JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

DENIS DIDEROT: A LA RECHERCHE DE LA « LUMIERE DES LUMIERES! »

Elena Mihaela ANDREI

”Apollonia” University of lasi

Abstract : The ambivalence or the ambiguity of Diderot’s thought constitutes, besides all, his
originality. His need for the Lights of reason, but also of the spiritual dimension, his critical
mind, but also his quest of the mystery are found in his conduct of life, the last one being the
real source of his work. The man of the reason is not exclusively the man of the barricades or
the man of the non-compromise, but also the man of the borders. In order that the freedom of
thought could work and escape the authority (that the German philosopher Kant evoked, for
example, in his very well known article entitled “Was ist Aufkldrung?”), it needs pure or/and
gravitational borders.

Keywords: light(s), enthusiasm, enlightenment, rationis lux, barricades, borders

Le XVlile siécle est le siécle des penseurs radicaux?, mais aussi le siécle de
Malebranche, de Diderot, de Swedenborg, de Saint-Martin, d’Eckartshausen, de Rousseau, de
Joseph de Maistre ou de Madame de Sta€l. Et, curieusement ou non, dans le ventre du
Crocodile® vont cohabiter, au moins pour un temps, les hommes a la recherche de la
« prospérité¢ dans la lumiére », ceux a la recherche de la «lumicre des lumicres » et les
« hommes du désir* ». L« étrange prodige que cette conjonction des contraires: siécle de
désir et siecle de raison® » provoque-t-il 1’indigestion au crocodile ou non ? Si ’on pense a
Diderot, il peut étre I’'un des meilleurs exemples que I’on puisse citer dans ce contexte.

Diderot, le défenseur de la raison et de 1’esprit critique qui soutient vigoureusement
I’effort de « multiplier sur le terrain francais les centres de lumiéres® », est a la fois le
sympathisant et le critique acerbe des théosophes (au sens d’illuminés). Comme les critiques
’ont remarqué, Diderot des Pensées philosophiques, de |'Interprétation de la Nature ou de la
Promenade du Sceptique n’est plus le méme dans Le réve de d’Alembert ou dans la Lettre sur

! L’expression est empruntée de Mme de Staél: « (...) car s'l y avait une vérité philosophique ou
naturelle, une vérité enfin qui combattit la religion, cette religion ne serait pas ce qu'elle est, la lumiére
des lumiéres. » (voir Mme de Staél, De I'Allemagne, Préface par M. X. Marmier, Paris, Charpentier,
1839, p. 521).

2Que I’on songe par exemple a Voltaire, d’Holbach, Fontenelle, Bayle, Condorcet, etc.

3 L’image symbolique qui représente la France du XVllle siécle et que 1’on rencontre dans un livre
signé Louis Claude de Saint- Martin (1743-1803), Le crocodile ou La guerre du bien et du mal arrivée
sous le régne du Louis XV; Poéme épiquo-magique en 102 chants dans lequel il y a de longs voyages,
sans accidents qui soient mortels; un peu d'amour sans aucune de ses fureurs; de grandes batailles,
sans une goutte de sang répandue; quelques instructions sans le bonnet de docteur; et qui, parce qu'il
renferme de la prose et des vers, pourrait bien en effet, n'étre ni en vers, ni en prose, Paris, Librairie
du Cercle Social, 1976.

4 L.C. Saint-Martin, L homme du désir, édition établie et présentée par Robert Amadou, Paris, Rocher,
1979.

5 Gérard Gayot et Michel Pécheux, « Recherches sur le discours illuministe au 18° siécle: Louis-
Claude de Saint-Martin et les “circonstances” », Annales. Economies, Sociétés, Civilisation, n. 3-4,
1971, p. 681.

6 Roger, Jacques, « La lumiére et les lumiéres », Cahiers de ['Association internationale des études
frangaises, n. 20, 1968, p. 174.

183

BDD-A21847 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:09 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

les aveugles a l'usage de ceux qui voient. Pour que 1’on puisse donner crédit a la pertinence de
cette remarque, il fallait trouver et donner des exemples concrets dans son ceuvre littéraire.
Notre but n’est pas pourtant d’inventorier ou de multiplier les exemples, mais de dégager
plutot les traits spécifiques de la pensée de cet écrivain, c¢’est pourquoi nous nous penchons
seulement sur quelques fragments, tirés de I’article « Théosophes », que Diderot rédige pour
I’Encyclopédie. 11 nous semble que ces passages sont assez suggestifs par rapport a ce que
I’on entend par I’ambivalence ou par le dualisme de la pensée de cet auteur:

Théosophes, voici peut-étre I’espéce de la philosophie la plus singuliére. Ceux qui
I’ont professée, regardaient en pitié¢ la raison humaine; ils n’avaient nulle confiance dans sa
lueur ténébreuse et trompeuse, ils se prédisent éclairés par un principe intérieur surnaturel et
divin qui brillait en eux, et s’y éteignait par intervalles, qui les €levait aux connaissances les
plus sublimes lorsqu’il agissait, ou qui les laissait tomber dans I’état d’imbécillité naturelle
lorsqu’il cessait d’agir; qui s’emparait violemment de leur imagination, qui les agitait, qu’ils
ne maitrisaient pas, mais dont ils étaient maitrisés, et qui les conduisait aux découvertes les
plus importantes et les plus cachées sur Dieu et la nature: c’est ce qu’ils ont appelé la
théosophie |...] Les théosophes ont passé pour des fous auprés de ces hommes tranquilles et
froids, dont I’ame pesante ou rassise n’est susceptible ni d’émotion, ni d’enthousiasme, ni de
ces transports dans lesquels I’homme ne voit point, ne sent point, ne juge point, ne parle point,
comme dans son état habituel [...] IIs se croient inspirés, et ils le sont en effet, non par
quelque puissance surnaturelle et divine, mais par une prudence particuliére et extraordinaire
[...] Les passions ont chacune leur physionomie particuliére. Les traits s’altérent sur le visage
a mesure qu’elles se succedent dans I’ame. Le méme homme présente donc a 1’observateur
attentif un grand nombre de masques divers [...] L’enthousiasme est le germe de toutes les
grandes choses, bonnes ou mauvaises [...] Le monde intérieur est la figure de 1’homme;
I’homme est le monde occulte, car les choses qui sont visibles dans le monde, sont invisibles
dans I’homme; et lorsque ces invisibles dans ’homme se rendent visibles, les maladies
naissent [...] Socrate avait son démon, Paracelse le sien, et ce n'étaient I'un et l'autre ni deux
fous ni deux fripons, mais deux hommes d'une pénétration surprenante, sujets a des
illuminations brusques et rapides, dont ils ne cherchaient point a se rendre raison’.

Retenons de ce fragment la « raison ténébreuse et trompeuse », le monde « intérieur et
occulte », choses «visibles et invisibles », théosophes « éclairés, inspirés, fous » vs les
«hommes tranquilles et froids » et 1’enthousiasme comme « germe de toutes les grandes
choses ». 1l parait que le « rationalisme froid » et les « hommes froids » se déterminent
réciproquement, tandis que les théosophes et les illuminés sont plutot caractérisés comme
ayant un caractére plein d’émotion et d’enthousiasme.

Dans un autre ordre d’idées, on peut constater que Diderot n’utilise nulle part dans ce
fragment, cité ci-dessus, la dénomination d’il/luminé, mais celle de théosophe. Remarquons
toutefois que le portrait du théosophe qu’il brosse est presque analogue au portrait qu’on
donne couramment de I’illuminé dans les dictionnaires du XVIlle siécle. Il faut préter
attention dans ce contexte au fait que I’on distingue trop rarement d’une manicre claire les
deux substantifs- illuminé et théosophe- pour qu’on puisse dégager et montrer les traits qui
pourraient les séparer, du reste on les considere synonymes.

7 Diderot, Denis, Euvres completes 11, ler partie contenant Dictionnaire Encyclopédique, JO-PO,
Paris, A. Belin, 1818, p. 723-774; ’auteur francais s’inspire presque littéralement du chapitre De
Philosophis mosaicis et christianis de 1’ouvrage en latin, signé par Jacob Brucker: Historia critica
philosophiae a mundi incunabulis ad nostram usque aetatem deducta, Leipzig, 1741.

184

BDD-A21847 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:09 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

Il nous parait également important de mettre en évidence la maniére dont se définit
I’illuminisme (en tant que théosophie) par rapport a la théologie et a la philosophie
rationnelle, puisque, selon certains critiques, la confusion entre ces mots, si elle se produit,
pourrait déplacer les cadres conceptuels de chacune d’elles, les superposer et générer ainsi des
ambiguités. Fabre d’Olivet, et plus tard les adeptes de ses théories, soulignaient que la
théosophie commence ou cesse la philosophie rationnelle et finit la ou commence la
théologie. Nous avons I’impression que ces limites tracées par Fabre d’Olivet ne sont pas si
tranchées, au contraire les doctrines s’intégrent et se nourrissent sans cesse.

Dans la premicre phrase de cet article de Diderot sur les théosophes, on trouve le mot
« philosophie »: « Théosophes, voici peut-étre I’espéce de la philosophie la plus singuliére ».
Comment faut-il comprendre cette association entre théosophe et philosophie ? Quelle est
I’acception que Diderot aurait pu donner au mot philosophie ? S’agit-il d’une philosophie
rationnelle (comme dans le cas de Fabre d’Olivet) ou d’une philosophie chrétienne qui 1’une
et ’autre sont les plus singuliéres? Ou bien la philosophie et les philosophes comme la
théosophie et les théosophes portent déja en eux les signes de leur décadence? Quoi qu’il en
soit, I’ambivalence de la pensée de Diderot persiste. Car, si on prend le sens que les
dictionnaires des Lumiéres donnent au mot philosophie, c'est-a-dire, celui de raison
(contrairement au mot théologie qui désigne a la fois raison et sentiment) ou, plus récemment,
le syntagme par lequel Viatte nommait la philosophie du XVIlle si¢cle comme « I’implacable
philosophie qui détruit les mythes consolants », alors la pensée contradictoire et ambivalente
de Diderot peut derechef étre mise en discussion et analysée.

Si nous admettons donc 1’équivalence entre raison et philosophie, nous pouvons alors
dire que c’est la raison elle-méme qui, une fois devenue « la plus singuli¢re », ouvre la voie
aux théosophes a la folie que Diderot nommait. Ce malentendu que 1’article de Diderot nait
dans I’esprit du lecteur, pourrait étre clarifi¢ si on voit déja dans 1’usage des termes
philosophie et théosophes le signe d’une dégradation. De plus, si on pense a la date de la
publication de I’article écrit par Diderot pour I’ Encyclopédie, on pourrait constater du point de
vue historique et culturel que 1’on était déja en plein phénoméne de décadence de certaines
doctrines et significations des concepts.

Jean Yves Durand reprend, pour sa part, un passage d’un livre de Robert Darnton qui
porte sur les Lumiéres et ou 1’on peut trouver a nouveau ce qualificatif de « froid » avec la
méme acception que Diderot lui donne. Durand situe la fin des Lumieres une fois avec le
mesmérisme et notamment « lorsque simultanément a la profusion des cosmologies
populaires, les Francais lettrés [...] ont tendance a rejeter le froid rationalisme [...] en faveur
d’une nourriture intellectuelle plus exotique et aspirent & une science enveloppée de mystere
qui dépasse la raison®. » Comme nous avons pu le montrer, Saint-Martin, Jacob Boehme,
Martines de Pasqually ou Swedenborg valorisent, chacun a sa manicre, le sentiment révélateur
d’¢énergie et de lumicre divine que I’espace intime, celui de I’ « église intérieure », cache au
détriment du « rationalisme froid ». En forgant un peu le contexte, on peut se demander si ce
n’est pas ce rationalisme froid que les pré-romantiques- héritiers de I’illuminisme et des
illuminés consacrés ou minores- rejettent en faveur de I’imagination exploratrice de nouveaux
espaces géographiques plus exotiques ou des espaces mentaux excentrés de la raison et
recentrés dans le réve, 1’hallucination, le délire plus au moins raisonnés? Sans développer
cette idée, nous nous contenterons d’anticiper le livre, en deux volumes, d’ Auguste Viatte qui
porte sur les sources occultes du Romantisme. En gros, I’auteur y réussit a mettre en question
et a montrer 'influence que [I’illuminisme et les autres doctrines, parmi lesquelles
I’occultisme, 1’ésotérisme, le gnosticisme, ont eue dans I’inspiration de « petits romantiques »

8 Robert Darnton, cité par Jean Yves Durand, Des Lumiéres aux illuminés ? Le regain des
ésotérismes, Paris, Bayard, 1998, p. 519; c’est nous qui soulignons.

185

BDD-A21847 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:09 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

et, implicitement, dans le développement du romantisme francais en tant que doctrine
littéraire.

Dans I’une des études que Jean Fabre consacre a Diderot, on peut lire que méme si cet
auteur francais s’est toujours laissé guider par la raison, il n’a pas pu rester insensible aux
réveries des illuminés sur 1’unité de 1’univers, sur 1’ « abolition des confins ou sur la
réversibilité de la matiére et de 1’énergie® ». Paradoxalement ou non, c’est justement cette
ambivalence subtile qui permet a la fois a I’écrivain frangais des Pensées philosophiques de
sympathiser avec les théosophes et d’ironiser sur leurs chiméres. Dans ce contexte, nous
rappelons 1’avis de Mortier qui affirme que Diderot se montre ironique envers les
« chiméres » des théosophes, mais qu’il apprécie pourtant ces théosophes «en ce qui les
opposent & un rationalisme étriqué: leur faculté d’enthousiasme et d’émotion, leurs
illuminations soudaines, leur sens de I’analogie universelle!® ». L’enthousiasme!! auquel
Diderot accordait sans réserve son crédit et qui revient assez souvent sous la plume des
critiques intéressés du XVIlle siécle, définit trés bien, a travers les diverses acceptions qu’on
lui donne, le mouvement de pensée qu’on nomme illuminisme; c’est un concept clé qui
désigne le contraire de ce que les lumicres de la raison visent. On peut d’ores et déja noter
que ’enthousiasme trouvera pleinement son importance et sera vraiment réhabilité dans les
écrits de Mme de Staél, plus particulierement, dans De L’Allemagne ou 1’écrivaine lui
consacre d’ailleurs un chapitre entier.

Y. Belaval ajoute, pour sa part, que I’ironie de Diderot a 1’égard de tout ce qui renvoie
au mysticisme «n’est pas exclusive d’un intérét passionné pour les manifestations
d’enthousiasme, de I’imagination, du génie des illuminés allemands'2. » Cette ambivalence de
la pensée de Diderot, stratégique ou non, pourrait étre, au moins, la recherche d’adaptation au
siécle et, implicitement, a une compréhension de la raison et du mysticisme défini, au sens le
plus large, comme une relation de complicité. Cependant, si on admet que

I’illuminisme D’attirait, I’occultisme était condamné par lui et 1’ésotérisme le rebutait
[...] Car si I’attitude de Diderot en face de I’illuminisme et surtout des illuminés n’est pas
celle d’un adepte, elle est comme nous dirions aujourd’hui d’un sympathisant. [...] C’est en
toute lucidité d’esprit que Diderot a admis la convergence ou I’interférence en sa pensée de
deux traditions, tendances ou exigences: celle du rationalisme expérimental et celle de
I’illuminisme pré ou para scientifique®®.

Définir Dattitude de Diderot envers I’illuminisme et les illuminés en termes de
sympathie est, a notre avis, I’une des meilleures fagons que Beleval a pu choisir pour réussir
a mettre en évidence 1’ambivalence de la pensée de I’écrivain francgais. Sympathiser,
contrairement au sentiment d’empathie, signifie a la fois s’impliquer personnellement, donc
avoir I’ame polarisée et rester pourtant centré, c'est-a-dire, vivre la sympathie intelligemment.
Autrement dit, Diderot vit sa sympathie lucidement, ce qui lui permet de ne pas se perdre dans
I’autre, mais de jouer a la fois avec deux tendances, non en relation d’opposition, mais dans

9 Fabre, Jean, « Diderot et les théosophes », Cahiers de ['Association Internationale des études
frangaises, 1961, p. 221.

10 Mortier, Roland, Clartés et ombres du siecle des Lumiéres, Droz, 1969, p. 52.

11 Sur cette question voir I’article de Roland Mortier dans Michel Delon (dir.), Dictionnaire européen
des Lumieres, Paris, PUF, 1997, p. 403-407.

12 Belaval, Yvon, « Lumiére et illuminisme », in Lumieres et [lluminisme, Actes du Colloque
International (Cortona, 3-6 octobre 1983), Textes réunis par Mario Matucci, Pisa, Pacini Editore,
1983, p. 14.

13 Fabre, Jean, « Diderot et les théosophes », Cahiers de [’Association Internationale des études
frangaises, 1961, p. 220- 222.

186

BDD-A21847 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:09 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

une dialectique qui arrive a intégrer, comme dans un processus alchimique, I’une et 1’autre de
ces tendances dans un seul espace mental.

En revanche, si Fabre nie les sources occultes de la pensée de Diderot, son collégue M.
Ehrard soutient exactement le contraire. Compte tenu de 1’atmosphére intellectuelle dans
laquelle se développe et s’épanouit la pensée de Diderot, Ehrard lance 1’idée que « I’intuition
maitresse de Diderot n’est pas sans affinités avec les vieilles méditations alchimiques®*.»
Méme si on reconnait I’impossibilité de valider 1’idée d’une filiation directe entre Paracelse
ou Francis Colonna par exemple et Diderot, on a cependant considéré qu’une « influence
indirecte » entre les deux premiers et I’auteur frangais n’est pas exclue: « Quand, a la maniére
de Colonna, Diderot fait naitre la sensibilité active de la sensibilité inerte, n'explique-t-il pas
précisément le visible par l'invisible!® ? » Si on réussit a pénétrer I’hermétisme des théories
¢laborées par Paracelse, on comprendra que I’invisible, avant d’étre le générateur de toute
naissance (« Tout émane du dedans et nait des invisibles et occultes ° »), ne s’oppose pas au
visible, donc au réel, au contraire, il est aussi bien le réel, la réalité visible; il est dans le
visible. Il nous reste & formuler 1’idée que Diderot, loin de se proposer une démarche aussi
théorique et aussi complexe que Paracelse ou Colonna avaient adoptée, cherche, lui-méme, a
sa maniére, I’invisible dans le visible, donc, la lumiére dans les lumiéres.

Un autre aspect qui attire vraiment notre attention, c’est la distinction que le critique
Fabre fait entre « illuminisme », « occultisme » et « ésotérisme ». Cette démarche nous incite
a revoir de plus prés les définitions de ces trois termes, étant donné que cette distinction vient
contredire les définitions ambigu€s de I’illuminisme que I’on a trouvées soit dans des
dictionnaires, soit dans des études consacrées exclusivement ou partiellement a ces trois
termes. Plus précisément, 'une des tendances — plutot sporadique que constante — c’est de
mettre entre illuminisme, occultisme et ésotérisme un signe d’égalité et de couper ainsi les
possibles nuances, susceptibles de les différencier. Nous renvoyons dans ce sens a 1’ouvrage
d’ Antoine Faivre sur 1’ésotérisme du XVIlle si¢cle qui considére 1’ésotérisme et 1’illuminisme
comme équivalents: « Rappelons-le: I’illuminisme du XVIlle siecle, cela signifie 1’ésotérisme
de cette époquel’». Notons que les dictionnaires du XVIIle et XIXe siécle parmi lesquels le
Dictionnaire des Lumieres dirigé par Michel Delon et le Dictionnaire critique de I’ésotérisme
donnent une définition tranchante de I’illuminisme en distinguant ce courant de pensée des
autres doctrines: « Souvent associé, voire abusivement confondu, avec d’autres orientations
(ésotérisme, théosophie, hermétisme, mystique spéculative...) qui entretiennent avec lui des
rapports certains, il convient, en effet de I’en distinguer®. » Ce mélange des termes, de leur
superposition, juxtaposition, intégration, glissement, équivalence ou, enfin, de leur distinction
nette, nous oblige a prendre une position critique par rapport au trindme qui a été évoqué tout
a I’heure. A notre avis, et I'une et I’autre de ces deux tendances opposées trouvent leur
justification si nous faisons appel au contexte de 1’évolution historique de ces trois termes,
compte tenu de 1’éclectisme qui était a la mode au XVllle siecle, de I’afflux des connotations
qui circulaient synchroniquement et des cadres multiples dans lesquels ces trois termes étaient
utilisés. La Franc-magonnerie, comme nous I’avons dit, abritait toutes sortes de pratiques a la
fois illuministes, ésotériques et occultes.

14Ehrard, Jean, « Matérialisme et naturalisme: Les Sources occultes de la pensée de Diderot »,
Cahiers de [’Association Internationale des études francaises, n. 13, 1961, p.190 (c’est nous qui
soulignons).

15lbid., p. 199.

161bid.

17 Faivre, Antoine, L ésotérisme au XVIIle siécle en France et en Allemagne, Paris, Seghers, 1973, p.
2.

18 Servier, Jean (dir.), Dictionnaire critique de [’ésotérisme, Paris, PUF., 1998, p. 638.

187

BDD-A21847 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:09 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

Si I’on fait une analyse comparative entre Diderot (traducteur de Shaftesbury®) et
Mme de Staél, méme s’ils font partie de générations différentes, ils revendiquent et pronent,
les deux, I’importance du role que I’enthousiasme joue dans leur vie et dans la littérature?.
Toutefois, au-dela du fait que le terme évolue constamment dans 1’ceuvre de Diderot vers des
acceptions différentes, nous constatons que, méme si les deux écrivains donnent a
I’enthousiasme une acception sacrée (I’enthousiasme comme feu sacré, donc comme
inspiration), une différence s’opére notamment dans la position qu’ils prennent par rapport au
sacré. Si Mme de Staél lie toujours I’enthousiasme a Dieu et cherche a le maintenir tout en
restant en permanente relation avec la Divinité, Diderot, en revanche, se confronte avec le
probléme de maintenir I’inspiration sans avoir recours a Dieu.

En guise de conclusion, Roland Mortier souligne que « lumiéres et sensibilité
appartiennent a des ordres différents, mais elles peuvent se fortifier mutuellement; elles vont
dans le méme sens et tendent vers la réalisation d’un type complet, dont le bonheur consistera
non pas a se mutiler d’une part de soi-méme, mais a assumer pleinement tous les aspects de
son “moi”?! ». En d’autres termes, pour accéder a une connaissance vraie de 1’étre humain et
de I'univers dans lequel il vit, il faut recourir également aux deux types de connaissance: la
connaissance rationnelle, abstraite et la connaissance intuitive, spirituelle qui, les deux,
relévent presque toujours d’un méme principe d’analogie liée, a son tour, a un examen
¢épistémologique ou a un probléme ontologique. C’est ce principe unificateur des contraires
qui a permis, a notre avis, aux exégetes non seulement d’éviter les définitions réductrices et
peu révélatrices, regroupées donc dans diverses catégories, mais surtout de pouvoir englober
dans leur analyse sur Diderot, I’homme et 1’écrivain, les « paradoxes du siécle des
Lumiéres ».

Bibliographie

BELAVAL, Yvon, « Lumiére et illuminisme », in Lumiéres et Illuminisme, Actes du
Colloque International (Cortona, 36 octobre 1983), Textes réunis par Mario Matucci, Pacini
Editore, Pisa, 1985, p. 9-17.

DIiDEROT, Denis, FEuvres completes |11, ler partie contenant Dictionnaire
Encyclopédique, JO-PO, Paris, A. Belin, 1818, p. 723-774.

Ehrard, Jean, « Matérialisme et naturalisme: Les Sources occultes de la pensée de
Diderot », Cahiers de I’Association Internationale des études francaises, n. 13, 1961, p. 189-
201.

FABRE, Jean, « Diderot et les théosophes », Cahiers de [’Association Internationale
des études francaises, 1961, p. 203-222.

FAIVRE, Antoine, L ésotérisme au XVIlle siécle en France et en Allemagne, Paris,
Seghers, 1973.

GAYOT, Gérard, PECHEUX, Michel, « Recherches sur le discours illuministe au 18°
siécle: Louis-Claude de Saint-Martin et les “circonstances” », Annales. Economies, Sociétés,
Civilisation, n. 3-4, 1971, p. 681-704.

BRUCKER, Jacob: Historia critica philosophiae a mundi incunabulis ad nostram
usque aetatem deducta, Leipzig, 1741.

SAINT-MARTIN, L.C., L’homme du désir, édition établie et présentée par Robert
Amadou, Paris, Rocher, 1979.

19 L’auteur anglais du livre Lettre sur l’enthousiasme, Le Livre de Poche, 2002.

20 Voir Michele Newman, L’enthousiasme chez Diderot et Mme de Sta¢l, New York, Fordham
University, 1984.

211bid., p. 123.

188

BDD-A21847 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:09 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

DELON, Michel (dir.), Dictionnaire européen des Lumieres, Paris, PUF, 1997.

NEWMAN, Michele, L enthousiasme chez Diderot et Mme de Staél, New York,
Fordham University, 1984.

MORTIER, Roland, Clartés et ombres du siécle des Lumieres, Droz, 1969.

DARNTON, Robert, Des Lumiéres aux illuminés ? Le regain des ésotérismes, Paris,
Bayard, 1998.

ROGER, Jacques, «La lumiére et les lumiéres», Cahiers de I'Association
internationale des études francaises, n. 20, 1968, p. 167-177.

Servier, Jean (dir.), Dictionnaire critique de l’ésotérisme, Paris, PUF, 1998.

SHAFTESBURY, Anthony Ashley Cooper, Lettre sur [’enthousiasme, Le Livre de
Poche, 2002.

189

BDD-A21847 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 15:53:09 UTC)


http://www.tcpdf.org

