
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

99 

 

THEORIES REGARDING THE FRONTIERS IN THE BYZANTINE AND 
MUSLIM WORLD 

 
Adriana CÎTEIA 

”Ovidius” University of Constanța 

 

 

Abstract: Starting from the Greek perception of the oikoumene, the Byzantine Empire 

has proposed a global vision of the world. The inhabited world has thus became the 

providential domain of expansion and life of the Christian civilization, that proposes to gather 

“all nations that exist under the sky”- ἔῶὑὸὸὐόOikoumene was 

identified with the Roman world whose limits gain a providential character.  

The relation between the political system and the religious one in byzantine world was 

also reflected in the need of a religious unification of the conquered territories, by 

Christianism. Thus, the limits of the missionary domains in the apostolic period have matched 

the precision of the political frontiers, in the byzantine period. 

The Muslim expansion took place in the analogous limits, yet the unity of ummah has 

supposed the definition of the three politico-religious areas fundamental comparing to the 

non-Muslims. The Koran text uses the term ummah to designate the community of believers in 

the local meaning, yet also with universal meaning, of dar ul Islam. In the Koran and Islamic 

tradition, the term refers, at the same time, to the followers of the monotheist religions – ahl 

al kitab, Christians and Jews, and sometimes it designates the entire human community. In a 

strict meaning, ummah refers to the Islamic community in its concrete and abstract 

dimension, defined by Muhammad. 

 

Keywords: frontier, nation, community, religion. 

 

 

Conceptele de imperium, auctoritas, potestas din gândirea augustană1 implicau din 

punct de vedere politic ideea de imperium sine fine, dar impuneau şi necesitatea unor măsuri 

de limitatio, de perimetrare teritorială, în interiorul căreia romani, greci, evrei şi gentiles erau 

guvernaţi de aceleaşi legi. A existat, însă, o idee clară asupra diferenţelor dintre vestul latin şi 

estul grec2.  

Frontiera dintre est şi vest, trasată de Octavian şi Marc Antoniu s-a menţinut şi în Evul 

Mediu, contactul între bizantini şi occidentali realizându-se de-a lungul aceleiaşi linii. 

Pierderea teritoriilor romane de la vest de Scodra, în secolul al V-lea, a fost privită de 

împăraţii constantinopolitani ca temporară. În schimb, barbarii occidentali şi-au însuşit 

schema imperială, astfel încât „uzurparea” autorităţii romane a echivalat cu atenuarea 

frontierei dintre civilitas şi barbaricum. Reconquista iustiniană a fost, însă mai presus de 

                                                 
1 Susan Materrn, Rome and the Enemy. Imperial Strategy in the Principate, London, 1999. 
2 În anul 44 a.Chr., când Octavian şi Marc Antoniu au împărţit lumea, frontiera nord-sud trecea prin 

oraşul dalmat Scodra. De la estul acestei linii, până la Eufrat se întindea teritoriul antonin, iar la vest, 

până la Oceanul Atlantic era teritoriul lui Octavian. În secolele următoare, frontiera dintre est şi vest a 

urmat linia trasată de cei doi imperatori. Donald M. Nicol, în vol. Relations between East and West in 

the Middle Ages, edited by Derek Baker, Edinburgh University Press, 1973, p. 1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

100 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

puterea constantinopolului3. Graniţa politică era dublată în secolul al V-lea de graniţa 

teologică şi eclesiologică. Până la cucerirea arabă a Siriei şi Egiptului, rivalitatea dintre 

vechea şi noua Romă a fost temperată de patriarhatele de Antiohia şi Alexandria. 

Vechile sintagme romane pax et securitas, amicitia, obsequia, fides (gr. eirene kai 

asfaleia4) au devenit, după secolul al IV- lea sinonime cu pax et comunio (eirene kai 

koinonia), sensul politic clasic fiind înlocuit cu un sens teologico-politic. Communio (gr. 

koinonia, oikodomia5) desemnează comunitatea credincioşilor creştini, beneficiari ai păcii lui 

Dumnezeu; termenul communio defineşte o societate structurată juridic şi sacramental. Pax 

este pacea divină, pe care sfera politică nu o poate asigura. În acest context pot fi definite 

distincţiile între cetăţenia politică şi cetăţenia creştină, distincţii evidente la nivelul 

vocabularului. Atributul perastikos  (limitat) carcterizează statutul politic al lumii romane 

târzii, iar atributul kosmikos (veşnic, universal) devine un privilegiu al cetăţeniei creştine6. 

Aceeaşi diferenţă este semnalată, în vocabularul neotestamentar de termenii kopos (ethne, 

demos7) şi laos (popor păgân, popor creştin)8. 

Vocabularul puterii a făcut distincţia între termenii dynamis şi exousia utilizaţi în 

literatura creştină cu referire la puterea şi energia divină9 transmisă în mod constant lumii. 

Prezenţa şi lucrarea puterii divine în lume este definită în opera dionisiană10 cu pluralul ta 

apomorgmata (cvasisinonim cu dynamis), o traducere posibilă fiind „diversitatea puterii 

divine”, diversitate care nu afectează caracterul unitar al acesteia. Termenul dionisian 

apomorgmata are în contextul amintit un sens mai profund decât vechiul termen clementin 

stromata – divers, pestriţ, utilizat pentru a argumenta ideea de universalitate creştină cu 

ajutorul conceptelor filosofiei clasice11. 

În literatura bizantină vocabularul puterii se îmbogăţeşte semnificativ:  

- arche, basileia, skeptra, krateia (cu sensul de putere politică)  în opera lui 

Niketas Choniates,  

- dynamis, strateia (putere militară), pragmata (putere politică) în operele lui 

G. Pachymeres şi G. Akropolites,  

- hegemonia (autoritate politică exercitată indirect, prin intermediul 

guvernatorilor provinciali), tyche (destin politic) în scrierile lui Nikeforos 

Gregoras şi Ioan Kantakouzenos. Substantivele hegemonia şi basileia 

înlocuiesc treptat mai vechiul substantiv arche, pentru a defini controlul 

politic asupra teritoriilor intrate în aria de influenţă bizantină, prin tratate şi 

alianţe. 

Vocabularul teritorialităţii include în operele autorilor menţionaţi, termenii chora, 

eparchia (provincie), synoikia (coabitare), schoinisma (regiune), romania, barbaricum, 

barbaros oikoumene. 

Din vocabularul utilizat pentru a-i desemna pe oponenţii politici ai Imperiului Bizantin 

amintim termenii antipaloi (inamici), allotrioi, diakounomenoi (diferiţi), barbaroi, 

mixobarbaroi (bulgarii), genoi, ethnoi, dytikoi (oponenţii balcanici ai politicii 

                                                 
3 William H. C. Freud, Old and New Rome in the Age of Justinian, în Derek Baker, op. cit., p. 11. 
4 I Tesaloniceni 5, 3. 
5 I Tessaloniceni 5, 8. 
6 Antoinne Guillaumont, Originile vieţii monahale, p. 80- 81. 
7 Fapte 11, 22; 17, 5; 19, 30- 33, cu sensul de gloată. 
8 Matei 21, 43; 24, 7; Marcu 11, 17; Luca 21, 24 etc. 
9 Romani 1, 4; 1, 16. 
10 Dionisie, „Despre numiri”, II, 6, în Opere complete, Editura Paideia, Bucureşti, 1996, traducere, 

introducere şi note Dumitru Stăniloaie,  p. 141, 185. 
11 Gheorghe Vlăduţescu, Filosofia primelor secole creştine, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 1995, p. 

50-51. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

101 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

constantinopolitane, romani exclusiv din punct de vedere etnic, nu şi politic), thelematarioi 

(greci constantinopolitani care în timpul ocupaţiei latine nu şi-au exprimat sau nu şi-au 

menţinut opţiunea politică, oscilând între latini şi romani), metaschematizoi12 (barbari aflaţi 

într-un proces de romanizare), gasmouloi (soldaţi cu origine mixtă), hypospondai (plătitori de 

tribut). Verbul metaschematizo (a se preschimba, a deveni) are o conotaţie strict politică, iar 

verbul metanoeuo (a schimba modul de gândire) are conotaţie religioasă, fiind utilizat pentru 

a semnala convertirea la creştinism13. 

Într-o analiză a impactului politic al lumii islamice asupra Europei, Bernard Lewis 

defineşte teologia politică islamică, precum şi etapele majore ale ktiziologiei politice arabe, ca 

rezultat al relaţiei dintre din (religie), dawla (stat) şi dunya (lume)14.  

În analiza relaţiei dintre cele trei componente ale gândirii teologico-politice, Laura 

Sitaru defineşte din wa dawla ca organism religios cu intenţionalitate politică15 (conceptul 

persan sinonim a fost dastgert).  

În secolul al X- lea, Ibn Hilal al- Askari a sesizat sensul politic al termenului dawla, pe 

care l-a explicat utilizând termenii sinonimi sultan (autoritatea asupra unui număr de 

persoane) şi mulk (puterea regală)16. Legitimitatea divină a dinastiilor a fost exprimată prin 

apoziţia halifat Allah- locţiitorul Domnului, din titulatura califală. Pentru puterea divină a fost 

utilizat termenul qadr, care are şi sensurile de destin, plan în conformitate cu care se 

organizează o acţiune17. În Coran, termenul este utilizat în pasajele care se referă la planul 

ktiziologic divin. Qadr este forma de manifestare a puterii divine, balanţa creaţiei18. Există 

aşadar o diferenţă semnificativă între dawla (puterea terestră), qadr (puterea divină) şi 

delegarea puterii (naql) dinspre divinitate spre sfera politică-halifat. În vocabularul grec, 

termenul exousia are dublul sens de putere divină şi putere delegată autorităţii politice 

imperiale. Qadr poate fi înţeles şi ca etalon al puterii divine (taqdir)19, termenul taqdir fiind 

sinonim cu termenii  greceşti metroon, şi skhoinon geometrikon20. Transferul de putere de la 

umayyazi la abbasizi (naql as sultan) a implicat ideea de alternanţă politică- dawla. Noţiunea 

de dawla se definitivează în contextul politic şiit şi alid, devenind echivalentă în secolul al 

VIII- lea cu noţiunile de mulk şi sultan21. 

Dunya are sensul de lume terestră, o lume expusă permanent pericolelor (termen 

sinonim cu substantivul grec bizantin oikoumene), care trebuie să se supună principiilor 

politice şi religioase instrumentate de din şi dawla22. Dunya ale cărei forme particulare de 

organizare sunt bilad (ţinut) şi dâr (teritoriu, casă definit în raport cu lumea nemusulmană) 

este profund diferită de ahira-lumea de dincolo23. Conceptul de dâr (casă a islamului, 

tratatelor sau războiului) a fost rezultatul tensiunii dintre politica ideală şi politica necesară. 

                                                 
12 Gill Page, Being Byzantine, Greek Identity before the Ottomans, Cambridge University Press, 2008, 

passim. 
13 Ibidem, p. 116. 
14 Bernard Lewis, Comment l’islam a decouvert l’Europe, Paris, 1984; Idem, Le retour de l’Islam, 

Gallimard, Paris, 1985, p. 374- 375. 
15 Laura Sitaru, Gândirea politică arabă, Editura Polirom, Iaşi, 2009, p. 52. 
16 Ibidem, p. 59. 
17 Oliver Leaman, Kecia Ali, Islam, the Key concepts, Routledge, Taylor and Francis Group, New 

York, 2008, p. 106. 
18 Coran 6, 96; 13, 8; 15, 21: 25, 2. 
19 Ibidem, 2, 25. 
20  Cu comentariul la Cap. V. 
21 Laura Sitaru, op. cit., p. 58. 
22 Ibidem. 
23 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

102 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Concepţia asupra cetăţii ideale (Al-Madina al Fadila) a fost rezultatul sintezei între 

Coran şi filozofia greacă platonică. În „elenismul musulman” se face diferenţa între 

guvernarea ideală şi guvernarea reală, supusă necesităţii (daruriyya= gr. ananke) şi 

imperfectă24. Relaţia guvernat-guvernant este definită cu ajutorul termenilor hakim (cel care 

conduce), ulu al-amr (cei ce au porunca, suverani, teologi, comandanţi ai armatei), ahlu l-hall 

wa l-aqd (cei care decid în funcţie de interesele comunităţii), mahkum (cel care este condus)25 

. 

În lumea arabă, pentru „străini”, „ceilalţi” sunt utilizaţi termenii ajam (străini, barbari, 

nearabi)26,  al-mawali (musulmani nearabi ), rum (bizantini), magus (berberi, păgâni)27. 

În lumea islamică arabă, oponenţii politici sunt numiţial shu’ubiyya, termen care se 

referă la mişcarea împotriva supremaţiei arabe condusă de persani, dar şi la bizantini28, iar în 

islamismul otoman badawi (necivilizaţi). În opera lui Ibn Haldun29 este definită opoziţia 

badawi-hadari (necivilizaţi-civilizaţi, nomazi-sedentari). Din punct de vedere religios a fost 

aplicată distincţia coranică hanif-mushrik (monoteist-politeist), muslim-kufr (credincios-

necredincios); termenul dhimmis se referă la protejaţii nemusulmani, plătitori ai djyziei, care 

îşi păstrează autonomia teritorială, juridică şi religioasă30. 

Apodemia graniţei dintre creştini şi musulmani, dintre dar ul Islam şi dar ul keferî este 

rezultatul unor  construcţii politice, dar şi al identităţii religioase. Textul Coranului utilizează 

termenul ummah pentru a desemna comunitatea credincioşilor în sens local, dar şi cu sens 

universal, de dar ul Islam, Casa Islamului. În Coran şi în tradiţia islamică, termenul se referă 

deopotrivă la adepţii religiilor monoteiste – ahl al kitab, creştini şi evrei, iar uneori 

desemnează întreaga comunitate umană31. În sens strict, ummah se referă la comunitatea 

islamică în dimensiunea sa concretă şi abstractă, definită de Muhammad. În acest caz, sunt 

marcate distincţiile între „civilizaţie”- conceptul hadari înseamnă, în literatura lui Ibn Haldun 

„a fi civilizat”, şi „barbaricum”, lumea nomadă necivilizată, desemnată în aceeaşi sursă cu 

subtantivul badawi 32. 

 Religia islamică are o dimensiune societală pregnantă. Coranul şi tradiţia – hadith îşi 

propun să orienteze societatea după direcţiile etice revelate, scopul fiind eshatologic. În acest 

sens, ummah capătă o dimensiune universală, toţi oamenii fiind consideraţi membri potenţiali 

ai Casei Islamului. În teoria socială islamică, ummah este rezultatul unui consens psihologic, 

ideologic şi militar. Consensul psihologic implică asumarea identităţii religioase, şi implicit 

reformarea personalitaţii prin jihad interior, consensul ideologic implică procesul de 

convertire la islam sau de acceptare a manifestării libere a credinţei în teritoriile 

nemusulmane– dar ul harb, iar consensul militar implică necesitatea comunicării continue, 

progresive a ideilor revelate, prin da’ wa – invitaţia la aderare sau prin jihad exterior . 

 Din perspectiva peratologică islamică, termenul oikoumene este limitat la un teritoriu 

din dar ul harb – casa războiului, care trebuie inclus in dar ul islam- casa islamului. Creştinii 

                                                 
24 Ibidem, p. 65- 66. 
25 Ibidem, p. 83- 86. 
26 Opoziţia arab-ajam este de natură lingvistică. Străinul este, ca şi în cazul grec, cel care vorbeşte 

neclar, care mormăie (damdama); Nadia Anghelescu, Identitatea arabă: istorie, limbă, cultură, 

Editura Polirom, Iaşi, 2009, p. 24, 49. 
27 Ibidem, p. 50- 53. 
28 Ibidem, p. 56. 
29 Peter S. Groff, Oliver Leaman, Islamic Philosophy, p. 79. 
30 Muslim perceptions of other Religions, a historical Survey, edited by Jacques Waardenburg, Oxford 

University Press, 1999, p. 3- 20. 
31 Viorel Panaite, Pace, război şi comerţ în Islam. Ţările Române şi dreptul otoman al popoarelor, 

secolele XV- XVII, Editura All, Bucureşti, 1997, passim. 
32 Ibn Khaldun, în Peter S. Groff, Oliver Leaman, Islamic Philosophy, p. 79. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

103 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

din Imperiul Bizantin nu au decât statutul potenţial de dhimmi, apartenenţi la categoria 

oamenilor cărţii- ahl al kitab, alături de evrei33. 

Întâlnirea dintre horos-ul bizantin şi conceptele musulmane uҫ (frontieră), hadd 

(graniţă) şi ilhak (anexare, extindere), fundamentale în afirmarea pretenţiei de universalitate 

musulmană a avut consecinţe dramatice pentru Imperiul Bizantin34. Conform dreptului 

otoman al popoarelor, locul Imperiului Bizantin se afla în dar ul Islam35, scopul instituţiei 

sultanale fiind „să mărească poporul Profetului şi să-l micşoreze pe cel al bizantinilor”36: καὶ 

κατὰ σχοπὸν εἶχε τοῦ αὐξάνεσθαι τὸ τοῦ προφήτου ἔθνος καὶ ἐλαττοῦσθαι τὸ τῶν Ῥωμαίων. 

Pentru anexarea teritoriilor bizantine la Casa Islamului, Ducas foloseşte la aorist,  verbul 

synapto (a uni)37. În Casa Islamului, identitatea politică a Bizanţului a fost anulată. Singura 

concesie a fost integrarea în categoria oamenilor cărţii (recunoaşterea identităţii culturale)- ahl 

al kitâb, alături de evrei şi zoroastrieni38. 

Conceptul al-thugur defineşte frontiera mobilă dintre Casa Islamului şi Casa 

Războiului, în sensul de teritoriu neutru, aflat în afara celor trei „case”39. 

 

Pleroma ton ethnon,  barbaros oikoumene, metaichmian, hyperoria, în izvoarele 

bizantine 

Sintagma Pleroma ton ethnon 40totalitatea neamurilor) a avut în vocabularul misionar paulin 

un sens  sinonim cu ὅῃῇἰέᾶὴἰέ 

άςὰςίςῆςἰέ, ὥςῦῦ  

Vocabularul neotestamentar defineşte teritoriul virtual de evanghelizare. Nu există însă 

tentaţia de a ierarhiza neamurile în funcţie de etapele procesului de catehizare sau de ritmul de 

înaintare a graniţei creştine. Un sens nou poate fi sesizat în sintagma ὑῖὴἰέa 

supune lumea); termenul oikoumene are în contextul Epistolei către Evrei o semnificaţie eshatologică, 

supunerea lumii fiind sinonimă cu sfârşitul demersului misionar şi cu Parousia.

În vocabularul creştin târziu, lumea de dincolo de graniţele Imperiului Bizantin a fost 

definită ca o pleroma ton ethnon, instabilă, turbulentă, dar relativ uşor de controlat. Ordinea 

lumii- taxis a fost stabilită în funcţie de graniţa dintre barbaricum şi oikoumene, şi de 

recunoaşterea autorităţii imperiale bizantine- hypetaxis. Loialitatea faţă de puterea imperială, 

supunerea (hypetaxis) au marcat diferenţele între cele trei sfere ale lumii cunoscute: ethnos 

barbaron (poporul păgân, lumea barbară,)46 sintagmă sinonimă cu hyperoria (spaţiul ostil 

Bizanţului) în opera lui Manganeius Prodromus (sec. XII), laos theou47 (poporul lui 

                                                 
33 cf. Viorel Panaite, Pace, război şi comerţ în islam. Ţările Române şi dreptul otoman al popoarelor 

(secolele XV-XVII), Editura All, Bucureşti, 1997, p. 20- 23, 106- 113. 
34 Viorel Panaite, op. cit., p. 85- 96. 
35 Ibidem, p. 102. 
36 Ducas, Istoria, XXIV, 5, p. 186- 188  
37 Auguste Bailly, Abrégé du dictionnaire grec-français, Paris, 1928, p. 828.  
38 Viorel Panaite, op. cit., p. 106- 107. 
39 Michael Bonner, Jihad in Islamic History, Doctrines and practice, Princeton University Press, 

Princeton and Oxford, 2006, passim. 
40 Romani 11, 25. 
41 lumea întreagă; Matei 24, 14. 
42 totalitatea lumii; Luca 2, 1. 
43 împărăţiile lumii; Luca 4, 5. 
44 graniţele lumii locuite; Ap. 3, 10. 
45 Evrei 2, 5. 
46 Theophilact al Ohridei, Lettres, 126,8, Thessaloniki, 1986. 
47 Istoria celor cincizeci de martiri din Tiberiopolis, P. G., 126: 200- 1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

104 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Dumnezeu) şi barbaros oikoumene (oikoumena barbară). Sintagma barbaros oikoumene a 

fost utilizată de Theophilact, arhiepiscopul Ohridei, cu referire la acele teritorii din 

barbaricum care au stabilit contacte cu poporul lui Dumnezeu, un exemplu clasic în acest sens 

fiind cel al Bulgariei, regiune periferică, creştinată, având o relaţie de tip federat cu Imperiul 

Bizantin. Barbaros oikoumene desemnează structurile politice şi culturale care gravitau în 

jurul Bizanţului, hinterland-ul semi-barbar, plasat la graniţa dintre barbaricum şi oikoumene48. 

Pentru Theophilact al Ohridei49 împăratul Alexius este o combinaţie arhetipală între Ulysse şi 

Menelaus, victoriile sale fiind expresia taxis-ului imperial  care impune legea (nomos) asupra 

naturii barbare (physis). 

Ana Comnena a preferat termenul mixobarbaroi pentru a-i defini pe locuitorii 

oikoumenei, care aveau un tratat cu bazileul, respectau legile Imperiului Bizantin, puteau fi 

creştini, dar nu erau romani (rhomaioi)50.  

Cronica lui Skylitzes-Kedrenos51 utilizează termenul ύς pentru populaţia 

eterogenă a Dunării de Jos, din secolul al XI-lea. 

Aşadar, barbarii „ecumenici” au fost incluşi în categoria hypekoa (aliaţi). Termenul 

hypekoa a fost utilizat în locul sinonimelor clasice symmachoi, foederati. Hypekoa provine 

din greaca attică de secol IV a.Chr.,52 fiind termenul cu care erau desemnaţi grecii non-

athenieni, care încheiaseră tratate cu Athena. Hypekoos53 este antonimul lui autonomos54 

(independent politic). 

În De ceremoniis Aulae Byzantinae55 Constantin al VII-lea Porphyrogenetul face 

distincţia între stromatismul barbar şi modelul imperial bizantin de taxis, între arche 

(autoritate, putere) şi taxis legătura fiind indisolubilă. Taxis este secretul eudaimoniei, 

armonia divină reflectată în armonia cetăţii terestre, ataxia fiind specifică lumii barbare. 

Extinderea frontierelor lumii bizantine în pleroma ton ethnon, a fost conform ideologiei 

imperiale bizantine forma cea mai indicată de înlăturare a ataxiei56. Taxis implica şi 

ierarhizarea politică a lumii cunoscute, bazileului revenindu-i rolul de oikourgos57, 

organizator şi apărător al oikoumenei. În vârful ierarhiei se aflau Imperiul Bizantin şi Persia 

Sassanidă, apoi arabii, chaganatul kazarilor şi prinţii occidentali.  

În protocolul imperial epistolar, conducătorii independenţi (autonomoi) primeau 

scrisori de tip grammata, iar hypekoa (supuşii) primeau keleusis (ordine). De exemplu, 

archontes pecenegi şi maghiari, aliaţi temporari împotriva bulgarilor primeau grammata, iar 

archontes croaţi, sârbi, slavi, moravi primeau keleusis58. Romanus I s-a adresat ţarului bulgar 

ca unui pneumatikos adelfos (frate spiritual), ceea ce ar fi justificat corespondenţa de tip 

grammata. Dar pentru Constantin al VII-lea, Romanus I nu era decât un uzurpator, termenii 

diplomatici utilizaţi de acesta nemaifiind valabili. 

                                                 
48 Paul Stephenson, Byzantium’s Balkan Frontier, a political study of the Northern Balkans, 

Cambridge University Press, 2002, p. 152- 153. 
49 Discursul 207, apud P. Stephenson, op. cit., p. 113. 
50 Alexiada I, 127; ibidem, p. 108. 
51 II, p. 654, r. 16- 20. 
52 Robert H. Robins, Scurtă istorie a lingvisticii, Editura Polirom, Iaşi, 2003, p. 26- 76. 
53 Auguste Bailly, Abrégé du dictionnaire grec- français, Paris, 1929, p. 896: ὑ ί

supune, a se retrage, a ceda, a face concesii. 
54 Ibidem ὐ ό  
55 Constantini Porphyrogeniti De ceremoniis Aulae Bzyantinae, 2 vol., ed. Reiske, CSHB, Bonn, 1829. 
56 De ceremoniis, 679. 92. 
57 Tit, 2, 5. 
58 De ceremoniis, 691, 4- 13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

105 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

În De Administrando Imperio59 bazileul înlocuieşte mai vechiul termen eschatia, care 

definea marginea, limita, graniţa, cu termenii synoros (delimitare), akra (extremitate), horos, 

horion, horismos (graniţă, hotar)60. În secolul al XII-lea, Ana Comnena a folosit aceeaşi 

termeni pentru a defini graniţele stabilite prin tratatele de pace61.  

Frontierele naturale au un sens politic profund. Ele au un caracter metairetic, dar 

păstrează şi o semnificaţie diaretică (în sens durandian), fiind bariere între Bizanţ şi allotrioi 

(ceilalţi). Frontiera este şi un loc al semnelor divine. Ioan Mauropus povesteşte despre apariţia 

semnului crucii pe cer, în timpul luptelor bizantino-pecenege, inspirat probabil de episodul 

constantinian de la Podul Milvius62. Pentru Mauropus, crucea este simbolul puterii imperiale 

de origine divină, şi a statutului de eirenikos basileus63. Pentru Psellos64 frontiera are caracter 

metairetic: este locul în care Romania şi barbaricum sunt supuse unui demers de acceptare 

reciprocă.  

Preluând modelul ovidian, Theophilact Hephaistus descrie iarna scitică, cu oglinzile 

sale de gheaţă; iarna scitică a devenit astfel arhetipul iernii barbare.  

În poemele lui Manganeius Prodromus65 scrise în jurul anului 1156, după conflictele 

bizantino-maghiare66 vocabularul peratologic defineşte horos-ul dintre lumea romană şi cea 

non-romană, localizat la Dunăre. Fluviul este numit  horon („frontiera de apă”), metaichmian 

(teritoriul nimănui), horizon ton horizonta (limita ultimă), horotheton (graniţa dintre oikos-ul 

bizantin şi lumea ostilă de dincolo de frontieră, pe care poetul o numeşte hyperoria). 

Valoarea ideologică a oikoumenei, ca necesitate de dominare a întregii lumi cunoscute 

a fost adaptată la realităţile lumii bizantine. Ideea de oikoumene limitată- ἡ’ᾶς 

ἰέa lui Georgios Pachymeres67 era potrivită politicii defensive bizantine, şi 

pierderilor teritoriale de după secolul al VIII-lea. După partitio imperii de la începutul 

secolului al XIII-lea, limbajul universalist a devenit simbolic, Ioan al III-lea Vatatzes fiind 

numit în poemele de tip prokypsis, „ochiul oikoumenei”68. Împotriva divizării politice a fost 

utilizat conceptul de identitate etnică. Patriarhul Germanos al II-lea îi numea în corespondenţa 

cu patriarhul latin de Constantinopol pe ortodocşii, din interiorul şi din afara graniţelor 

statului nicaean, Graikoi- greci69. După modelul veterotestamentar al iudeilor, bizantinii s-au 

identificat cu noul popor ales, lipsit de patrie, exilat din Constantinopol de cuceritorii latini, şi 

angajat într-un război de reconquista. Căderea capitalei a fost comparată de retorica bizantină 

cu perioada captivităţii babiloniene. Nicetas Choniates  (Orationes 147.6, 175.32-34), îl 

compara pe Theodor I Lascaris cu Zorobabel, comparaţie valabilă şi pentru Mihail VIII 

Paleologul70 şi Andronikos al II- lea,  în discursul lui Holobolos şi Pachymeres, metafora 

reclădirii Templului fiind asimilată pentru recucerirea Constantinopolului. După anul 1261, 

mirajul universalismului politic a avut rolul de a masca slăbiciunea militară a Imperiului. 

Capitala a devenit, în retorica bizantină, centrul, capul, ochiul oikoumenei71. 

                                                 
59 De Administrando Imperio, ed. G. Moravesik, Washington DC, 1967. 
60 De Administrando, 140, 144, 154, 212, 214. 
61 Alexiada I, 138; II, 43. 
62 Charles Matson Odahl, Constantin şi imperiul creştin, Editura Bic All, Bucureşti, 2006, p. 83- 119. 
63 Paul Stephenson, op. cit., p. 111. 
64 Michaelis Pselli Scripta Minora, ed. E. Kurty, F. Drexl, 2 vol. Milan, 1936, 1941, II, 239. 
65 Poemele de tip enkomion 2, 7, 15, apud Paul Stephenson, op. cit., p. 234-235. 
66 1150- 1155, Ibidem, cap. VII. 
67  Historia, II, IV, 337. 5; apud D. Angelov, op. cit, p. 83, n. 28. 
68 Dimiter Angelov, op. cit., p. 83- 84. 
69 Ibidem, p. 95. 
70 Ibidem, p. 88- 90. 
71 Grigorie de Cypru, P. G., vol. 142, col.  358 BC; Ibidem, 142 col. 376 A, 404 A. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

106 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Teoria politică eclesiastică a ultimelor trei secole din istoria Bizanţului a avut ca surse 

de inspiraţie Donaţia constantiniană şi ideea universalismului creştin. Gândirea hierocratică 

târzie (după 1204) a readus în discuţie problema raportului dintre taxis şi oikonomia, dintre 

organizarea Imperiului şi cea a Bisericii. 

Barbaricum ca vecinătate ofensivă a lumii romane şi bizantine a impus măsuri militare 

concrete, deoarece miile de kilometri ai frontierelor erau imposibil de supravegheat în mod 

constant; străpungerea limes-ului de către barbari nu putea fi oprită decât prin fortificarea 

oraşelor şi cantonarea unor legiuni antrenate să respingă atacurile. Aceste măsuri au fost 

dublate de iniţiativa riscantă de a lăsa protecţia graniţelor, chiar în seama barbarilor, în 

schimbul unor subsidii72. Mecanismul foederalizării barbarilor poate explica apariţia 

civilizaţiei romano-barbare a secolelor IV-V. 

Barbarii sunt inamici populi romani- gr. antipaloi73 imaginea asupra lor fiind 

stereotipă. „Cele mai barbare” triburi au fost bastarnii, galii, sarmaţii şi germanii, deoarece nu 

aveau instituţii de tradiţie greco-romană, religie antropomorfă, monedă, legi. Barbarul a fost o 

construcţie culturală, atît în Imperiul Roman, cît şi în cel bizantin74. 

Până în secolul al IV-lea, imaginea lumii a fost construită din perspectivă exclusiv 

militară75, teritoriile necucerite fiind considerate terra incognita- ῆἄς 76. Dincolo de 

graniţele lumii romane se afla o lume puternic mitologizată, mărginită de Oceanul Primordial. 

Pînă când armata romană nu construieşte drumuri, lat. orbis terrarum- gr.  oikoumene rămâne 

sălbatică, misterioasă, necunoscută. 

În secolele VII-VIII, autorii de istorii clasice, redactate conform tradiţiei greco-romane 

(Eustathios Epiphaniensis, Procopius de Cezareea, Agathias Scolasticul, Theofilact 

Simocatta) şi cronicarii (Hesichius Milesius, Ioannes Malalas) propun construcţii cu caracter 

politic77, fără a deveni teoreticieni politici sau creatori de doctrine78. Temele predilecte sunt: 

eternitatea Imperiului Roman (Eusebiu de Cezareea, Augustin de Hippona), limitele dintre 

barbaricum şi lumea romană (Procopius din Cezareea), imperiul în continuă expansiune, până 

la marginile lumii cunoscute (Theofilact Simocatta), ideea universului bipolar, roman şi 

persan (Petrus Patricius), şi a identităţii greceşti79. Ierarhizarea politică a spaţiului cunoscut 

începe cu Constantinopolul şi continuă, îmbinând realul cu imaginarul, până la Ocean 

(Agathias) ca metaforă a Inaccesibilului, a Necunoscutului80. 

                                                 
72 Încă din secolul al III-lea, laeti-oameni semiliberi erau aşezaţi în calitate de coloni pe pământuri de 

folosinţă ereditară şi obligaţi să îndeplinească serviciul militar.Denis Căprăroiu, Eugen Denize, 

Naşterea Europei medievale, Editura Cetatea de Scaun, Bucureşti, 2008 p. 27- 28. 
73 Strabo, Geografia, II. 9. 2, apud Susan P. Materrn, Rome and the Enemy. Imperial Strategy in the 

Principate, London, 1999, p. 66. 
74 Ibidem, p. 72-73; Philip Matyszak, Duşmanii Romei. De la Hanibal la Attila, Editura All, Bucureşti, 

2008, p. 210- 254. 
75 Itinerarium Antonini (sec. al III- lea) a fost rezultatul dorinţei lui Caracalla de a organiza un marş 

către Est. Acta triumphorum a lui Pliniu cel Bătrân cuprindea oppida (fortăreţe), enumera triburi 

(nationes), tentaţia de a exagera distanţe şi de a inventa popoare fiind evidentă. În secolele III- IV, 

Itineraria se opreau brusc la Rin sau Dunăre, stabilind doar câteva puncte de reper în Estul Europei; 

Susan P. Mattern, op. cit., p. 28- 55. 
76 E. H. Bunbury, A History of Ancient Geography, Amsterdam, 1979, passim. 
77 Raymond Plant, Politics, Theology and History, Cambridge University Press, 2003. 
78 Ecaterina Lung, Istoricii şi politica la începuturile evului mediu european, Editura Universităţii 

Bucureşti, 2001, p. 12-15. 
79 Gill Page, Being Byzantine. Greek Identity before the Ottomans, Cambridge University Press, 2008, 

p. 11- 267.  
80 Ecaterina Lung,op. cit., p. 44- 68. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

107 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

 Procesul de construcţie a unei frontiere identitare, început în perioada greacă antică, cu 

frontiera culturală dintre greci şi barbari81 a continuat în perioada medievală, în aceeaşi notă 

de subiectivism. Decizia de asociere la un grup a fost individuală82, singurul criteriu care a 

dispărut în perioada medievală fiind cel al teritorialităţii concrete. Caracterul hyperoric al 

graniţei, apartenenţa la un anumit tip de comunitate sunt de inspiraţie religioasă, atât în 

Imperiul Bizantin cât şi în Imperiul Otoman. 

 În Imperiul Bizantin, identitatea etnică a suferit un proces de deconstrucţie, la care au 

contribuit cel puţin doi factori: 

a. relaţia dintre hellenismos şi rhomiossyne – dintre trecutul grecităţii clasice şi 

identitatea romană, dintre nivelul descendenţei mitice şi nivelul descendenţei politice; 

b. asumarea unei identităţi parepidemice, condiţionate de înlocuirea cetăţeniei romane cu 

cetăţenia creştină. 

Niketas Choniates analiza politica prooccidentală a împăratului Manuel I Comnenul 

(secolul al XII-lea), criticând dorinţa acestuia de a recunoaşte ca supuşi pe cei care nu vorbeau 

limba greacă şi barbarizau lumea bizantină83. 

 Identităţile politice, culturale, religioase, etnice s-au definit pregnant în regiunile de 

frontieră, deşi în cazul Imperiului Bizantin o regulă generală este dificil de formulat. 

Loialităţile politice şi religioase au fost constant puse la încercare, iar sensul binar al 

identităţii (noi şi ceilalţi) nu a funcţionat, ca urmare a criteriilor impuse de  gândirea creştină 

pentru care „celălalt” însemna „aproapele”84. Invaziile barbare au determinat negocierea 

graniţei politice, redefinirea graniţei etnice, uniformizarea graniţei religioase85.  

 La adăpostul identităţii creştine parepidemice, Imperiul Bizantin a abordat într-o 

manieră stromatică problema identităţii etnice, sub forma grupurilor de descendenţă comună 

(genos, ethnos), a raportului dintre civilitas şi barbaricum, a cetăţeniei romano-creştine 

(rhomaios, rhomaikos), a nivelului identitar grec şi nu în ultimul rând a identităţii politice 

colective. În secolul al XIII-lea, Georgios Akropolites utiliza termenul „romani” pentru a 

descrie forţele peloponeziace care luptau alături de prinţii franci din Ahaia, împotriva 

bizantinilor din Nicaea86. Akropolites foloseşte, în general termenul „roman” pentru cei loiali 

niceenilor, adaptând etnonimul la contextul politic. 

 Elita literară bizantină, profund implicată în viaţa politică (Niketas Choniates, 

Georgios Akropolites, Georgios Pachymeres, Nikephoros Gregoras, Ioan al VI-lea 

Kantakouzenos), cu opere destinate unei audienţe educate, a folosit etnonime greceşti antice 

pentru a defini realităţile politice ale lumii bizantine târzii87. Aşadar, lumea bizantină târzie a 

continuat să îşi asume relaţia cu lumea greacă clasică, fară ca aceasta să intre în conflict cu 

identitatea creştină. 

 Vocabularul utilizat în definirea identităţii bizantine include termeni ca ethnos, genos, 

barbaros, rhomaios, hellen, graikos88. În Epopeea lui Digenis Akritas descendenţa eroului 

este definită ἐὸςὲἀὸόςἐὲὸςῥῖς 89: străin pe linie paternă, roman 

                                                 
81 Aristotel, Politica, 1324 b 10. 
82 Un exemplu în acest sens poate fi participarea la cultele de misterii, profund influenţată de miturile 

descendenţei, şi apartenenţa la un teritoriu; Franz Cumont, Religiile orientale în păgânismul roman, 

Editura Herald, Bucureşti, 2008, passim. 
83 Gill Page, op. cit., p. 16. 
84 Nae Ionescu, Filosofia religiei, Editura Eminescu, Bucureşti, f.a., p. 157- 159. 
85 Robert W. Mathisen, Henri.S. Sivan (eds.), Shifting Frontiers in Late Antiquity, Aldershot, 1996, 

passim. 
86 Gill Page, op. cit.,  p. 23. 
87 Cruciaţii secolului al XIII-lea sunt numiţi celţi, iar turcii otomani, perşi; ibidem, p. 24- 25. 
88 Ibidem, p. 40- 66. 
89 Dighenis Akritas, Editura Univers, Bucureşti, 2002. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

108 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

pe linie maternă. Termenul ethnos presupune o relaţionare de tip cultural, nu biologic. Genos 

corespunde descendenţei biologice. În secolul al XII-lea, termenul a fost asociat statutului 

aristocratic, devenind astfel sinonim cu dynatos. 

 Un locus classicus pentru definirea frontierei lingvistice a fost termenul barbaros, a 

cărui conotaţie politică şi religioasă este evidentă: termenul se referă la cei care nu aveau nici 

cetăţenie romană, nici cetăţenie creştină, plasaţi dincolo de hotarele lumii bizantine. Barbaros 

se defineşte în opoziţie cu rhomaios, conotaţia loialităţii politice faţă de împărat fiind uşor de 

sesizat90. Cronicarii bizantini Akropolites şi Pachymeres îi numeau barbari pe bulgari şi 

cumani, pe tătari, turci, alani, sârbi, deoarece nu cunoşteau limba greacă, şi locuiau dincolo de 

graniţele oikoumenei romane, într-un teritoriu imprecis delimitat, care a căpătat treptat 

dimensiuni arhetipale. 

 Nici unul dintre termenii amintiţi nu defineşte vocaţia universalistă a Imperiului, în 

relaţia directă cu instituţia imperială; dubla calitate, de roman şi creştin pare a fi exprimată de 

substantivul rhomaios; termenul desemnează identitatea politică romană, loialitatea faţă de 

împărat, credinţa creştină, cunoaşterea limbii greceşti şi face distincţia între romanii creştini şi 

mixobarbarii supuşi politic, dar neloiali şi necreştini (bulgarii). Un sens asemănător a avut, 

începând cu secolul al IX-lea şi substantivul graikos. Distincţia fundamentală între rhomaios 

şi graikos constă în negarea moştenirii imperiale romane în cazul celui de al doilea termen. 

Din secolul al IX-lea, graikos nu a mai fost utilizat, deoarece Occidentul îi numea pe 

locuitorii Imperiului Bizantin graeci, iar pe împărat- Imperator Graecorum, apoziţie 

interpretată de cancelaria imperială ca o insultă91. 

 Scriitori ca Niketas Choniates, Georgios Akropolites, Georgios Pachymeres utilizează 

substantivul colectiv rhomaioi cu sensul de identitate politică colectivă. Sentimentul de 

loialitate politică s-a manifestat faţă de instituţia şi modelul imperial, nu faţă de persoana 

împăratului. Termenul rhomaios apare la genitiv (ton rhomaion), de aproximativ 150 de ori în 

opera lui Choniates, 135 de utilizări având un caracter politic evident92. Asocierea cu 

substantive ca basileus93, autokrator94, epikrateia95 (provincie) pragmata96 (treburi publice), 

arche97 (putere) fiind exemple în acest sens. 

 Frecvent utilizaţi sunt şi termenii ί şi vulnerabilitatea graniţelor şi necesitatea 

extinderii teritoriale fiind teme predilecte pentru cronicar. Sintagma ὁῶῥίse 

referă la Imperiu în sens geografic, fiind sinonimă cu ὰ ῥίa lui Eusthatios de 

Thessalonik98. Choniates foloseşte aceeaşi termeni ai teritorialităţii, indiferent de perioada la 

care se referă. Horaeparhiaschoinisma99, ktema100 sunt substantive cu referire la zonă, 

provincie, regiune, utilizate şi pentru contextul politic de după partitio romaniae din 1204, 

deşi după Cruciada a IV-a termenul rhomaion a avut un sens predominant etnic. 

                                                 
90 Helene Ahrweiller, „Byzantine Concepts of the Foreigner: the Case of the Nomads” , în Helene 

Ahrweiller, Antoine Laiou (eds.), Studies on the Internal Diaspora of the Byzantine Empire, 

Washington DC, p. 1- 15. 
91 Gill Page, op. cit., p. 66. 
92 Ibidem, p. 77. 
93 20. 17; 31. 8, 45. 28, 46. 46, 86. 81 etc. 
94 16. 28, 31. 6, 219. 91, 270. 22, 345. 82, 347. 43. 
95 117. 8. 
96 46. 39, 72. 84, 96. 48, 194. 16. etc. 
97 120. 2, 127. 72, 238. 5, 327. 88, 336. 36. 
98 Gill Page, op. cit., p. 77. 
99 372. 46, 482. 29, 501. 5. 
100 401. 24, 412. 24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

109 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

 Şi în  Istoriile lui Georgios Akropolites101 şi Georgios Pachymeres102 substantivul 

colectiv rhomaioi defineşte identitatea politică romană. În opera lui Akropolites, din cele 43 

de utilizări ale substantivului la cazul genitiv, majoritatea au o conotaţie politico-militară. 

Choniates şi Akropolites nu acordă o prea mare importanţă teritoriului geografic al Imperiului 

Bizantin. Accentul cade pe autoritatea instituţiei imperiale asupra poporului, supuşilor103. 

 Termenul basileus apare, la Akropolites numai în legătură cu centrul bizantin de la 

Nicaea, conducătorul bulgar fiind numit archon. Theodor Dukas, încoronat împărat la 

Thessalonik în anul 1224 este numit egkrates104. Aşadar, epiroţii, latinii, bulgarii  erau 

consideraţi inamici ai centrului bizantin de la Nicaea şi implicit ai romanilor. 

În Istoria lui Pachymeres, dynamis105 (puterea politică), şi strateuma (forţa militară) 

sunt concepte sinonime; pragmata, hegemonia106 şi arche107 desemnează puterea politică 

efectivă, iar basileia108- autoritatea instituţiei imperiale109. Vocabularul politic al lui 

Pachymeres include o serie de termeni care definesc, cu o remarcabilă subtilitate, graniţa 

dintre identitatea politică şi cea etnică, în secolul al XIII-lea.  

Cronicarul  Georgios Pachymeres foloseşte termenul thelematarios, pentru a desemna 

populaţia din jurul Constantinopolului, care în timpul ocupaţiei latine nu şi-a exprimat deschis 

opţiunea politică, ci a oscilat între latini şi romani110. Atitudinea thelematarică implică 

loialitatea îndoielnică, lipsa identităţii politice. Verbul corespondent ar fi metaschematizo

se preschimba, a se metamorfoza din punct de vedere politic, a deveni roman, în sensul de 

supus credincios. Oponenţii epiroţi ai politicii constantinopolitane sunt numiţi 

dytykoi dytikos se referă la lipsa 

loialităţii politice111. 

 După recucerirea Constantinopolului, sunt semnalate de acelaşi autor detaşamentele de 

gasmuloi- militari născuţi în perioada ocupaţiei latine, viteji în luptă ca grecii, şi îndrăzneţi ca 

latinii. Identitatea lor politică a fost însă, bine definită: gasmuloi erau romani, loiali statului 

bizantin, romanitatea lor fiind incompletă prin descendenţă şi educaţie (vorbeau limba 

latină)112. 

 Pentru Nikephoros Gregoras (Historia Romana) şi Ioan Kantakouzenos vocabularul 

politic păstrează aceeaşi termeni: arche, hegemonia, pragmata, basileia, oikos (stat)113. În 

perioada Comnenilor, identitatea politică şi identitatea etnică romană au devenit sinonime. În 

secolul al XIV-lea ele au fost definite în contexte diferite. Rhomaioi exprimă ideea de 

Imperiu. Rhomaious Pragmata se referă la politica Imperiului, iar rhomaioi reprezintă corpul 

politic care hotărăşte pacea, alianţele, loialităţile, graniţele. Hegemonia exprimă autoritatea 

imperială bizantină, dynamis- puterea militară, iar tyche- destinul politic114. Ioan 

Kantakouzenos asociază frecvent termenul basileus cu hegemonia, basileia, pragmata, arche, 

                                                 
101 Gill Page, op. cit, p. 99. 
102 Ibidem, p. 112. 
103 Ibidem, p. 100. 
104 Ibidem, p. 102. 
105 Pachymeres, 16. 22, 65. 15, 65. 24, 164. 12, 167. 19. 
106 Ibidem, 52. 9. 
107 Ibidem, 77. 9, 135. 3, 153. 15. 
108 Ibid. 28. 16, 82. 4.. 
109 Gill Page, op. cit., p. 112. 
110 Ibidem, p. 113. 
111 Ibidem, p. 115- 116. 
112 Ibidem, p. 118. 
113 Ibidem, p. 146, 297. 
114 Ibidem, p. 148. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

110 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

koinos (comunitate), ceea ce evidenţiază concepţia sa predominant politică asupra romanităţii. 

Hegemonia înlocuieşte conceptul de arche, pentru a defini controlul politic. 

 Ioan Kantakouzenos utilizează verbele anaktasthai şi apodidonai115 pentru a semnala 

recuperararea şi reinstalarea puterii bizantine în anumite teritorii (de exemplu în Chios). 

 În definirea aspectelor particulare ale puterii politice în Balcani, terminologia este 

ferm nuanţată. Gregoras îl numeşte pe conducătorul sârb, krales, titlu evident inferior celui de 

basileus. Pachymeres şi Kantakouzenos îl numesc krales pe Ştefan Uroş al II-lea Milutin116. 

Dacă Choniates l-a numit basileus şi pe împăratul latin de Constantinopol, Akropolites a 

rezervat termenul împăraţilor bizantini, împăratului latin de Constantinopol, şi conducătorilor 

bulgari. Nu este vorba despre egalitatea de putere între împăratul bizantin şi liderii balcanici, 

ci despre analogii117. Pentru Gregoras, identitatea romană implică şi creştinarea: cronicarul 

înlocuieşte ocazional termenul rhomaioi cu christianoi. Roman nu înseamnă implicit creştin; 

romanii pot fi numiţi creştini, dar reciproca nu este întotdeauna valabilă118. 

 În secolul al XV-lea, în Oraţia funebră a lui Manuel Palaiologos, substantivul 

rhomaios este asociat cu arche, în sensul de extindere teritorială a puterii bizantine sau cu 

eudaimonia (prosperitate)119. 

 

Identitatea politică bizantină din perspectivă musulmană 

În a doua jumătate a secolului al VII-lea, ofensiva arabă în Bilad al Rum (teritoriul 

bizantin al Asiei Mici) a determinat apariţia unor zone de tip tugur (metaichmian) zone de 

frontieră în care luptele se purtau aproape continuu, fără un final concret. Cucerirea Asiei 

Mici a fost împiedicată şi de prezenţa creştinilor mardaiţi, rebeli, plasaţi în fortăreţele din al-

Lukkam (Amanus), care au oferit ajutor militar bizantinilor. Mardaiţii au fost un veritabil zid 

de apărare la graniţa arabo-bizantină microasiatică120.  

De la începutul secolului al VII-lea, până la izbucnirea fenomenului cruciat şi a 

declinului bizantin (parakme), lumea arabă islamică şi Bizanţul au fost puteri rivale în zona 

mediteraneană.  

În Coran121 este exprimată însă, simpatia musulmanilor faţă de creştinii bizantini. 

Motivul ar putea fi poziţia minoritară a comunităţii islamice în Imperiul Persan. După 

reconquista bizantină din Siria, Palestina şi Egipt, şi evoluţia comunităţii islamice de la 

statutul de minoritate religioasă la cel de forţă politică şi culturală majoră în Arabia, 

„compasiunea faţă de Bizanţ”- al- shafagata fi-al-Rum nu mai poate fi înţeleasă decât ca 

atitudine normativă coranică122. Ipoteza de lucru a lui Ahmad Shboul este că în analiza 

conflictului arabo-bizantin primează factorul politic şi nu cel religios. Un argument în 

favoarea acestei ipoteze ar fi că un număr mare de luptători creştini arabi din Siria s-au 

alăturat armatelor musulmane în lupta contra Bizanţului. Totuşi, atitudinea islamică oficială 

faţă de Bizanţ a fost determinată de religiozitatea creştină. Politica arabă islamică faţă de 

Imperiul Bizantin a fost dominată de măsurile administrative şi culturale, deoarece nucleul 

                                                 
115 Istorii II 370. 14- 15, IV 370. 19- 20, apud Gill Page, op. cit, p. 149- 151. 
116 Ibidem, p. 155. 
117 H. Mihăescu, La romanité dans le sud-est de l’ Europe, Editura Academiei Române, Bucureşti, 

1953, p. 334- 430. 
118 Patrick O. Geary, Mitul Naţiunilor, Editura Cetatea de Scaun, Târgovişte, 2006, passim; Ibidem, p. 

158-170. 
119 Ibidem, p. 250. 
120 Philip K. Hitti, Istoria arabilor, ed.a X-a, Editura All, Bucureşti, 2008, p. 131- 133. 
121 Surat al-Rum, 30: 2- 6. 
122 Ahmad M. H. Shboul, „Arab Islamic Perceptions of Byzantin Religion and Culture”, în Muslim 

Perceptions of other Religions, a Historical Survey, edited by Jacques Waardenburg, Oxford 

University Press, Oxford, 1999, p. 123- 125. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

111 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

politic al lumii islamice s-a constituit în vechile provincii bizantine Siria şi Palestina. 

Manifestările creştinismului bizantin trebuiau anulate, nu ca măsură de natură dogmatică, ci 

ca formă de contestare a politicii universaliste bizantine. In acest context ar putea fi înţeles 

iconoclasmul lui Yezid al II-lea123.  

Versetele coranice stabilesc o primă clasificare a credinţelor, care condiţionează şi 

atitudinea politică faţă de adepţii acestora:  

a. jahiliya (ignoranţa) termen utilizat pentru politeismul arab, 

b. ahl al kitab (oamenii cărţii), cu referire la zoroastrieni, iudei, şi creştini124. 

Popoarele cărţii sunt chemate să accepte mesajul coranic, pentru care posedă deja 

cunoştinţele necesare oferite de Tawrat (Tora) şi Injil (Evanghelia). 

Vocabularul coranic a impus şi diferenţa între shirk, ishrak (asociaţionism), adepţii 

politeismului asociaţionist fiind numiţi mushrikun, şi hanif (sistemul credinţelor monoteiste). 

Al-mushrikuna defineşte opoziţia politico-religioasă faţă de comunitatea musulmană şi de 

liderul acesteia125, ca opoziţie faţă de unitatea şi unicitatea divină (tawhid).  

După secolul al VII-lea, non-musulmanii au fost numiţi generic Kufr-necredincioşi. 

Spre deosebire de politeişti şi atei, care trebuiau să accepte invitaţia de aderare la islam 

împreună cu toate consecinţele politice, oamenii cărţii îşi puteau continua tradiţia religioasă în 

dar al Islam, cu condiţia supunerii faţă de autoritatea politică musulmană. Oamenii cărţii au 

primit statutul de dhimmi (protejaţi nemusulmani), statut refuzat categoriei mushrikun126. 

Legea islamică face însă, o subtilă distincţie între două categorii de dhimmi: anwi- supuşi prin 

constrângere violentă, şi sulhi- supuşi prin propria voinţă, care s-au bucurat de drepturi 

extinse127. 

 Reproşul dogmatic adus creştinilor a fost de natură dochetă; Islamul nu a acceptat 

christogeneza şi parthenogeneza, şi a refuzat ideea unei mijlociri între Divinitate şi umanitate. 

În accepţiunea Islamului (care nu sesizează diferenţele doctrinare dintre Orient şi Occident) 

termenul „creştin”  identifică un grup de aderenţi la un sistem de doctrine incorecte din 

perspectiva kalam-ului128. În consecinţă, creştinii au fost percepuţi fie ca dhimmis- minoritate 

în teritoriul musulman real şi virtual, fie ca inamici politici plasaţi în dar ahl harbî129.  

Din sistemul de referinţă creştin, Islamul a fost perceput ca religia unei puteri 

dominante, în expansiune constantă. În lupta pentru graniţele europene, conflictul bizantino-

islamic a avut o dimensiune ideologică pregnantă, încă de la începutul secolului al VIII-lea130. 

Până la jumătatea secolului al IX-lea, creştinii au exercitat în teritoriile musulmane o presiune 

politică şi culturală reală, apărându-şi privilegiile administrative şi economice.  

 

 

 

                                                 
123 Ibidem, p. 127; Idem, „Byzantium and the Arabs. The image of the Byzantins as mirrored in Arabic 

Literature”, in Byzantine Papers, ed. E.  and M.  Jeffreys and A. Moffat, Canberra, 1981, p. 43- 88. 
124 Coran 610- 650. 
125 Muslim perceptions of other Religions, a Historical Survey, edited by Jacques Waardenburg, 

Oxford University Press, Oxford, 1999, p. 3- 5.  
126 Ibidem, p. 18- 20. 
127 Giovanni Filoramo, Istoria religiilor, III. Religiile dualiste. Islamul, Editura Polirom, Iaşi, 2009, p. 

217. 
128 Henri Corbin, Istoria filosofiei islamice, Editura Herald, Bucureşti, 2008, p. 131- 153. 
129 Paul Brusanowski, Religie şi stat în Islam: De la teocraţia medineză instituită de Muhammad, la 

Frăţia musulmană din perioada interbelică, Editura Herald, Bucureşti, 2009, p. 81- 102. 
130 Jacques Waardenburg, op. cit., p. 40. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 13:36:05 UTC)
BDD-A21836 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

