
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

43 

 

THE UNREAL AND THE IMAGE IN GASTON BACHELARD’S 
PHENOMENOLOGICAL POETICS 

 
Dorin ȘTEFĂNESCU 

”Petru Maior” University of Târgu-Mureș 

 

 

Abstract: The article presents the main aspects of Gaston Bachelard’s phenomenological 

poetics, focused on the fundamental concepts of unreal and image. Concerning that what 

Bachelard calls “the realism of the unreal”, it is the result of the imaginary creativity which 

adds to the reality a new dimension, opening inside it another horizon. In the same way Sartre 

conceived this problem, it means a reduction that puts into brackets the real context in which 

appears the imaginary unreality of the work of art. This unreal otherness is the image itself, 

seen as revealing a direct ontology. The poetic space of the image is that of the language the 

creative subject speaks. But beyond the subject, this primary utterance makes possible the 

appearance of an image which speaks by itself. 

 

Keywords: Gaston Bachelard, poetics, image, unreal, Jean-Paul Sartre, phenomenology 

 

 

Cinetica imaginii şi principiul tăcerii 

Stabilind de la bun început – în Aerul şi visele – distincţia esenţială dintre imaginea 

perceptivă, oferită de simţuri, şi imaginea poetică, rod al imaginaţiei creatoare, G. Bachelard 

afirmă că funcţia definitorie a acesteia din urmă este de a deforma imaginile formate de 

percepţii, ea fiind „facultatea de a ne elibera de imaginile primare, de a schimba imaginile”.1 

Cu alte cuvinte, o acţiune imaginantă, prin care o imagine prezentă ne face să ne gândim la o 

imagine absentă. Doar în cazul în care o astfel de imagine ocazională determină o explozie de 

imagini, un complex imaginativ, putem vorbi cu adevărat de imaginaţie productivă. Chiar 

dacă imaginarul îşi „depune” imaginile în poem, el se prezintă întotdeauna drept un dincolo 

de imagini, un mai mult decât acestea. „Poemul este în mod esenţial o aspiraţie către imagini 

noi. El corespunde nevoii esenţiale de noutate ce caracterizează psihicul uman”. Aspiraţie 

care nu ar fi posibilă decât prin ceea ce Bachelard numeşte mobilitatea imaginilor, un fel de 

mobilitate spirituală, cea mai însufleţită, care, în perspectiva dinamicii imaginare, depăşeşte 

forma în care se fixează o imagine particulară, pentru a o vedea în devenirea (sau în „cinetica” 

ei). Prin urmare, imaginea trebuie studiată în mişcare, în chiar dinamica ce-i e definitorie, căci 

ea însăşi este mereu creatoare, o imagine vie: noutate şi deschidere a viului în propria noastră 

înţelegere. Totodată, fiind imagini create de şi în limbaj, ele nu se desprind de gândire. Doar 

că, în cazul imaginilor literare autentice, nu mai vorbim de o activitate cogitantă închisă în 

propriul exerciţiu ideatic (aşa cum se întâmplă în discursul filosofic); nu o „gândire fără 

imagini”, ci o gândire care, prin limbaj, se exprimă într-o imagine nouă, se îmbogăţeşte 

îmbogăţind limba. Abia acum, aşa cum spune Bachelard, „fiinţa devine cuvânt. Cuvântul 

apare pe piscul psihic al fiinţei. Cuvântul se revelează drept devenirea nemijlocită a 

psihismului uman”. E o dublă solicitare: la trăire şi la vorbire. Fiecare imagine, pentru a 

răsuna în noi (pentru a-şi face auzită semnificaţia), trebuie „dezrădăcinată” din solul 

obişnuinţelor noastre, din bineînţelesul static al deja-trăitului, pentru a resimţi – în rolul 

imaginant al limbajului – noutatea care ni se oferă. Mişcarea imaginilor ne pune în mişcare, 

determinându-ne să părăsim ceea ce se vede şi se spune în favoarea a ceea ce se imaginează. 

                                                 
1 Gaston Bachelard, L’air et les songes, José Corti, Paris, 1987, pp. 7-26 (pagini din care vom cita în 

continuare).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:02:13 UTC)
BDD-A21828 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

44 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

„Realismul irealităţii” e rodul acestui travaliu creator, o proiecţie a fiinţei pe ecranul unui nou 

orizont. Imaginaţia deschisă deschide o altă perspectivă, „dublează fiecare impresie cu o nouă 

imagine”. Fiinţa care scrie e totodată fiinţa transpusă, pe cale de-a fi scrisă, aşa cum 

mărturiseşte Rilke: „De data aceasta eu voi fi scris. Sunt impresia care se va preface”.2 

Prefacerea – sau trans-spunerea – este tocmai esenţa acestui dinamism înnoitor. 

  

„Poezia este primul fenomen al tăcerii”.3 Fiecare cuvânt ascunde sub – sau mai 

degrabă prin – imaginea expresiei sale un timp al acţiunii proprii, altul decât timpul concret, 

uniformizant şi nivelator. Timpul imaginii este relief, pliu al duratei intime; ea păstrează vie 

tăcerea atentă din care s-a ivit cuvântul, vigilenţa originară care îl hrăneşte. Poemul e zămislit 

„pe timpul tăcut, pe un timp nefragmentat, pe care nimic nu-l grăbeşte şi nici nu-l conduce 

(...), pe timpul libertăţii noastre”. Tăcere care face posibilă naşterea cuvântului dintr-un fel de 

pat germinativ în care încolţeşte tot ce poate fi spus şi ascultat. Tăcere rezonantă, căci ea îşi 

potriveşte măsura cu inflexiunile trăirii şi ale înţelegerii, găsind nu doar cuvântul potrivit 

pentru a-i exprima sensul, ci imaginea activă, semnificaţia reveriei căreia îi dă curs liber. 

Înţelegerea poeziei şi a „imaginii literare” integrează visarea şi semnificaţia, „lăsând visării 

răgazul de a-şi afla semnul, de a-şi forma încet semnificaţia”. Pentru Bachelard, acţiunea 

semnificantă a imaginii poetice este intim legată de reveria liberă de orice constrângere 

formală. Semnul nu e aici o reconvocare a ceva trecut, în felul unei amintiri, marcă a ceea ce 

nu mai este. Semnul nu depinde de nimic anterior lui, fiind creat – găsit – de reveria indusă de 

imagine. Semnul odată aflat – căci orice imagine face într-un fel semn, arătându-se pe sine – 

indică drumul spre semnificaţie, care nu e dată ci se face pe sine printr-o abatere de la sensul 

obişnuit. „O imagine literară – spune Bachelard – este un sens în stare născândă; cuvântul – 

vechiul cuvânt – dobândeşte aici o nouă semnificaţie”. Se observă în ce constă noutatea 

necesară (şi obligatorie) a imaginii literare: ea e legată de înnoirea semnificaţiei cuvintelor. 

Dacă în imagine sensul abia se naşte (căci nu se poate vorbi aici de imagini fără sens), dacă se 

iveşte aşadar – ca semnificabil originar – în chiar ivirea imaginii, el face posibil noul complex 

al semnificării. Aici însă, la nivelul acestui tot indivizibil, înţelegerea albă ia act de trupul 

poetal în manifestarea sa unitivă originară, în „relaţia intuitivă care menţine împreună sensul 

şi imaginea”.4  

Revenind la problema tăcerii originare ce subîntinde imaginea poetică, putem remarca 

integrarea tăcerii în poem. „Principiul tăcerii în poezie este o gândire ascunsă, o gândire 

secretă”.5 Am spune o gândire albă, precum foaia de hârtie ce aşteaptă scriitura.6 Gândire ce 

iese însă în imagine de îndată ce poemul este citit şi înţeles. Căci imaginea semnifică, ea 

comunică înţelegerii un conţinut semnificant. Lectura răbdătoare, pe care Bachelard o 

numeşte „visătoare”, surprinde gândul încapsulat în imagine, gând tăcut, ascuns sub 

sedimentele expresive; ea dezvoltă astfel, strat după strat, o adevărată „geologie a tăcerii”. 

Tăcere cu dublu sens: cea din care se naşte cuvântul poetic ce-şi rosteşte semnificaţia în 

imagine; şi aceea care defineşte lumea amuţită, eclipsată, redusă la tăcerea nesemnificabilului, 

tocmai pentru ca ceea ce e de spus să poată fi auzit. „O tăcere adâncă textual prin care poetul 

îl obligă pe cititor să asculte gândul, departe de zgomotele sensibile, de vechiul murmur al 

verbelor de altădată. Iar când tăcerea aceasta e deplină, ne e dat să înţelegem ciudatul suflu 

expresiv, elanul vital al unei mărturisiri”. Aşa cum mărturiseşte Rilke, citat de Bachelard: 

                                                 
2 Rainer Maria Rilke, Însemnările lui Malte Laurids Brigge, Ed. Univers, Bucureşti, 1982, p. 29. 
3 Gaston Bachelard, op. cit., pp. 281-288. 
4 Paul Ricœur, Metafora vie, Ed. Univers, Bucureşti, 1984, p. 330. 
5 Gaston Bachelard, op. cit., p. 285.  
6 „Pagina albă! Un imens deşert care trebuie traversat şi care nu este niciodată străbătut” (G. 

Bachelard, Flacăra unei lumânări, ed. cit., p. 131). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:02:13 UTC)
BDD-A21828 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

45 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

„Dor de neant. Respir în Domnul. Vânt”.7 Sublimare dialectică prin care tot ceea ce suflă şi 

zboară se îmbogăţeşte cu o nouă semnificaţie; totodată, sublimare transcendentă, căci ceea ce 

zboară şi suflă altfel ne transpune într-un dincolo al visării şi al revelării. Proces lent, 

răbdător, întrucât imaginile „se revelează încetul cu încetul atât într-o adevărată devenire 

imaginantă, cât şi într-o sporire a semnificaţiilor”.8 Spuneam că timpul imaginii e relief, pliu 

al duratei intime; fiind o realitate psihică, imaginea literară „are un relief special, mai exact ea 

este relieful psihic, psihismul pe mai multe planuri”. Este, cu alte cuvinte, polifonică, pentru 

că e polisemantică.  

 

Funcţia irealului. Gaston Bachelard şi Jean-Paul Sartre 

Absoluta noutate pe care o aduce (sau o induce) imaginea literară înseamnă totodată 

eliberare de orice antecedenţă. Am văzut că „vechiul” cuvânt, dobândind o altă semnificaţie, 

dispare ca atare din vedere; la fel „nu există poezie antecedentă actului verbului poetic. Nu 

există realitate anterioară imaginii literare”. Imaginile poetice cresc pe un sol virgin, absolut 

pur; ele nu-şi trag seva (semnificaţia) din alte imagini care le preced ori dintr-o realitate care 

le e exterioară. Ele presupun o creaţie internă, care foloseşte doar materiale ce-i sunt proprii, 

fără a împrumuta nimic din ceea ce le e străin. „Imaginea literară nu înveşmântează o imagine 

goală, nu dă cuvântul unei imagini mute”, căci ea nu se adaugă – precum un înveliş – unei alte 

imagini prealabile pe care ar îmbrăca-o în haine noi şi i-ar da cuvântul. Ea străluceşte de la 

bun început prin sine, vorbeşte cu propriul orizont semnificant, întrucât „în noi, imaginaţia 

vorbeşte, visele vorbesc, gândurile vorbesc”. Totul e vorbitor în actul creaţiei, imaginea 

vorbind limbajul noutăţii. Literatura reprezintă astfel „o emergenţă a imaginaţiei”. Aici nu 

doar vechiul cuvânt se eclipsează, ci şi comuna realitate („realul e atât de departe”), chiar şi 

gândirea care vrea să spună ceva în timp ce mâna scrie altceva, nu potrivit dicţiunii ideilor ci 

legilor irealului („Ceea ce aveam de spus e atât de grabnic înlocuit de ceea ce ne surprindem 

scriind încât simţim că limbajul scris îşi creează propriul univers”).9 Chiar şi atunci când ne 

referim la imagini literare izolate, imaginarul deschide orizontul unui univers specific, ceea ce 

îl determină pe Bachelard să vorbească despre „funcţiile cosmice ale literaturii”: „O imagine 

literară e de ajuns uneori să ne transporte dintr-un univers într-altul. Prin aceasta imaginea 

literară apare ca funcţia cea mai inovatoare a limbajului”. „Imaginea literară este un 

exploziv”, neantizând tot ce există (universul nostru contingent, cuvintele deja date, 

obişnuinţele tradiţionalizate), pentru a pune cuvintele în mişcare, în deschiderea spre 

semnificaţii nebănuite, conform funcţiei imaginante. Spunând că „limbajul evoluează prin 

imaginile sale mai mult decât prin efortul său semantic”, poeticianul se referă la funcţia 

imaginantă care dă naştere noii semnificaţii, în răspărul sensului propriu cuvântului gândirii. 

Nu vreun efort ori vreo dorinţă de semnificare definesc travaliul imaginaţiei ci, dimpotrivă, 

imaginaţia pune pe calea semnificării, dă sens noului orizont pe care îl deschide. Limbajul nu 

e decât receptacolul manifestant al imaginilor create, locul în care ele iau cuvântul.  

 

Mai rare sunt situaţiile în care nimic nu preexistă emergenţei limbajului în puritatea 

imaginii, doar un limbaj deja dat, depăşit în chiar semnificaţia poetică a imaginii. „Fără 

regiunea sublimării absolute (...) nu se poate revela polaritatea exactă a poeziei”,10 ruptura de 

                                                 
7 Sonetele către Orfeu, Partea întâi, III, în Rainer Maria Rilke, Elegiile duineze. Sonetele către Orfeu, 

Ed. Univers, Bucureşti, 1978, p. 327. 
8 Gaston Bachelard, op. cit.., p. 286. 
9 Bachelard vorbeşte despre visătorul de flori care percepe devenirea luminii „ca pe o depăşire a 

vizibilului, ca pe o transcendere a realităţii”; la fel, creând „în realitatea irealităţii”, poetul exprimă 

„realul cu ajutorul irealului” (Flacăra unei lumânări, Ed. Anastasia, Bucureşti, 1994, pp. 96, 97).  
10 Gaston Bachelard, La poétique de l’espace, Quadrige / PUF, Paris, 1981, pp. 14-17.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:02:13 UTC)
BDD-A21828 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

46 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

semnificare ce pune sensul în derivă. Mişcare „tectonică” ce deplasează straturile lingvistice, 

înălţându-le pe acelea care configurează spaţiul imaginii şi îl pun în relief. Fenomenologia nu 

studiază decât imagini poetice „în realitatea lor de vârf”. Sublimarea implică această 

altitudine, această cotă a purităţii limbajului, a cărui imagine nu depinde de vreo cunoaştere şi 

nici de datele empirice ale sensibilităţii: „opera dobândeşte un asemenea relief mai presus de 

viaţă încât viaţa nu o mai explică”. Dinspre viaţă, nicio explicaţie nu poate lumina creaţia; 

dimpotrivă, creaţia este o putere ontologică, reverberată asupra vieţii înseşi. Imaginea nu se dă 

ca simplu substitut al realităţii sensibile, ci o îmbogăţeşte pe aceasta cu elemente noi, aşa cum, 

despre trandafirii pictaţi de Elstir, Proust spune că sunt „o varietate nouă cu care acest pictor, 

ca un inginer horticultor, îmbogăţise familia Trandafirilor”. Imaginea e un produs direct al 

imaginaţiei, nu imagine resuscitată, văzută sau păstrată în memorie. Imaginaţia, „putere 

majoră a naturii umane”, are darul de a ne desprinde atât de trecut cât şi de realitate. Ea 

deschide orizontul unui viitor, dă semn că ceva e pe cale şi urmează să vină. „Funcţiei 

realului (...) trebuie să-i adăugăm o funcţie a irealului”, a ceea ce nu e încă dar îi e dat să fie, 

să sporească realul investindu-l cu noi posibilităţi ale fiinţării.11 Dacă a imagina înseamnă a 

prevedea, fenomenologia poeziei urmăreşte să pre-vadă ivirea imaginii în originea ei absolută, 

ceea ce pre-vine în apariţia ei ireală, în ultimă instanţă – prin chiar refracţia ce dă irealul – 

emergenţa unei realităţi noi.12 Aici condiţiile „reale” nu mai sunt determinante; ele presupun 

însă lucruri inimaginabile. Imaginaţia se situează în locul exact al unui nou punct de vedere, 

creând o altă perspectivă, „tocmai acolo unde funcţia irealului vine să seducă ori să 

neliniştească – să trezească – fiinţa aţipită în automatismele sale”. În primul rând, 

automatismul limbajului, demontat de actul sublimării pure.13 Văzută de pe acest „vârf” al 

imaginii poetice, de la nivelul acestui „spaţiu fericit”, imaginaţia reproductivă nu mai 

înseamnă mare lucru. Ea va fi înlocuită de imaginaţia epifanică.14 

 

Referitor la problema spinoasă a realităţii irealităţii sau a funcţiei irealului, dacă avem 

în vedere – potrivit lui J.-P. Sartre – că „orice situare concretă şi reală a conştiinţei în lume 

este încărcată de imaginar, astfel încât ea se prezintă întotdeauna ca o depăşire a realului”15 şi 

că „apariţia imaginarului în faţa conştiinţei e ceea ce permite sesizarea neantizării lumii drept 

condiţia sa esenţială şi structura sa primă”, înseamnă, în primul rând, că „imaginarul e în 

fiecare caz acest ceva concret spre care existentul este depăşit” şi, în al doilea rând, că „opera 

de artă este un ireal”.16 Frumosul apare abia în irealitatea noutăţii, a unui lucru nemaivăzut, în 

                                                 
11 „Astfel realul devine corelativul gândirii, iar imaginarul este, în interiorul aceluiaşi domeniu, cercul 

îngust al obiectelor de gândire pe jumătate gândite, al semi-obiectelor sau fantomelor care nu au nicio 

consistenţă, nicio legătură proprie, dispărând în soarele gândirii precum aburii dimineţii şi nu sunt, 

între gândire şi ceea ce ea gândeşte, decât un strat subţire de negândit” (Maurice Merleau-Ponty, Le 

Visible et l’Invisible, ed. cit., p. 50). 
12 Iar aceasta „pentru a ne apropia de un real în mod esenţial diferit de realitatea primordială – care, cel 

mai adesea, trebuie derealizată, pentru a ne apropia o realitate mai adevărată sau doar mai locuibilă – 

(...), pentru a face să apară ceea ce în mod exact nu era până atunci şi care trebuie să fie” (Jean Burgos, 

Imaginar şi creaţie, Ed. Univers, Bucureşti, 2003, p. 26).  
13 „Metafora nu se mărgineşte să suspende realitatea naturală, ci deschizând sensul către imaginar, îl 

deschide totodată către o dimensiune de realitate care nu coincide cu ceea ce limbajul obişnuit înţelege 

când vorbeşte despre o realitate naturală” (Paul Ricœur, Metafora vie, ed. cit., p. 328). 
14 Cf. Gilbert Durand, Aventurile imaginii, Ed. Nemira, Bucureşti, 1999, p. 31. 
15 Jean-Paul Sartre, L’Imaginaire, Gallimard, Paris, 1988, pp. 358-373. 
16 „Din faptul că există poezie rezultă nu numai că există ceva schimbat în univers, ci există ca o 

schimbare esenţială de univers (...). Poezia întotdeauna inaugurează un alt ceva. Prin raportare la real, 

pe acesta îl putem numi ireal” (Maurice Blanchot, Cartea care va să fie, Ed. Est, Paris, Bucarest, 

Jérusalem, 2005, p. 329).   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:02:13 UTC)
BDD-A21828 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

47 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

analogie nu cu vreun dublet al lui din lumea contingentă, ci cu realul din care se iveşte şi pe 

care îl neantizează. O face însă doar în contemplarea cuiva care îl apreciază nu întrucât 

reprezintă ori imită lumea, nu întrucât seamănă cu ceva ştiut (cu un déjà-vu); frumos este, în 

ultimă instanţă, ceea ce depăşeşte obiectul înspre irealitatea lui imaginară, eliberându-l din 

limitele date, deschizându-l spre idealitatea sa. Artistul se eclipsează pe sine în faţa a ceea ce 

creează iar receptorul dobândeşte conştiinţa imaginantă necesară irealizării obiectului estetic, 

condiţie a comprehensiunii semnificaţiilor unui univers imaginar. Sartre vorbeşte în acest sens 

de „fascinaţia auxiliară” creată de suspensia coordonatelor spaţio-temporale (deictice): 

poemul nu se află în timp, sustrăgându-se realului; se dă ca atare, se oferă „în persoană”, dar 

ca şi cum ar fi absent. Totuşi, această irealitate definitorie pentru condiţia sa imaginară 

depinde, pentru a apare, de real; ea nu se poate manifesta decât prin intermediul unor analoga 

circumscrise spaţio-temporal. Dar pentru a o percepe şi înţelege conform acestui raport 

analogic, trebuie operată o „reducţie imaginantă”, adică o proiecţie într-un altundeva, într-o 

perpetuă absenţă. Ceea ce Sartre înţelege prin reducţie imaginantă priveşte punerea în 

paranteză a contextului real în care apare irealitatea imaginară a operei. Dacă aceasta din urmă 

se dă ca absenţă, aceasta numai în raport (de analogie) cu realul prezent: apariţia ei nu face 

parte ca atare din ceea ce apare în mod obişnuit în realitate, nu se înscrie printre datele 

apariţiilor mundane. Deşi apare în acest real, este un altceva ireal, care nu se dă decât 

conştiinţei imaginante, în chiar neantizarea sau eclipsarea realului (şi a conştiinţei 

realizante).17 

 

Imaginea poetică: o ontologie directă 

„Trebuie să fim prezenţi, prezenţi imaginii în chiar minutul imaginii”.18 Prezenţa pe 

care o invocă Bachelard şi pe care o solicită din partea poeticianului implică o despărţire 

radicală de tot ce ştim, o lepădare de orice dat prealabil şi chiar o ignoranţă luminată sau o 

ştiinţă nescientă, pentru a fi de faţă în chiar clipa inaugurală în care imaginea se iveşte în toată 

prospeţimea ei.19 Dacă există totuşi o filosofie a poeziei, ea „trebuie să se nască şi să renască 

cu ocazia unui vers dominant, în adeziunea totală faţă de o imagine izolată, mai exact în 

exazul însuşi al noutăţii imaginii”. O filosofie fără propedeutică, nepregătită de niciun 

fundament teoretic, o filosofie în act ce însoţeşte extatic însuşi actul apariţiei imaginii. 

Esenţiala noutate a poemului, actualitatea lui, se manifestă în acel brusc „relief” al 

psihismului pe care îl reprezintă imaginea poetică, în chiar prezentul şi prezenţa actului poetic 

fără trecut, nevestit de nicio instanţă anterioară. Spunând că imaginea poetică nu e supusă 

vreunui impuls exterior, după cum nu e nici „ecoul unui trecut”, Bachelard subliniază faptul 

că, pe de o parte, atunci când avem în vedere raportul dintre imagine şi un arhetip inconştient, 

acest raport nu e unul cauzal; pe de altă parte, în strălucirea imaginii, trecutul ajunge la o nouă 

prezenţă. Prin urmare, nedeterminată de nimic altceva decât de contextul propriei apariţii, „în 

noutatea ei, în acţiunea ei, imaginea poetică are o fiinţă proprie, un dinamism propriu. Ea 

relevează o ontologie directă”. Nu una mediată de condiţiile fiinţării, de atribute şi calităţi 

                                                 
17 Merleau-Ponty vorbeşte în acest caz de imaginar ca loc al negării de sine, delimitându-se de poziţia 

lui Sartre : „Fiinţa şi imaginarul sunt pentru Sartre « obiecte », « fiinţări ». Pentru mine ele sunt 

« elemente » (în sensul lui Bachelard), adică nu obiecte ci câmpuri, fiinţă blândă, non-tetică, fiinţă 

înaintea fiinţei” (Le Visible et l’Invisible, ed. cit., p. 320). 
18 Gaston Bachelard, La poétique de l’espace, ed. cit., pp. 1-21 (pagini din care vom cita în 

continuare). 
19 „Tot astfel după cum a fi « artist » înseamnă a ignora că există o artă dinainte dată, că există o lume 

dinainte dată, a citi, a vedea şi a auzi opera de artă pretinde mai multă ignoranţă decât ştiinţă, pretinde 

o ştiinţă ce se întemeiază pe o imensă ignoranţă şi pe un dar care nu este dinainte dat, pe care trebuie 

de fiecare dată să-l primeşti, să-l dobândeşti şi să-l pierzi, în uitarea de sine” (Maurice Blanchot, 

Spaţiul literar, Ed. Univers, Bucureşti, 1980, p. 122). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:02:13 UTC)
BDD-A21828 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

48 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

extrinseci ce acţionează drept principii cauzale. Imaginea nu e făcută cu putinţă; ea e puterea 

însăşi prin care se manifestă imaginaţia creatoare. Având prin urmare o „sonoritate” 

ontologică, un sunet specific ce răsună în înţelegerea cititorului, ea are caracterul unui 

fenomen, al unei apariţii care se pune în lumină. De aceea, doar o „fenomenologie a 

imaginaţiei” şi-ar putea da ca obiect de studiu fenomenul imaginii pentru a surprinde însuşi 

momentul ivirii sale în conştiinţă.20  

Determinarea fenomenologică a imaginilor, fundament al unei adevărate metafizici a 

imaginaţiei, îşi stabileşte drept metodă scrutarea dinamicii imaginare în actualitatea ei 

imediată. Aspect ce pune în evidenţă întregul paradox al unui asemenea demers, căci el 

trebuie să răspundă la două întrebări complementare: „în ce fel o imagine aparte poate să 

apară drept concentrare a totalităţii psihicului? În ce fel acest eveniment aparte şi efemer care 

e apariţia unei imagini poetice singulare poate reacţiona – fără nicio pregătire – asupra altor 

suflete, în alte inimi, şi aceasta, în ciuda tuturor opreliştilor sensului comun, a tuturor 

gândurilor înţelepte, fericite în nemişcarea lor?”. Cu alte cuvinte, întrebările care se pun în 

faţa unei fenomenologii a imaginii se referă, în primul rând, la modalitatea apariţiei în sine a 

unei imagini care, ca parte, conţine totul; în al doilea rând, la modalitatea acţiunii ei asupra 

cititorului. Pe scurt: subiectivitatea imaginilor („înfiriparea imaginii într-o conştiinţă 

individuală”) şi transsubiectivitatea lor, rezonanţa comprehensivă. Dificultatea investigării 

constă în faptul că, spre deosebire de concepte care sunt constitutive, imaginile poetice sunt 

variaţionale. Şi atunci ar trebui desprinsă „acţiunea mutantă a imaginaţiei poetice în detaliul 

variaţiilor imaginilor”. Sarcină dificilă ce implică efortul de a şterge pe cât posibil delimitările 

care fac cu putinţă dualitatea dintre subiect şi obiect. Dacă cititorul este chemat să nu ia o 

imagine drept un obiect, ci să-i pătrundă realitatea specifică, aceasta pentru a asocia actul 

conştiinţei donatoare (creatoare) cu produsul său cel mai fulgurant, imaginea poetică. „La 

nivelul imaginii poetice, dualitatea subiectului şi a obiectului este irizată, sclipitoare, mereu 

activă în inversiunile sale”. Imaginea reuneşte actul producător al conştiinţei poetului şi 

propria sa constituire de sine, ca produs ambiguu oferit înţelegerii şi interpretării în toată 

noutatea sa. Chiar dacă poetul se află mereu la originea limbajului, „imaginea se află înaintea 

gândirii”. Subiectul creator nu produce un gând pe care apoi îl îmbracă într-o imagine pentru 

a-şi compune poemul; imaginea e cea dintâi care apare, cu sensul ce-i e contemporan; ceea ce 

se oferă gândirii reprezintă o etapă ulterioară, ce însoţeşte din urmă funcţia imaginantă a 

conştiinţei. Sau, dacă vrem, poetul e cel care gândeşte în imagini, produse ale unei „conştiinţe 

visătoare”, astfel încât ceea ce se numeşte gândire poetică vizează acest act cu totul paradoxal 

al unei gândiri lipsite de cogito. Ceea ce nu înseamnă, aşa cum am văzut, că e lipsită de sens, 

căci sensul creşte în chiar creşterea imaginii, dar într-un alt orizont al semnificării decât sensul 

gândirii comune (mai degrabă în suflet, cum spune Bachelard, decât în spirit). Cât despre cel 

care doreşte să înţeleagă ce spune imaginea poetică, el trebuie să participe „la o lumină 

interioară care nu e reflexul unei lumini a lumii exterioare”. Participare ce nu presupune 

proiectarea unei lumini asupra contururilor mişcătoare ale imaginii pentru a căuta să le fixeze 

sensul; participarea e aici o viziune interioară, intrarea într-o altă lumină, bucuria de a fi 

luminat. Doar de aici poate porni înţelegerea adecvată şi apoi, poate, gândirea interpretativă. 

Dacă putem vorbi de o „fenomenologie a sufletului”, aceasta întrucât „conştiinţa asociată 

sufletului este mai tihnită, mai puţin intenţională decât conştiinţa asociată fenomenelor 

spiritului”. E evident că, în investigarea reveriei poetice, Bachelard e interesat cu precădere de 

activitatea unui suflet creator, şi nu de cea a spiritului creator, manifest în compoziţia şi în 

structurarea globală a unui poem. Aici conştiinţa nu are încă ce gândi, nefiind conştiinţă de 

                                                 
20 Moment al unei simultaneităţi esenţiale, privilegiu exclusiv al dialecticii poetice, căci „poezia este o 

metafizică instantanee” (Gaston Bachelard, „Instant poétique et instant métaphysique”, în Le Droit de 

rêver, PUF, Paris, 1970, p. 224).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:02:13 UTC)
BDD-A21828 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

49 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

ceva pe care îl are în vedere. La nivelul imaginii poetice, acest demers, aproape infra-

discursiv, non-intenţional, vizează simpla mişcare a sufletului prin care ia naştere imaginea.21 

Sufletul poetic e inaugural, putere primă, lumină interioară, aşa cum scrie Pierre-Jean Jouve: 

„Poezia este un suflet ce inaugurează o formă”. În poem totul începe, cu imaginea, de la 

inaugurarea acestei forme, de la prezenţa ce vine s-o locuiască: „într-o imagine poetică 

sufletul îşi spune prezenţa”.  

 

Cum înţelegem imaginea 

Dubletul fenomenologic al „rezonanţelor” şi al „răsunetului” distinge între ascultarea a 

ceea ce poemul spune prin imaginile sale propagate în unde concentrice şi chemarea prin care 

ne conduce spre asumarea semnificaţiilor în propria noastră înţelegere vorbitoare. „În 

rezonanţă, auzim poemul, în răsunet îl vorbim, este al nostru. Răsunetul operează o răsucire a 

fiinţei”. Toate imaginile rezonante se adună într-o unitate ce răsună în întreaga noastră fiinţă, 

reverberând până în lăuntrul cel mai ascuns al sufletului. „E vorba într-adevăr, prin răsunetul 

unei singure imagini poetice, de a determina o adevărată trezire a creaţiei poetice până în 

sufletul cititorului”, căci prin noutatea ei, imaginea poetică pune în mişcare întreaga activitate 

lingvistică, astfel încât ea „ne aşază la originea fiinţei vorbitoare”. Atingându-ne adâncul, 

imaginea se înrădăcinează în noi, e a noastră, „o nouă fiinţă a limbajului nostru”, exprimându-

ne prin propria sa expresie: „ea e totodată o devenire expresivă şi o devenire a fiinţei noastre”. 

Eveniment al unui logos care ajunge la expresie, ea ne înnoieşte propria expresie. A intra în 

rezonanţă cu acest fenomen poetic primar înseamnă a nu considera imaginea drept un obiect 

al privirii critice, care o traduce într-un alt limbaj decât logos-ul poetic. Intervine aici un 

proces ce pune în adevărata sa valoare raportul de intersubiectivitate care instituie o reaşezare 

ontologică a fiinţei ce înţelege noutatea imaginii. „Noutatea esenţială a imaginii poetice pune 

problema creativităţii fiinţei vorbitoare”, act în care conştiinţa imaginantă se reoriginează. 

Fenomenologia imaginaţiei poetice caută să desprindă tocmai această valoare originară a 

imaginilor poetice. Ea presupune o lectură „fericită”, o adeziune entuziastă, simpatetică, la 

„fericirea imaginii”. E de la sine înţeles că această identificare ontologică cu imaginea implică 

un exerciţiu de admiraţie; „în această admiraţie care depăşeşte pasivitatea atitudinilor 

contemplative, se pare că bucuria de a citi este reflexul bucuriei de a scrie”. La fel cum 

imaginea se află înaintea gândirii, chiar dacă reprezintă o „emergenţă” a limbajului, ea e 

mereu puţin deasupra limbajului semnificant. „Poezia pune limbajul în stare de emergenţă”, 

în ea limbajul e în sărbătoare, după expresia lui Ricœur, mereu imprevizibil căci mereu liber 

de a trezi imagini noi.22 Dar ceea ce limbajul semnifică nu se dă decât în imagine, în libertatea 

acesteia de a face să apară şi de a arăta mai mult decât spune cuvântul. Rezonanţele sale şi 

răsunetul în care acestea focalizează creează „spaţii de limbaj” în care cuvintele trăite dau 

strălucire imaginii. Bachelard vorbeşte în acest sens de spaţiul poetic al imaginii, spaţiu 

imaginal al limbajului trăit la originea conştiinţei imaginante, acolo unde subiectul care ia 

cuvântul vorbeşte şi gândeşte în imagini. Dacă „subiectul vorbitor este în întregime într-o 

imagine poetică”, aceasta pentru că, neavând un obiect propriu-zis al vorbirii, ceea ce se 

exprimă în limbaj creează instantaneu un spaţiu de rezonanţă imagistică, în orizontul căruia 

apare lumina noii imagini vorbitoare.  

                                                 
21 Deşi natura imaginii ne este revelată „printr-o intuiţie imediată”, imaginea nu este aici – încă – „un 

anumit tip de conştiinţă”, „conştiinţă de ceva” (Jean-Paul Sartre, L’imagination, Quadrige / PUF, 

Paris, 1983, pp. 102, 162). 
22 Noutatea acestui limbaj „sărbătoresc” constă de fapt în reoriginarea sa creatoare, căci poezia 

„procedează la restaurarea limbajului, aducându-l la obârşie” (Mikel Dufrenne, Poeticul, Ed. Univers, 

Bucureşti, 1971, p. 51). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:02:13 UTC)
BDD-A21828 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

50 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

A lua, prin urmare, imaginea în fiinţa ei, nedeterminată de nicio preexistenţă, 

înseamnă a pătrunde în chiar deschiderea spaţiului poetic, în sfera unei „sublimări pure”, 

absolute. „Conştiinţa poetică e atât de absorbită de imaginea care apare prin limbaj, deasupra 

limbajului obişnuit, ea vorbeşte, cu imaginea poetică, un limbaj atât de nou încât nu mai 

putem lua în considerare corelaţii între trecut şi prezent”. Noutatea imaginii, prezenţa ei 

absolută creează noul limbaj, cel care se prezintă în prezentul imaginii, dar şi noua 

semnificaţie care deviază sensul cuvântului comun. Rupturi de semnificare ce definesc 

semnificaţia poetică a imaginii aflată „sub semnul unei fiinţe noi” care, după Bachelard, e 

„omul fericit”. Fericire a cuvântului care, chiar dacă exprimă drama existenţei, o depăşeşte 

prin sublimare, ceea ce nu înseamnă că drama ar fi trădată ori dezminţită în vreun fel; pur şi 

simplu, în imagine, ea se spune altfel, se deschide în noul spaţiu poetic pe care îl face posibil. 

Totodată, ceea ce e resimţit ca dramatic ar putea fi o experienţă anterioară creaţiei poetice, iar 

atunci imaginea nu ar face decât să re-semnifice datele unei preexistenţe. Problema care se 

pune e dacă imaginea, desprinsă de orice predeterminare, aşa cum cere Bachelard, e în măsură 

să exprime o dramă netrăită anterior, o dramă care se dă abia cu naşterea imaginii: „E vorba 

de a trăi netrăitul şi de a ne deschide spre o deschidere de limbaj”. Problemă ce implică două 

aspecte complementare: din punctul de vedere al creatorului şi din cel al cititorului. În această 

situaţie din urmă lucrurile par destul de limpezi, în sensul că cel care citeşte trăieşte prin 

participare şi identificare ceea ce nu a mai trăit, asumându-şi propriul alterităţii, deschizându-

se spre deschiderea de limbaj a unui spaţiu poetic ce nu îi rămâne străin.23 Totuşi, nu putem 

vorbi de o „relaţie fericită” întemeiată pe experienţa profunzimii al cărei prim moment este 

aflarea „intenţiei fundamentale” a aventurii poetice.24 Fuziunea orizonturilor (şi nu „o naivă 

asimilare” ce ar viza „formarea unui orizont unic”, în termenii lui Gadamer) constă într-o 

participare la o sferă de sens comună, deschiderea faţă de intenţia textuală, dar reluarea 

sensului sau parousia identicului este mediată de „acordul absent sau tulburat”, de o 

„apropriere” tensionată a alterităţii textului care nu are pretenţia de a restabili experienţa 

originară a artistului, de a întemeia posibilitatea înţelegerii pe ipoteza unei „congenialităţi” 

care l-ar uni pe creatorul operei cu interpretul acesteia. Dacă ne e dat să experiem o 

actualizare prin co-participare, aceasta nu prin „reprivatizarea” unui Erlebnis, ca la Dilthey, 

printr-o interpretare reproductivă, ci prin deschiderea ascultătoare la ceea ce spune textul şi 

„aplicarea” la situaţia prezentă a interpretului. Aici, „prin simplul fapt de a înţelege, înţelegem 

altfel”.25 În prima situaţie însă – în ceea ce îl priveşte pe creator – lucrurile stau diferit; dacă 

Pierre-Jean Jouve, dat drept exemplu, are dreptate când spune că „poezia îşi depăşeşte 

constant originile şi, pătimind mai departe în extaz sau în mâhnire, rămâne mai liberă”, atunci 

creatorul, în chiar actul creaţiei, nu doar trăieşte netrăitul, ci sublimează datul trăirii, 

depăşindu-l în datele sale concrete, biografice. Este, printre altele, cazul experienţei 

proustiene, în care am putea vorbi de două momente distincte, deşi inseparabile: momentul 

biografic, datat, al survenirii amintirii, şi momentul semnificaţiei poetice pe care o face 

posibilă scriitura imaginii. A căuta să aflăm care din cele două e mai autentic pune o falsă 

problemă, la fel aceea de a considera că al doilea moment nu ar fi decât o retrăire ori o 

transcriere a celui dintâi. E clar că imaginea suscitată în deschiderea limbajului e anticipată de 

o experienţă reală a trecutului, nefiind însă totodată predeterminată. Deşi trecutul nu e doar 

prezent drept condiţie de posibilitate a naşterii imaginii ci şi re-prezentat în şi prin aceasta, el 

                                                 
23 „Ceea ce facem să devină al nostru, însuşindu-ni-l pentru noi înşine, nu e o experienţă străină sau o 

intenţie îndepărtată, ci orizontul unei lumi spre care duce opera” (Paul Ricœur, Écrits et conférences 2. 

Herméneutique, Seuil, Paris, 2010, p. 116).   
24 Cf. Jean-Pierre Richard, Poésie et profondeur, Seuil, Paris, 1976, pp. 9-12. 
25 Cf. Hans-Georg Gadamer, Vérité et méthode. Les grandes lignes d’une herméneutique 

philosophique, Seuil, Paris, 1976, pp. 137, 147, 149, 152).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:02:13 UTC)
BDD-A21828 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

51 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

nu determină strict cauzal emergenţa limbajului. Ceea ce pare să fie o cauză ocazională e 

recuperat, reconvocat nu într-o retrăire repetitivă, imitativă, ci sublimat în „forma pură a 

limbajului”, în noutatea imprevizibilă a unei imagini surprinzătoare. Este un act de 

transcendere creatoare, de recunoaştere a ceea ce e numit, ca ceva nemaiîntâlnit, pus în 

deschiderea devenirii.26 

 

Bibliografie 

 

Bachelard, Gaston, L’air et les songes, José Corti, Paris, 1987 

Bachelard, Gaston, La poétique de l’espace, Quadrige / PUF, Paris, 1981 

Bachelard, Gaston, Le Droit de rêver, PUF, Paris, 1970 

Bachelard, Gaston, Flacăra unei lumânări, Anastasia, Bucureşti, 1994 

Blanchot, Maurice, Spaţiul literar, Univers, Bucureşti, 1980 

Blanchot, Maurice, Cartea care va să fie, Est, Paris, Bucarest, Jérusalem, 2005 

Burgos, Jean, Imaginar şi creaţie, Univers, Bucureşti, 2003 

Dufrenne, Mikel, Poeticul, Univers, Bucureşti, 1971 

Durand, Gilbert, Aventurile imaginii, Nemira, Bucureşti, 1999 

Gadamer, Hans-Georg, Vérité et méthode. Les grandes lignes d’une herméneutique 

philosophique, Seuil, Paris, 1976 

Merleau-Ponty, Maurice, Le Visible et l’Invisible, Gallimard, Paris, 1964 

Richard, Jean-Pierre, Poésie et profondeur, Seuil, Paris, 1976 

Rilke, Rainer Maria, Însemnările lui Malte Laurids Brigge, Univers, Bucureşti, 1982 

Rilke, Rainer Maria, Elegiile duineze. Sonetele către Orfeu, Univers, Bucureşti, 1978 

Ricœur, Paul, Metafora vie, Univers, Bucureşti, 1984 

Ricœur, Paul, Écrits et conférences 2. Herméneutique, Seuil, Paris, 2010 

Sartre, Jean-Paul, L’imagination, Quadrige / PUF, Paris, 1983 

Sartre, Jean-Paul, L’imaginaire, Gallimard, Paris, 1988 

Wunenburger, Jean-Jacques, Filosofia imaginilor, Polirom, Iaşi, 2004 

 

 

 

 

                                                 
26 „În această experienţă, atât de bine descrisă de Proust, este vorba nu de supraimprimarea unei 

imagini vechi şi a unei imagini contemporane, ci de o atitudine reprezentativă care face să coincidă un 

conţinut de experienţă din trecut cu un conţinut de experienţă din prezent”. Astfel, imaginea mnezică 

regăseşte, graţie percepţiei, „o intensitate actuală, ceea ce face posibilă conştientizarea identităţii şi 

deci atemporalităţii lor” (Jean-Jacques Wunenburger, Filosofia imaginilor, Ed. Polirom, Iaşi, 2004, pp. 

51, 52). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:02:13 UTC)
BDD-A21828 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

