JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

LES UTOPIES CHRETIENNES

Corin BRAGA
”Babes-Bolyai” University of Cluj-Napoca

Abstract: Le genre utopique est apparu, da la Renaissance, comme une proposition
alternative, donc hétérodoxe, voire hérétique, aux promesses de la religion chrétienne. Dans
ces conditions, les Eglises de la Renaissance ont réagi assez violemment, surtout aprés le
Concile de Trente, contre cette nouvelle « hérésie ». La censure religieuse mise en place
contre ['utopisme touchait aux themes qui, en opposition avec la doctrine et les institutions
chrétiennes, garantissaient [’optimisme utopique : [’homme démiurge, la manipulation du
destin individuel et collectif, la nature non corrompue, l’innocence adamique, le bon sauvage,
la communauté des biens, [’égalitarisme, la liberté sexuelle, la raison dominante, I’éducation
et la culture laiques. Intériorisées et assumées par des auteurs plus ou moins proches de
I’Eglise, ces critiques ont commencé a agir comme un systéme mental prohibitif, qui a fini par
renverser le genre de ['utopie en antiutopie. Ce n’est pas la censure directe, exercée par les
autorités ecclésiastiques ou laiques, qui a ruiné, au XVII® siécle, 'imaginaire utopique, mais
["autocensure d’une classe d’auteurs qui ont adhéré, a [’encontre des valeurs humanistes, aux
valeurs du christianisme orthodoxe redécouvert par la Réforme, la Contre-Réforme, le
Puritanisme, etc.

Mots-clés: genre utopique, Renaissance, censure, imaginaire.

Le genre utopique est apparu, a la Renaissance, comme une proposition alternative,
donc hétérodoxe, voire hérétique, aux promesses de la religion chrétienne. Si 1’Eglise
promettait a ses fideles la rédemption par le Christ et 1’accession, apres la mort, au Royaume
céleste de Dieu, les utopistes s’ingéniaient a imaginer des Cités de ’homme qui n’avaient nul
besoin de 1’aide divine et de I’entremise des prétres. Dans ces conditions, les Eglises de la
Renaissance (autant catholiques que réformées) ont réagi assez violemment, surtout apres le
Concile de Trente, contre cette nouvelle « hérésie ». La censure religieuse mise en place
contre I’utopisme touchait aux thémes qui, en opposition avec la doctrine et les institutions
chrétiennes, garantissaient 1’optimisme utopique : ’homme démiurge, la manipulation du
destin individuel et collectif, la nature non corrompue, 1’innocence adamique, le bon sauvage,
la communauté des biens, 1’égalitarisme, la liberté sexuelle, la raison dominante, 1’éducation
et la culture laiques. Tous ces concepts, qui assuraient la possibilité d’une restauration de
I’homme sans ’aide de Dieu, ont ét¢ soumis a une critique d’inspiration orthodoxe, centrée
sur I’idée du péché originel, de la déchéance de ’homme, de la nécessité du rachat par Jésus-
Christ et du ministere de I’Eglise, du rdle des institutions séculaires, des ¢€lites, de la propriété
et de I’argent.

Intériorisées et assumées par des auteurs plus ou moins proches de 1’Eglise, ces
critiques ont commencé a agir comme un systeme mental prohibitif, qui a fini par renverser le
genre de 1’utopie en antiutopie. Ce n’est pas la censure directe, exercée par les autorités
ecclésiastiques ou laiques, qui a ruiné, au XVII® siécle, ’imaginaire utopique, mais
I’autocensure d’une classe d’auteurs qui ont adhéré, a I’encontre des valeurs humanistes, aux
valeurs du christianisme orthodoxe redécouvert par la Réforme, la Contre-Réforme, le
Puritanisme, etc. Ce processus suivait le grand courant idéologique de I’Europe apres le
Concile de Trente. Les contre-utopies de Joseph Hall, Jonathan Swift, Guyot Desfontaines,

13

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

Zaccarie Seriman et autres, qui succédaient aux utopies de Thomas More, Tommaso
Campanella, Francis Bacon, s’inscrivaient dans un art et une littérature d’inspiration
chrétienne patente qu'un Emile Male et un Werner Weinsbach définissent comme le
Baroque?.

Le but explicitement affirmé par I’Eglise de Rome pendant sa grande offensive contre
les hérésies était qu’elle ne voulait point la condamnation et la mort des pécheurs, mais leur
pénitence et leur conversion. En effet, les recherches historiques et sociologiques
contemporaines ont déconstruit le « mythe noir » de 1’Inquisition, démontrant que le nombre
des exécutions et des blchers allumés par le Saint-Office a été¢ beaucoup moins important que
ce que tend a lui attribuer I’imaginaire collectif. De méme, la surveillance des utopistes
n’avait pour seul but I’interdiction de leurs textes, mais, si possible, leur acheminement vers le
dogme orthodoxe. Cette pression, autant extérieure qu’intérieure, a fait que, en paralléle avec
les utopies « paiennes » ayant comme point de départ Thomas More, une autre branche du
genre abandonna la voie de I’hétérodoxie et retourna dans le grand courant de la civilisation
chrétienne. A mi-chemin entre la foi ingénue et I’autocensure, une série significative
d’auteurs ont produit ce que 1’on pourrait appeler des « utopies chrétiennes ».

Le cadre doctrinal de cette récupération des utopies fut offert par saint Augustin. Dans
sa Cité de Dieu, I’évéque d’Hippone avait parlé, d’une maniére plutét métaphorique, des deux
attitudes qui caractérisent les paiens et les croyants, I’amour de soi-méme et I’amour de Dieu,
I’égoisme et I’'impiété d’un co6té, 1’altruisme et la foi de 1’autre.

Deux amours ont donc bati deux cités : I’amour de soi-méme jusqu’au mépris de Dieu,
celle de la terre, et ’amour de Dieu jusqu’au mépris de soi-méme, celle du ciel. L’une se
glorifie en soi, et I’autre dans le Seigneur ; I’une brigue la gloire des hommes, et I’autre ne
veut pour toute gloire que le témoignage de sa conscience ; I’une marche la téte levée, toute
bouffie d’orgueil, et ’autre dit a Dieu : « Vous étes ma gloire, et ¢’est vous qui me faites
marcher la téte levée » ; en [’une, les princes sont dominés par la passion de dominer sur leurs
sujets, et en I’autre, les princes et les sujets s’assistent mutuellement, ceux-la par leur bon
gouvernement, et ceux-ci par leur obéissance ; I'une aime sa propre force en la personne de
ses souverains, et 1’autre dit a Dieu : « Seigneur, qui étes ma vertu, je vous aimerai ».2

Ainsi, le genre humain

a ¢té distingué en deux ordres, I’un composé de ceux qui vivent selon I’homme, et
I’autre de ceux qui vivent selon Dieu. Nous donnons encore a ces deux ordres le nom
mystique de Cités, par ou il faut entendre deux sociétés d’hommes, dont I’une est prédestinée
a vivre éternellement avec Dieu, et I’autre a souffrir un supplice éternel avec le diable.®

Les citoyens de la Cité de la terre préferent leurs divinités a ce fondateur de la Cité
sainte, faute de savoir qu’il est le Dieu des dieux, non des faux dieux, c’est-a-dire des dieux
impies et superbes, qui, privés de la lumiére immuable et commune a tous, et réduits a une
puissance stérile, s’attachent avec fureur a leurs misérables privileges pour obtenir des

! Emile Male, L art religieux aprés le concile de Trente. Etude sur 1'iconographie de la fin du XVI°
siecle, du XVIF, du XVII® siecle : Italie, France, Espagne, Flandres, Paris, Armand Colin, 1932 ;
Werner WEISBACH, El Barroco. Arte de la Contrarreforma, Madrid, Espasa-Calpe, 1942.

2 Saint Augustin, La Cité de Dieu, Livre XIV, chap. XXVIII, in Euvres complétes de Saint Augustin,
traduites pour la premicre fois en frangais sous la direction de M. Poujoulat et de M. 1’abbé
Raulx, Bar-le-Duc, L. Guérin, 1864-1873.

% Ibidem, Livre XV, chap. I.

14

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

honneurs divins de ceux qu’ils ont trompés et assujettis, mais des dieux saints et pieux qui
aiment mieux rester soumis a un seul que de se soumettre aux autres et adorer Dieu que d’étre
adorés en sa place.*

Réinterprétant 1’Ancien Testament, saint Augustin donne pour fondateurs des deux
cités les deux fils d’Adam, Cain et Abel. Les fréres sont le point de départ de deux
généalogies morales et spirituelles entre lesquelles I’humanité se divise en fonction de 1’usage
qu’elle fait de son libre arbitre. Bien qu’antagonistes, les deux communautés sont présentées
comme les échelons d’une hiérarchie sotériologique, qui meéne de la chair a I’ame, de la terre
au ciel, de la damnation a la grace. « Lorsque les deux cités commencerent a prendre leur
cours dans 1’étendue des si¢cles, I’homme de la cité de la terre fut celui qui naquit le premier,
et, aprés lui, le membre de la cité de Dieu, prédestiné par la grace, élu par la grace, étranger
ici-bas par la grace, et par la grice citoyen du ciel. »° Ce qui veut dire que la Cité de ’homme
n’est pas foncicrement et définitivement une Cité des démons. Elle peut tout autant se
convertir et ouvrir la voie a la Cité de Dieu.

A la naissance des utopies, les docteurs de 1’Eglise n’ont pas manqué de les rapprocher
de la Cité terrestre de saint Augustin. Construites par les hommes sans 1’aide du Créateur,
clamant une condition adamique qui fait économie du rachat par le Christ, n’ayant pas besoin
de ’Eglise et de la religion révélée, les utopies rentraient parfaitement dans la définition
augustinienne des communautés rendant un culte ou, encore pire, se posant elles-mémes (ou
leurs fondateurs) en des « dieux impies et superbes ».

Dorothy F. Donnelly a démontré que, pendant que la cité augustinienne est construite
en fonction d’un telos transcendant, situé en dehors du saeculum et du monde contingent, les
utopies demeurent dans le temps et dans 1’histoire. Du point de vue utopique, la Cité divine
dépend d’un paradigme qui rejette les axiomes de la Cité humaine. « Bref, conclut I’analyste,
non seulement La Cité de Dieu n’est pas un exemple d’écriture utopique, elle est, en vérité,
une injonction contre la spéculation utopique »°. Cité de Cain, Tour de Babel, empires du
pharaon ou du roi de Babylone, tous ces exemples bibliques de 1’orgueil humain combattu par
Dieu viennent se plaquer sur les utopies des humanistes.

Toutefois, avant que les positions se fussent raidies et que les docteurs chrétiens
eussent commencé a diaboliser les royaumes utopiques, ’humanisme chrétien eut une attitude
plus malléable envers I'utopisme. Partant de la suggestion de saint Augustin que la Cité de
I’homme est chronologiquement la premiere et qu’en fin de compte elle ne fait qu’annoncer
I’avenement du Royaume, les ecclésiastiques étaient disposés a voir dans 1’utopie, de méme
que dans la sagesse et I’éthique des philosophes antiques, une préparation et un exercice pour
la Bonne Nouvelle et la mission de I’Eglise. Avant donc de condamner en bloc I"utopisme, ou
en paralléle avec Dattaque contre les fictions utopiques, les docteurs des différentes
confessions chrétiennes ont essay¢ d’attirer les cités de ’homme vers la Cité de Dieu.

La stratégie de conversion a été essayée, aprés coup et d’une maniere plutot
bienveillante et finement condescendante, sur le texte fondateur du genre lui-méme, 1’Utopie.
Si Thomas More s’était concentré explicitement sur le redressement moral et pratique de la
Cit¢ de I’homme, ses lecteurs théologiens se sont hatés de suggérer et de compléter le
pointillé métaphysique de son projet restaurateur. Ainsi, Guillaume Budé, dans la Lettre mise
comme préface a 1’édition de 1’Utopie publiée a Bale en 1518, fait 1’effort théorique de
réintégrer 1’« Udepotia » (le jamais, en tant que « non-temps » qui fait pendant a la « non-

* Ibidem, Livre XI, chap. I.

® Ibidem, Livre XV, chap. I.

¢ Dorothy F. Donnely, Patterns of Order and Utopia, Basingstoke, Hampshire & London, Houndmills,
1998, pp. 29-30.

15

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

place ») dans I’architecture chrétienne de monde. Il s’agit d’une tentative de récupération
doctrinaire, dans les cadres généreux de I’« humanisme chrétien », d’un texte qui, apres le
Concile de Trente, deviendra suspect aux yeux du Saint-Office et sera renvoy¢ a 1’ Index.

On peut supposer que ’adaptation faite par Guillaume Budé ne falsifie pas trop la
pensée de Thomas More, humaniste du cercle d’Erasme sans doute, mais en méme temps
martyr de la cause catholique. André Prévost déja avait souligné I’impact qu’avaient exercé
sur More le monachisme clunisien et I’expérience cénobitique (surtout les années passées au
couvent de La Chartreuse de Londres)’. Sur ces bases, Jean-Jacques Wunenburger nous
propose de voir dans 1’utopie non tant un projet de réforme sociale, mais plutdt 1’esquisse
d’'une communauté spirituelle : « La société utopienne s’apparente, en effet, a une
communauté d’esprits libres mais hiérarchiques, adonnés a la réalisation spirituelle, qui prend
clairement une dimension religieuse que seul le monothéisme chrétien a pu déterminer »8. En
d’autres mots, le récit de Thomas More serait une « parabole psychagogique », qui oriente le
cap de I’Utopie non vers le monde terrestre, vers une Cité augustinienne de I’homme, mais
vers la Cité céleste de Dieu.

Guillaume Budé base sa tactique récupératrice sur la mise en vedette de la qualité
morale de la société utopienne et sur la relégation dans I’ombre de ses réalisations pratiques.
Le commentateur se déclare enthousiasmé moins par les réformes sociales et les innovations
technologiques que par « la sainteté des Utopiens », par leur « béatitude de source divine »,
par leur justice et leur sens de 1’honneur, par 1’éradication de 1’avarice, de la cupidité, de
I’effronterie et de ’impudence. Pour souligner les qualités des Utopiens, Budé reprend un
théme de 1’astrologie classique, celui de la précession des équinoxes et de la migration de la
Justice (la constellation de la Balance) hors de notre monde. Si les auteurs anciens disaient
que Libra avait trouvé refuge dans le Zodiaque, Budé avance qu’elle « doit étre restée dans
I’ile d’Utopie »°. L’excellence morale atteinte par les Utopiens les qualifie d’habitants de
«I’Age de Saturne » restauré, ou de « I’'une des Iles Fortunées, proche peut-étre des Champs
Elysées »™.

Ces concessions a la rhétorique humaniste ne font que préparer la véritable pensée de
Guillaume Budé. Animés d’un « Seul esprit », les villes d’Utopie devraient se rejoindre dans

une Cité unique nommée Hagnapolis ; celle-ci, se reposant sur ses coutumes et ses
biens, heureuse dans 1’innocence, méne, d’une certaine facon, une vie céleste ; si elle est
située sous le ciel, elle n’en est pas moins au-dessus des turpitudes du monde connu ou les
entreprises humaines aussi fiévreuses et violentes que vaines et inutiles accumulent les
désordres qui les précipitent dans I’abime »*?.

Hagnapolis, la Cité de I’innocence, la Cité des purs, n’est plus une utopie mais un
monastére, une communauté de saints.

L’Udepotie de Guillaume Budé est une Terre promise, un Ciel nouveau et une Terre
nouvelle. L’association n’est pas trop forcée si I’on accepte 1’interprétation proposée par

" André Prévost, Thomas More (1478-1535) et la crise de la pensée européenne, Paris, Mame, 1969.

8 Jean-Jacques Wunenburger, « L’Utopie de Thomas More, entre cité des hommes et cité de Dieu », in
Cahiers du Gadges, vol. 4, Education, transmission, rénovation a la Renaissance, Genéve, Librairie
Droz, 2006, p. 248.

® Lettre de Guillaume Budé, in André Prévost, L utopie de Thomas More. Présentation, texte original,
apparat critique, exégese, traduction et notes, Préface de Maurice SCHUMANN, Paris, Mame, 1978,
p. 9.

19 1hidem, p. 9.

1 Ibidem.

16

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

Louis Marin au texte de Thomas More. En effet, selon 1’auteur d’Utopiques . Jeux d’espaces,
« Utopus ne crée pas une nouvelle terre ; il crée une ile en forme d’astre : une ile ‘lunaire’.
[...] I’Utopia est une non-terre ou une terre en espace céleste »12. Le nom gnostique
d’Abraxa donné par Thomas More a 1’Utopie d’avant Utopus va dans le méme sens. Chez les
Basilidiens et autres sectes gnostiques, Abraxas correspond au nombre 365 et désigne le grand
« aion », I’ensemble des sphéres astrales.

Guillaume Bud¢ intégre ainsi Thomas More dans une théodicée chrétienne qui
concede a I’homme un rdle important dans la rédemption. Maurice Schumann affirme que
I’Utopie s’insérait dans une architecture sotériologique qui méne de ’homme sauvage et
barbare a ’homme justifi¢ et recu dans la grace. Cette progression compterait cinq échelons
ou étapes’®. La premiére serait représentée par le peuple d’Abraxa, une « horde grossiére et
sauvage », incarnant I’homme dans 1’état corrompu. La deuxiéme serait le résultat de
I’intervention d’Utopus, qui éleva cette population a « ce degré de civilisation et de culture
qui la place aujourd’hui au-dessus de presque tous les autres peuples »*. Aprés la révolution
civilisatrice, qui permettait la récupération en Utopie des valeurs des cultures classiques
égyptienne, grecque et romaine, une troisieme étape commencerait par la prévisible et
souhaitable conversion des Utopiens au christianisme. Le quatriéme degré serait atteint dans
I’Hagnapolis de Guillaume Budé, cité-monastére habitée par des saints. Et, finalement, le
point d’aboutissement serait constitué par la Cité transcendante de Dieu.

L’interprétation de Guillaume Budé est peut-étre la premiére manifestation de la
condamnation religieuse de la pensée utopique. C’est une « censure » bienveillante et subtile
qui impose au texte, sinon une « conversion » idéologique, au moins une lecture et une
interprétation récupérant sa vision un peu trop hétérodoxe. Guillaume Budé suggere que
I’accomplissement de 1’utopie laique soit 1’utopie monastique. Utopie, cité de la sagesse, se
résume dans Hagnapolis, cité de I’innocence pieuse. Budé ne fait que soumettre 1’utopie au
méme processus qui, dans la pensée patristique, a provoqué la sublimation du Paradis terrestre
en Paradis céleste. Bien que située «sous le ciel », Hagnapolis ne manque pas de mener
« d’une certaine facon, une vie céleste ». Le scandale potentiel de I’Utopie de More en tant
que Paradis terrestre alternatif est ainsi prévenu par la proposition de rehausser cette Cité de
I’homme au statut de communauté de saints pratiquant une vie angélique et préparant la Cité
de Dieu. Comme le dit Maurice Schumann, « le lecteur de 1’Utopie ne peut s’empécher de
penser que c’est la présence de cette Cité éternelle qui attire, sollicite et conseille I’architecte
de la cité terrestre »™°.

Faisant notre I’échelle de Maurice Schumann, Abraxa — Utopie paienne (ou classique)
— Utopie chrétienne — Hagnapolis — Cité de Dieu, on peut dire que le troisiéme échelon a été
atteint par les auteurs d’utopies catholiques et protestantes des XVIe-XV1I® siécles. A partir de
Thomas More, le genre s’est ainsi développé non seulement dans la direction des utopies
hétérodoxes, mais aussi dans une série d’utopies ou les Utopiens se sont convertis a la religion
de Jésus-Christ. Ce type de fiction oOtait le potentiel satirique et subversif de 1’invention
utopique et comblait le manque qui avait ét€ reproché a Thomas More et a ses successeurs, a
savoir la présentation d’une civilisation non chrétienne néanmoins supérieure aux royaumes
chrétiens d’Europe. La société idéale paienne, érigée exclusivement par les lumieres de la
raison humaine, n’était plus opposée a la société réelle, bénéficiant de la révélation divine
mais en méme temps se complaisant dans un état moral pitoyable. Par I’apparition des utopies
chrétiennes, I’imaginaire utopique était récupéré dans les cadres de la pensée orthodoxe et les

12 ouis Marin, Utopiques : Jeux d’espaces, Paris, Les Editions du Minuit, 1973, p. 143-144.

13 Maurice Schumann, Préface a André Prévost, L utopie de Thomas More, éd. cit., p. XVII-XVIII.
1% André Prévost, L utopie de Thomas More, éd. cit., p. 71.

15 Maurice Schumann, Préface a André Prévost, L ‘utopie de Thomas More, éd. cit., p. X VIIL.

17

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

utopistes étaient invités a concevoir des solutions non pour critiquer mais pour améliorer la
civilisation chrétienne elle-méme.

La premiére utopie francaise « christianisée » a ¢été la Breve description de [’état
d’Eudémonie, cité du pays de Macaria de Gaspar Stiblin (1553). Humaniste catholique,
I’auteur impose une pseudomorphose chrétienne aux cités idéales de Platon, Aristote et
Xénophon, célébres par tout le monde (« toto orbe celeberrimas »). Bien que formés dans
I’esprit des arts libéraux (éloquence, philosophie, poésie, théologie, médecine, juridiction), les
Macariens suivent les préceptes d’une morale sévére, de facture stoicienne, hautement
appréciés par la Contre-Réforme et 1’art Baroque. Leurs vertus exemplaires sont la
modération, la prudence, la chasteté, la sobriété, la sévérité, la justice et la piété, alors que les
magistrats punissent les ivrognes, les obsceénes, les blasphémateurs, les sycophantes, les
mages, les voleurs, les adultérins®®.

Dans Coropaedia, sive moribus et vita Virginum sacrarum, trait¢ de comportement
pour les jeunes filles compris dans le méme volume avec Bréve description de [’état
d’Eudémonie, Gaspar Stiblin monte une véritable campagne antisomatique et anticosmique,
combattant la cupidité et les autres vices qui maintiennent I’homme li¢ au monde et asservi au
démon?’. Aux attractions du siécle, Stiblin oppose la « contemplatio solitaria, materia
meditandi, fructus psalmodiae, manuario exercitia, lectio sacra, peregrinatio, etc. ». On
reconnait ici les thémes du Concile de Trente, le « contemptus mundi » et le « vanitatis
vanitatum », par lesquelles les stratéges du Catholicisme se proposaient de mortifier
I’enthousiasme vital de la Renaissance.

La valeur centrale de I’Eudémonie, garantie par 1’Eglise, est la foi. La pureté et
I’orthodoxie de la croyance et des rituels évitent les erreurs, les hérésies et les schismes :
«nulla hypocrisis, nulla a catholica fide deflexio ; nihil ambiguum, omni apura, syncera,
candida planeque ; ipsum Christum resipiscentia »*®. Parlant de cette utopie passéiste,
archaique, rudimentaire et hiérarchique, Luigi Firpo remarque que

[E]tat de Macarie baigne déja tout entier — d’une fagon étrangement précoce — dans
I’atmosphere austére de la Contre-Réforme. Seule la vie vertueuse est heureuse, trouve-t-on
des les premieres pages du petit livre, et, en effet, les Eudémoniens s’appliquent
principalement a éviter tout péché qui puisse offenser Dieu et la Nature. On réprime le luxe
par des sévéres lois somptuaires, on poursuit le libertinage, on condamne 1’indolence,
I’ivrognerie, les propos contraires a la bienséance, on recommande un régime sobre et la

continence pour assurer santé et longévité a tous les citoyens »*°.

La réponse orthodoxe la plus vigoureuse et suivie contre les utopies paiennes s’est fait
sentir en Italie. Parlant des Utopistes et réformateurs sociaux du XVI® siécle, Carlo Curcio
note que le trait le plus éloquent des utopies du « Cingquecento » est « le désir de reporter ou
de porter la politique sinon vers la religion proprement dite, du moins vers la morale

16 Gasparus Stiblinus, Commentariolus de Eudaemonensium Republica, in Coropaedia, sive de
moribus et vita Virginum sacrarum, libellus plané elegans, ac saluberrimis praeceptis refertus,
Gasparo Stiblino autore. Ejusdem de Eudaemonensium republica commentariolus, Basileae, per
Joannem Oporinum, MDLV [1555], p. 80.

17 1dem, Coropaedia, sive de moribus et vita Virginum sacrarum, éd. cit., p. 22.

18 IJdem, Commentariolus de Eudaemonensium Republica, éd. cit., p. 111-112.

19 Luigi Firpo, « Kaspar Stiblin, utopiste », in Les Utopies a la Renaissance, Colloque international
(Bruxelles, 1961), Bruxelles, Presses Universitaires de Bruxelles & Paris, Presses Universitaires de
France, 1963, p. 115-116.

18

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

catholique, de laquelle elle paraissait s’étre éloigné »?°. Paruta, Lottini, Roseo, Pigna, Nifo,
Guazzo proposent tous des principautés, des cités et des royaumes idéaux conduits par des
princes ou des rois chrétiens bons, justes, prudents, discrets et parfaits, dans le sens baroque
de ces termes. En 1581, Francesco Pucci offre la Forma d’una republica catolica. Le
caracteére spécifique le plus étonnant de cette variété d’utopies est, selon Adelin Charles
Fiorato, que « la pensée humaniste et I’idéologie de la Contre-Réforme cohabitent en bonne
intelligence dans les fictions utopiques »%L.

La pression de la censure et de 1’autocensure religieuse a fini par transformer la cité de
la Renaissance dans une cit¢ de la Contre-Réforme. Comme le montre Eugenio Garin,
Léonard de Vinci, Léon Battista Alberti, le Filaréte et autres artistes renaissants avaient
opposé a la ville médiévale, chaotique, entassée sur elle-méme, étroite et tortueuse,

le projet de la cité idéale : construite prés de la mer ou le long d’un cours d’eau pour
qu’elle soit saine et propre ». « La cité d’Alberti elle-méme, plus encore que médiévale et
préromantique, est une ceuvre [...] pleine de préoccupations d’une justice platonicienne avec
ses nettes divisions entre les classes, solidement marquées par les murailles qui enferment
‘une circonférence a D’intérieur d’une autre’ et toujours selon le schéma des cercles
concentriques »%.

Le passage de la vision urbaine néoplatonicienne a celle contre-réformée est visible
dans La cité heureuse de Francesco Patrizi da Cherso, parue en 1553, la méme année que la
Bréve description de 1’état d’Eudémonie de Gaspar Stiblin. Invitant les lecteurs a imaginer
une cité idéale, Patrizi part de la distinction augustinienne entre la Cité de Dieu et la Cité de
I’homme. Dans sa « cité heureuse », le peuple est divisé en six classes hiérarchiques : les
paysans, les artisans, les marchands, les guerriers, les magistrats et les prétres. Les trois
premicres classes constituent la cité servile, terrestre et matérielle, les trois derniéres la cité
aristocratique, céleste, idéale. Cette société¢ aristocratique de type platonicien est
topographiquement plaquée sur le patron dantesque du mont du Purgatoire, couronné du
Paradis terrestre. Ce théme, hérité de I’imaginaire médiéval, est utilis¢ pour suggérer d’une
maniere graphique ou topologique les deux grandes voies, descendante et ascendante, du vice
et de la vertu. Dans la «cité heureuse », 1’éducation religieuse et morale a une fonction
anagogique et sotériologique, permettant « I’ascension de la montagne, slre et immobile, au
sommet de laquelle se trouvent le paradis et les délices de la félicité »%,

La sublimation de la Cité de ’Homme dans la Cité¢ de Dieu est plus poussée dans La
République imaginaire de Ludovico Agostini (1590). Le texte fait partie des Dialogues de
I’Infini, livre mettant en scene une série de conversations entre le Fini (I’homme) et I’Infini
(Dieu). De nature fermement religieuse, Agostini avait écrit Les dialogues aprés un pélerinage
a Jérusalem, comme commentaire aux livres de la Genese et de I’Exode. L’intention originelle
était de comparer le savoir humain a la sagesse divine. Toutefois, tenant compte du statut des
partenaires, les dialogues ne sont point des confrontations d’opinions a part égale, mais plutot

20 Carlo Curcio (éd.), Utopisti e riformatori sociali del cinquecento, Bologna, Nicola Zanichelli
Editore, 1941, p. XVIII-XIX.

2L Adelin Charles Fiorato (éd.), La cité heureuse. L utopie italienne de la Renaissance a 1'Age
baroque, Paris, Quai Voltaire, 1992, p. 15-16.

22 Bugenio Garin, « La cité idéale de la Renaissance italienne », in Les Utopies d la Renaissance, éd.
cit., p. 14, 30.

23 Francesco Patrizi Da Cherso, La Cité heureuse, 1553, in Adelin Charles Fiorato (éd.), La cité
heureuse. L utopie italienne de la Renaissance a I’Age baroque, éd. cit., p. 93.

19

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

des discours par lesquels I’Infini répond, éclaire et oriente les questions et les incertitudes du
Fini.

C’est dans ce cadre que le Fini se propose d’esquisser le plan d’une « cité imaginaire »
(en réalité, le projet n’est pas radicalement fantaisiste, mais plutot réformiste et mélioratif,
prenant pour mode¢le la République vénitienne). Pour obtenir les meilleurs résultats, I’utopiste
met son imagination sous le signe de Dieu et, en effet, I’Infini guidera I’invention en accord
avec les « lois divines », plus exactement en accord avec les dogmes adoptés par le Concile de
Trente. Le royaume « fini » de ’homme, correspondant aux utopies laiques et humanistes, est
ainsi acheminé vers le royaume « infini » qu’est I’Empirée céleste. Par cette réorientation,
montre Luigi Firpo, «la république imaginaire tend a s’identifier avec la Cité de Dieu ».
« L’aura qui circule par ces pages est celle sévére et resplendissante de la Contre-Réforme,
présente avec toute ses instances dans la structure d’un projet d’Etat idéal qui apparait,
chronologiquement, comme la premiére utopie post-tridentine »?*. Avec Dieu pour guide et
architecte, la République imaginaire ne peut étre que ce qu’Adelin Charles Fiorato qualifie
d’« utopie contre-réformiste »%°.

Ludovico Agostini commence la construction imaginaire par la réaffirmation du
dogme du péché originel et de la nature déchue de ’homme. Le Fini se plaint que la loi la
plus dure que Dieu lui a imposée est la condition mortelle. L’Infini lui recommande de ne pas
réver a I’impossible et de se contenter de ce qu’il peut avoir. Vouloir échapper a la mort serait
une nouvelle désobéissance aux commandements divins. C’était comme si Adam tentait de
manger aussi les fruits du deuxieme arbre, 1’arbre de vie. Dans les deux volumes que nous
avons dédiés au théme du Paradis interdit au Moyen Age, nous avons démontré que la
différence radicale de statut ontologique entre Créateur et créature pronée par la religion
judéo-chrétienne avait ruiné la possibilité de réussite des quétes de I’immortalité.

Or, les utopies de la Renaissance constituaient des tentatives de reconstruire le jardin
divin sur terre, sans 1’aide de Dieu. Combinées aux thémes du Nouveau Monde et du bon
sauvage, les utopies imaginaient des peuples prélapsaires, apparemment exempts du péché
d’Adam. C’est cette hérésie pélagienne qu’Agostini combat dans ses dialogues. Abandonnant
la défiance titanique des héros classiques de la Renaissance, le Fini adopte une attitude
parfaitement baroque, faisant 1’éloge de la « discrétion » du « prince parfait » : « Se in questa
parte non avero gloria d’ingegno, averolla nondimeno di prudenza, si come hanno tutti queli
che la via de’ buoni e de’ scienti attendono »?°.

Une fois le dogme du péché rétabli, Agostini reconduit le lieu idéal sous la juridiction
de Dieu. Dans les utopies « paiennes », la condition adamique rendait possible 1’instauration
d’une société parfaite fondée uniquement sur la raison, la morale et la vertu des Utopiens.
L’homme se construisait un paradis sur terre et devenait I’auteur de son propre salut. Dans les
utopies chrétiennes, la condition destituée de ’homme réaffirme la nécessité du rachat par le
Christ et de ’intercession de I’Eglise. C’est pourquoi la christianisation de 1’Utopie impose
I’instauration du pouvoir sacerdotal. Le but religieux et missionnaire de ce choix est
explicite : « le chef spirituel de la république chrétienne que nous décrivons doit étre 1’évéque
de la ville, afin de conformer notre vie a celle du Christ, notre véritable maitre »?’. Réunissant
dans la personne du gouverneur les fonctions du pouvoir spirituel et du pouvoir temporel,

24 Luigi Firpo, Introduction a Ludovico Agostini, L Infinito. Dialogo, Libro Il, parte 11, Testo critico,
con la bibliografia dell’autore, A cura di Luigi Firpo, Torino, Ediozoni Ramella, 1957, p. 12, 13-14.

% Adelin Charles Fiorato (éd.), La cité heureuse. L utopie italienne de la Renaissance a 1’Age
baroque, éd. cit., p. 105.

26 L_udovico Agostini, L Infinito, éd. cit., p. 25, 86.

2" 1dem, La République imaginaire, in Adelin Charles Fiorato (éd.), La cité heureuse. L utopie
italienne de la Renaissance a I’Age baroque, éd. cit.,, p. 109.

20

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

Agostini retombe en quelque sorte sur la légende médiévale du Prétre Jean, «rex et
sacerdos », souverain des Indes fabuleuses et du Paradis terrestre.

Agostini réussit a subordonner la pensée utopique a 1’imaginaire chrétien par une
utilisation extensive de 1’allégorie. Le discours du Fini, portant sur les objets de la vie
terrestre, est surclassé et incorporé dans le discours de I’Infini, qui lui surimpose des
significations religieuses. La préoccupation des utopistes pour le bien-étre matériel, social et
moral des Utopiens est rehaussée par 1’intérét pour leur vie spirituelle et leur salut. L’ Infini
recommande au Fini :

Si tu usais pour la culture des ames de la méme diligence consommée, voire d’une
plus grande diligence encore, que tu exiges pour la culture des terres, en peu de temps ta
richesse spirituelle t’ouvrirait le royaume des cieux, alors que ta fortune simplement
temporelle — si grande soit-elle — ne te vaudrait pas en un millénaire la milliéme partie de ce
monde infini »?8,

L’allégorie se prolonge par toute une séquence de ce que Michael Riffaterre appelle
des « métaphores filées » :

« Les moulins seront les bonnes consciences qui moudront continuellement les actions
quotidiennes » ; «la provision de bois a briler sera I’ardente flamme de la charité. Le
vinaigre, la force d’ame et I’apreté dirigée contre 1’aiguillon de la chair au moyen de la priére
et de I’abstinence d’aliments superflus. Le souffre sera la disposition a recevoir les étincelles
embrasées de I’amour de Dieu ; le salpétre la force et I’élan qui pousse 1’humaine faiblesse

vers les sommets des spéculations intellectuelles »2°,

Par ces lectures métaphoriques, Agostini arrive a réinterpréter les divers thémes
utopiques dans un registre spiritualiste et mystique.

Les eutopies chrétiennes partent souvent d’exemples de républiques ou de principautés
réelles, comme Venise, Saint-Marin ou Geneve. Prises pour point de repere, ces cités sont
améliorées et offertes comme modéles aux Européens. Ludovico Zuccolo imagine dans Le
« Porto » ou la République d’Evandria (1615) un pays situé «aux derniers confins de
I’Asie », donc sur P’ancien emplacement du Paradis terrestre. Avec un nom dérivant
étymologiquement des mots grecs « eu » et « andros », Evandria est littéralement peuplée de
« bons hommes », et a pour capitale Agathia, la bonne cité.

Le systéme social et politique est meilleur que celui des états italiens, qui se trouvent
sous le joug étranger. Néanmoins, 1’utopie d’Evandria se conforme aux dogmes de Trente.
Rappelant 1’Escorial et I’architecture contre-réformée, « en Evandria on vit avec une
remarquable sobriété, en public comme en privé ». Les livres et les opinions sont
attentivement surveillés, les magistrats

pourvoient & ce qu’on ne publie pas de livres nuisibles a la moralité des citoyens,
qu’on n’expose pas en public ou en privé des peintures ou des sculptures lascives ou pouvant
donner des mauvais exemples a d’autres égards, qu’on ne représente pas dans les théatres et
sur d’autres scenes des comédies, des tragédies et autres spectacles susceptibles d’inciter le
peuple a des meeurs dissolues®.

28 |bidem, pp. 121-122.

29 |bidem, p. 114-115.

% Ludovico Zuccolo, La Repubblica di Evandria, in Adelin Charles Fiorato (éd.), La cité heureuse.
L utopie italienne de la Renaissance a I’Age baroque, p. 235, 240.

21

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

Evandria, pourrait-on dire, est une véritable république de 1’Index. Le grand
programme de « censure de I’imaginaire » de la Renaissance y est parfaitement concrétisé.
Les médecins et les apothicaires, percus comme trop proches de la médecine spagirique d’un
Paracelse, n’y sont pas admis. Les seules cures acceptées sont la dicte et la saignée. Les
astrologues, les chiromanciens, les métoposcopes ou physiognomistes, les magiciens, les
alchimistes et « autres sortes d’hommes futiles et dupeurs de ce genre » sont condamnés au
fouet puis au bicher. Et ceci pendant que les Evandres estiment que « la vie d’un homme est
d’un prix bien plus élevé que n’importe quel trésor »°L,

Une autre utopie chrétienne de Zuccolo, Il Belluzzi ovvera La Citta felice (1625),
prend comme mode¢le la République de Saint-Marin. Présentée a travers la philosophie stoique
et la législation de Lycurgue, la république, plutét modeste en comparaison a d’autres états
italiens beaucoup plus flamboyants, apparait comme une cité heureuse. Plus pauvre en
ressources et commodités naturelles, géographiques et climatiques, obligeant a une vie plus
difficile, Saint-Marin offre a Zuccolo I’occasion de faire 1’éloge contre-réformé de la
prudence et de la tempérance. Le rejet du faste et de ’opulence, 1’éducation spartiate, 1’état
général moyen, intermédiaire entre la pauvreté et le luxe, facilite la sobriété¢ et I’austérité
politique et morale, dans le sens des préceptes tridentins.

La Cité du Soleil de Tommaso Campanella (1637) est tout aussi marquée par les effets
de la censure et de I’autocensure que l’auteur a di s’imposer dans des conditions de
persécution et d’emprisonnement, il est vrai, trés dures. Quelques biographes ont cru déceler
une rupture dans la vie et les convictions de Campanella produite vers 1606, quand le moine,
perdant I’espoir de se voir libéré, se serait reconverti au catholicisme. Comme le notent Frank
et Fritzie Manuel, il est difficile de décider s’il s’agissait d’une ruse pour échapper a la
persécution, d’une tactique machiavélique de « captatio benevolentiae » des lecteurs naifs ou
d’une maturation réelle et cohérente de sa conception du monde®2,

En tout cas, le rebelle de 1593 paraissait, dans les rédactions successives de la Cité du
Soleil, plus disposé a accepter la primauté du pape. La Cité du Soleil était présentée comme
un état théocratique, conduit par un Prétre Souverain, le Métaphysicien, qui conjuguait le
pouvoir spirituel et le pouvoir temporel. Agostini et Campanella reprenaient ainsi le théme du
roi sacerdotal de la Lettre du Prétre Jean. Inspiré par les figures du calife musulman et du
« basileus » byzantin, ce personnage avait servi dans les duels d’image entre I’empereur et le
pape autant pour critiquer que pour appuyer la séparation des pouvoirs. Dans le contexte des
guerres de religion, mais aussi de la consolidation des monarchies de droit divin, de tels
personnages utopiens pouvaient étre enr6lés dans la propagande pour la suprématie du pape
ou des monarques absolutistes.

L’Espagne a enfanté sa propre utopie chrétienne dans Sinapia, ouvrage anonyme que
les éditeurs actuels placent soit au XVII®, soit au XVII° siecle®. Quoi qu’il en soit, cette
utopie australe, découverte fictivement par Abel Tasman, sert, selon son auteur, a démontrer
que « I’exercice de la vertu chrétienne est plus efficace pour mettre en place une république

31 bidem, p. 243-244.

%2 Frank E. Manuel & Fritzie P. Manuel (éd.), Utopian Thought in the Western World, Cambridge
(Massachusetts), The Belknap Press of Harvard University Press, 1979, p. 267-291.

% Stelio Cro (A Forerunner of the Enlightenment in Spain, Hamilton, Ontario, McMaster University,
1976) considére que Sinapia est une utopie classique, de la fin du XVII® si¢cle, alors que Miguel
Aviles Fernandez (Sinapia. Una utopia espariola del Siglo de las Luces, Madrid, Ed. Nacional, 1976),
Rebecca A. Foust (Sinapia : en enlightened ideal, These de doctorat, Chapel Hill, University of North
Carolina, 1988) et David Fausett (Images of the Antipodes in the Eighteenth Century. A Study in
Stereotyping, Amsterdam, Rodopi, 1995) sont de I’avis qu’elle appartient aux Lumiéres.

22

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

chrétienne florissante et une nation heureuse que toutes les fieffées politiques enseignées par
Tacite ou Machiavel et pratiquées par les Européens »**. En effet, « la religion, dans toute la
presqu’ile, est celle chrétienne, sans hypocrisie, superstition ni vanité. La discipline est celle
observée dans le troisiéme et quatriéme siécle »*°.

Le retour au christianisme primitif permet a I’auteur anonyme de Sinapia de fustiger
ce qu’il considére insuffisant et répréhensible dans 1’Espagne de son temps. Pour ce faire, le
procédé qu’il emploie, d’'une maniére presque géométrique, est 1’inversion, le « mundus
inversus ». « Presqu’ile parfaitement antipodale a notre Espagne », Sinapia (Hispania) ou
Bireia (Iberia) est une image en miroir du pays des Rois Catholiques. La capitale Ni renvoie a
Madrid, Bender Pa a Lisbonne, le Rio Pau a Tajo, les Montagnes de Bel aux Pyrénées, les
peuples des Lagos et des Merganos aux Gales et aux Germains, les « Chinois » aux Gréco-
Latins, les « Perses » aux chrétiens. Ces symétries antipodales « filées » ont poussé Miguel
Avilés Fernandez a apprécier que Sinapia n’est pas une utopie, mais plutdt une anti-topie®.

En contraste avec ce qui se passe en Espagne, le but du gouvernement sinapien n’est
pas d’« étendre ses domaines, enrichir ses sujets et amplifier leur gloire, mais de les faire
vivre avec justesse, modération et dévotion dans ce monde, pour étre heureux dans 1’autre ».
République monarchique, aristocratique et démocratique en méme temps, Sinapia est une
eutopie contre-réformée suivant les préceptes baroques de prudence, tempérance et discrétion.
Les ecclésiastiques y sont « sélectionnés, testés, instruits, sans biens propres et dédiés
seulement a leur ministére ». Procédant d’une maniére caritative, n’admettant ni dispenses ni
exemptions a leurs regles, exercant les canons pénitentiaux avec €galité, détermination et
fermeté, ils ont réussi a libérer la religion des erreurs, des hérésies et des superstitions®’.
David Fausett y voit une « utopie réactionnaire », qui rappelle les théocraties de la Réforme et
de la Contre-Réforme®,

C’est dans le monde anglo-saxon que la christianisation des utopies prend une
tournure plus hardie et ostensiblement originelle. Le processus commence avec
Christianopolis de Johann Valentin Andreae (1619). Bien que située dans la zone antarctique,
a dix degrés du pole, la cité idéale d’ Andreae profite de la continuité imaginaire avec le topos
du Paradis terrestre pour réclamer le méme climat trés doux. En effet, les érudits médiévaux
qui, pour diverses raisons théologiques et géographiques, plagaient I’Eden dans la « zone
frigide », prenaient soin de souligner que le jardin divin constituait un écosystéme autonome,
protégé du froid austral par son altitude, par la conformation de 1’ile, par des courants
maritimes ou atmosphériques chauds, ou tout simplement par la volonté de Dieu. Héritant du
théme paradisiaque, 1’ile d’Andreae est « tout un monde en miniature », ou les « cieux et la
terre paraissent s’étre mariés »°°.

Cependant la consanguinité des utopies avec le paradis biblique ne suffisait pas pour
assurer leur orthodoxie. Pour éviter 1’accusation de pélagianisme portée aux réveries
adamiques, Andreae de méme que les autres auteurs d’utopies chrétiennes avaient besoin de
lier leurs royaumes parfaits non seulement a I’Eden d’avant le péché d’ Adam, mais aussi a la
Jérusalem du rachat par le Christ. Ainsi, I’ile qui abrite Christianopolis est désignée du nom
biblique de Caphar Salama, pris au Premier Livre des Maccabées et évoquant la Terre

% Miguel Aviles Fernandez, Sinapia. Una utopia espaiiola del Siglo de las Luces, éd. cit., p. 69-70.

% Ibidem, p. 93.

% Ibidem, p. 24-25.

37 1bidem, p. 133-134.

%8 David Fausett, Images of the Antipodes in the Eighteenth Century, éd. cit., p. 70.

% Johann Valentin Andreae, Christianopolis. An ideal state of the seventeenth century, Translated
from the Latin of Johann Valentin Andreae with an historical introduction by Felix Emil HELD, New
York, Oxford University Press, 1916, p. 143.

23

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

promise. Francis Bacon et Samuel Gott feront aussi appel a des noms et toponymes
hébraiques comme la Maison de Salomon et la Nova Solyma pour donner une dimension
messianique a leurs cités idéales.

Pour accentuer le caractére chrétien de sa cité, Johann Valentin Andreae invoque le
théme de la «translatio ecclesiae ». Suivant I’axe Est-Ouest des cartes T-O («orbis
terrarum »), trajet qui mene du Paradis terrestre, a travers la Jérusalem, au détroit de
Gibraltar, les docteurs de la fin du Moyen Age et de la Renaissance parlaient d’un mouvement
ou d’une translation progressive des civilisations d’Orient en Occident. Avec la découverte du
Nouveau Monde, I’idéal de pureté, détruit en Eden par le péché, perdu & Jérusalem par la
conquéte arabe et corrompu en Europe par I’orgueil et I’avarice des princes, trouvait une
nouvelle terre d’accueil. « Quelle félicité a fait sa résidence ici ? » demande le narrateur. Et
son informateur de lui répondre :

Celle qui dans votre monde est en général trés malheureuse. Lorsque le monde s’est
tempété contre le bien et 1’a jeté hors de ses frontiéres, la religion, en exil, rassemblant autour
d’elle les compagnons les plus fideles, apres avoir traversé la mer et examiné plusieurs places,
a choisi finalement cette terre pour s’établir avec ses suivants. Plus tard elle y a bati une ville
que nous appelons Christianopolis, et a exprimé le désir qu’elle soit la maison, ou si vous

préférez la forteresse, de I’honnéteté et de 1’excellence »*°.

Andreae utilise le theme de la « translatio ecclesiae » d’un point de vue réformé. La
corruption de I’Eglise en Europe serait due & la politique de Rome. Renongant aux principes
de modestie et d’humilité, adoptant 1’arrogance et la dureté, la papauté serait devenue plus
riche et puissante, mais point plus sainte. Persécutée par les guerres de religion, la vraie foi
avait été obligée de chercher refuge au dela de I’Océan. De la Réforme, Andreae admire le
«grand Luther », mais moins Calvin. Il critique aussi ’iconoclasme des réformés, offrant en
contre-exemple le grand temple de Christianopolis. Son idéal ecclésiastique est une Eglise
bien établie en tant qu’institution, comme I’Eglise anglicane ou celle de Genéve™*.

L’utopie est ainsi non seulement christianisée, mais aussi transformée dans le
dépositaire béni de la véritable croyance et religion. « La faveur du ciel a accompagné 1’église
quand elle a erré comme un étranger d’Est en Ouest et a réussi a soumettre des hommes qui
auparavant étaient tenus pour des barbares »*2. La comparaison moralisatrice faite d’habitude
par les utopistes entre les meeurs des Européens et ceux des Utopiens est ainsi récupérée dans
le cadre du christianisme. Les vraies valeurs ne sont plus attribuées a des peuples paiens, mais
a une civilisation antipodale conservant le noyau de la révélation chrétienne. De 1’Utopie de
Thomas More a la Christianopolis d’Andreae c’est la distance entre I’Eden adamique et la
Jérusalem de la passion du Christ.

Il est vrai qu’Andreae, auteur supposé des célébres manifestes de la Rose-Croix,
introduit dans la construction de sa cité idéale des ¢éléments et des symboles plutot
hétérodoxes, renvoyant a 1’ésotérisme spiritualiste. La conformation de sa vision se soumet a
une géométrie cabalistique et proto-magonnique. L’ile Caphar Salama a la forme d’un triangle
équilatéral, Christianopolis est une cité renaissante de structure parfaitement carrée et le
temple central est circulaire. Cette figure d’un cercle inscrit dans un carré inscrit dans un
triangle n’est pas sans rappeler la Jérusalem céleste de saint Jean, sur laquelle les ésotéristes
de tous les ages se sont délectés a faire des spéculations numérologiques et mystiques. Parlant
de « I’'urbanisme utopique de Filaréte a Valentin Andreae », Robert Klein observe justement

0 Ibidem, p. 144.
41 Frank E. Manuel & Fritzie P. Manuel, Utopian Thought in the Western World, éd. cit., p. 295.
“2 Johann Valentin Andreae, Christianopolis, éd. cit., p. 230.

24

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

que «les variations sur les formes élémentaires avec lesquelles on fait les plans des villes
idéales servent aussi de support a la transfiguration du dessinateur en mage »*.

Le centre de la cité (et le coeur de la société australe) n’est point une Eglise
traditionnelle, mais un « Collége » qui réunit la Religion, la Justice et I’Enseignement. Les
représentants de ce triumvirat régnant sont imaginés par Andreae sur le modele des dyades
gnostiques, a savoir les « syzygya » valentiniennes composées de paires de concepts abstraits
personnifiés. Le prétre supréme a pour femme la « Conscience », le grand Juge
I’« Entendement », et le Directeur de 1’Enseignement la « Vérité »*. L’éducation a
Christianopolis est une véritable gnose, qui offre I’image de 1’univers dans sa « perfection
originelle » et transforme I’individu de I’intérieur. Pour étre admis au savoir du Collége, le
narrateur doit passer trois examens, qui sont plutot trois purifications, destinées a le libérer
des « attractions de la chair ». En fin de compte, Christianopolis est une société rosicrucienne.

La pédagogie religieuse ésotérique pratiquée a Christianopolis fait de sa population
une humanité angélique. Les habitants de Caphar Salama sont une «race heureuse
d’hommes » sages et initiés, qui se partagent les biens ne gardant rien pour eux, ne s’irritent et
ne s’offensent pas, ne sont point attirés par la gloire et la richesse, ne sont pas déprimés par la
pauvreté, ne se dédient pas a des théories superflues, considérent que tout ce qui existe mérite
leur attention, ne s’inqui¢tent pas des ravages de la vieillesse, ne sont pas dérangés par le
vacarme, ne redoutent pas d’étre seuls, ne sont pas affligés par la vie et ne sont pas terrorisé€s
par la mort®®. Le narrateur ne peut moins que s’exclamer : « heureux et trés sages sont ceux
qui anticipent ici sur terre les prémices d’une vie qu’ils espérent éternelle »*°. L utopie
chrétienne d’ Andreae est ainsi une préparation terrestre de la vie dans le royaume céleste.

La stratégie de christianisation de 1’utopie est encore plus prégnante dans La Nouvelle
Atlantide de Francis Bacon (1627). Le chancelier anglais prépare 1’apparition de son royaume
idéal par une mise en scéne « messianique ». Partant du Pérou pour la Chine, le narrateur et
son navire sont emportés par des tempétes dans des zones inconnues du Pacifique, par « la
plus grande désolation marine qui soit au monde ». Désespérés, les voyageurs implorent Dieu
« de sa grande miséricorde qu’il veuille bien a présent faire surgir pour nous une terre afin que
nous ne périss[ijons pas, de méme qu’au commencement il découvrit la face de 1’abime et fit
apparaitre la terre séparée des eaux »*'.

En effet une « Terre nouvelle et un Ciel Nouveau » s’ouvrent devant eux, au dela de
I’Ancien et du Nouveau Monde. Jouant au Démiurge, I’auteur est prét a offrir a ses
personnages, aussi bien qu’a ses lecteurs, un univers nouveau, création de sa fantaisie. L’1le
utopique apparait comme un Terre promise vers laquelle Bacon achemine ses créatures. Le
symbolisme messianique est renforcé par la légende biblique de Jonas : « Nous avons été
jetés sur cette terre tel Jonas rejeté du ventre de la baleine, alors que nous étions tout aussi
ensevelis que lui dans 1’abime »*¢. La montée a la surface des explorateurs et 1’émergence de
la terre australe utopique sont une métaphore pour 1’« instauratio magna » envisagée par
Francis Bacon et congue comme une libération de I’homme moderne des erreurs et des
superstitions médiévales.

4 Robert Klein, « L’urbanisme utopique de Filaréte & Valentin Andreae », in Les Utopies a la
Renaissance, éd. cit., p. 211.

#4 Johann Valentin Andreae, Christianopolis, éd. cit., p. 175-183.

5 Ibidem, p. 239.

“6 Ibidem, p. 159.

47 Francis Bacon, La nouvelle Atlantide, La nouvelle Atlantide, Traduction de Michéle Le Doeuff et
Margaret Llasera, Introduction, notes, bibliographie et chronologie par Michéle Le Doeuff, Paris,
Flammarion, 1995, p. 83.

“8 Ibidem, p. 89.

25

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

Si la majorité des utopistes revalorisent le topos du Paradis terrestre, Francis Bacon
recourt au mythe platonicien de 1’Atlantide. Par un jeu intertextuel, il renvoie directement a
Platon, le faisant citer par les sages de Bensalem comme un philosophe européen au courant
de I’histoire de leur ile. Dans la relecture baconienne, 1’ Atlantide platonicienne aurait ét¢ un
continent archaique comprenant les Amériques (la Grande Atlantide) et I’archipel austral de
Bensalem (la Nouvelle Atlantide). Civilisation florissante, en contact autant avec 1’Europe
antique qu’avec la Chine et I’Asie, 1’ Atlantide aurait ét¢ démantelée par une catastrophe que
Francis Bacon ne décrit plus comme une explosion volcanique, mais comme le Déluge de la
Bible. Submergée par le formidable raz-de-marée de la colére de Dieu, la population de la
Grande Atlantide aurait péri, a I’exception de quelques survivants qui seraient les ancétres des
tribus, incultes et primitives, a savoir « jeunes », des Amériques d’aujourd’hui.

La Nouvelle Atlantide a cependant échappé a ’involution et a la barbarie par un geste
divin de miséricorde. Annongant D’attitude des autres empiristes anglais, Francis Bacon
affirme que les miracles sont des exceptions tres rares aux lois de la nature, désirés par Dieu
pour faire passer un message crucial : « Il est dit dans nos livres », dit un prophéte
bensalemien, « que tu n’opéres de miracle qu’en vue d’une fin divine et excellente, car les lois
de la nature sont tes propres lois, et tu ne les outrepasses que pour une raison importante »*°.
Les révélations faites a Moise et ’incarnation du Christ sont de tels miracles. Pour rehausser
I’importance de son message utopique, Bacon n’hésite pas a enfreindre dans sa fiction les lois
de la nature et a accorder a la Nouvelle Atlantide le privilége d’une nouvelle révélation
divine.

Un des arguments de poids des péres contre les antipodes était que le message de
Jésus-Christ, destiné a tous les peuples, n’aurait pas pu y étre porté par les apdtres et les
missionnaires. Francis Bacon résout ce probléme imaginant que, vingt ans aprés la passion,
les gens d’un port de la Nouvelle Atlantide avaient assisté a I’émergence d’un gigantesque
pilier de feu de la mer. L’unique prophéte qui a regu la grace d’y approcher y aurait découvert
«une petite arche, un coffre de cédre, sec, sans nulle trace d’humidité », contenant un Livre et
une Lettre. La Lettre était de saint Barthélemy, qui racontait comment il avait été pouss¢ a
confier I’arche a la mer, et le Livre était I’Ancien et le Nouveau Testament.

Accueillie par le peuple comme un don de Dieu, la Bible aurait converti toute la
Nouvelle Atlantide au christianisme. « Et c’est ainsi que cette terre fut sauvée de I’irréligion,
de la méme maniere que des bribes du Monde Antédiluvien le furent des eaux : par une
arche ! »®, Francis Bacon n’hésite pas a attribuer au continent austral un apotre exclusif, saint
Barthélemy. Le coffret contenant la Bible devient une deuxiéme arche de No¢, qui sauve les
rescapés du Déluge atlantique non pas charnellement mais spirituellement. La Nouvelle
Atlantide recoit donc les « tables » du christianisme par I’intervention expresse de Dieu. Ce
qui fait que, quand le narrateur aborde I’ile, le parchemin de bienvenue envoyé par les
Bensalemiens porte le sceau d’une croix.

Nantie du méme « Testament » religieux que 1’Europe, la Nouvelle Atlantide en a
cependant fait un meilleur emploi. Sur le conseil du traditionnel 1égislateur utopien, le sage
roi Solamona, les Atlantes créérent la société ou la Maison de Salomon. Appelé aussi le
College de ’ceuvre des Six Jours (renvoyant a I’Hexaméron de la Genese 1), I’ordre était
dédié a établir une « pansophie », science universelle censée « découvrir la nature de toute
chose — ce par quoi Dieu puisse trouver une gloire plus grande »°!. Grace au savoir global
accumulé par les ministres de la Maison de Salomon, la Nouvelle Atlantide a été transformée
en un paradis artificiel sur terre, exemple pour les Européens de ce qu’ils pourraient faire de

49 Ibidem, p. 94.
% Ibidem, p. 95.
51 |bidem, p. 105.

26

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

leur civilisation s’ils décidaient de combiner la foi avec la science. Franco Venturi apprécie
avec raison que « la Nouvelle Atlantide était une société de savants-prétres chrétiens qui
subordonnaient leur travail aux enseignements de 1’Evangile, expurgeant du monde utopique
autant la philosophie paienne que les principes moraux paiens. C’était 1a 1’idéal de la nouvelle
union de la science avec le christianisme »*2.

Néanmoins, le christianisme de Caphar Salama et de Bensalem n’est pas encore ce
qu’on appellera une religion raisonnée. Tout comme Descartes, Andreae et Bacon émergent a
peine de la science hermétique de la Renaissance. Le savoir chrétien qu’ils proposent est
toujours imbu d’ésotérisme. La Magnalia naturae, liste des « merveilles naturelles, surtout
celles qui sont destinées a 1’usage humain », qui clot le volume baconien réunissant la Sylva
Sylvarum et la Nouvelle Atlantide, comprend une série d’applications pratiques empruntées
directement a la magie et a I’alchimie :

Prolonger la vie ; Rendre, a quelque degré, la jeunesse ; Retarder le vieillissement ;
Guérir des maladies réputées incurables ; [...] Puissance de I’imagination sur le corps, ou sur
le corps d’un autre ; Accélérer le temps en ce qui concerne les maturations ; Accélérer le
temps en ce qui concerne les clarifications; Accélérer la putréfaction ; Accélérer la
décoction ; Accélérer la germination, etc.>3

Si dans ses traités philosophiques et pédagogiques Francis Bacon propose de
distinguer la vérité, d’un coté, et les superstitions et les idoles, de 1’autre, a 1’aide de
I’expérience empirique, fondement de la nouvelle science, en revanche dans ses textes
utopiques et fantaisistes, il continue de voguer dans I’horizon de la « pensée enchantée ».

L’effort peut-étre le plus hardi pour sublimer I'utopie dans une cité spirituelle
chrétienne se retrouve dans la pensée de Comenius, 1’auteur d’une « pansophia christiana »
ou doctrine chrétienne universelle de la sagesse. Si le modéle vers lequel Guillaume Budé se
proposait d’endiguer 1’utopie de Thomas More était le monasteére, la communauté des saints,
celui de Comenius est I’école, la communauté des sages et des philosophes chrétiens.

De méme que Johann Valentin Andreae, le tchéque Comenius a été lui aussi
profondément marqué par les guerres de religion. La confrontation entre I’empereur
Ferdinand II et le prince électeur Frédéric V, qui a préfacé la Guerre de Trente Ans, a mené,
en 1620, a I’invasion par les Habsbourg du Palatinat du Rhin et du Royaume de Bohéme. A
Prague, I’Eglise de Jan Hus, la premiére église réformée, que Rodolphe II avait tolérée avec
magnanimité, a été interdite et toute résistance a été étouffée par des exécutions en masse et
des purifications®.

Bouleversé par la « crise tcheque », Comenius a publié¢ en 1623 un livre poignant, Le
labyrinthe du monde et le paradis du coeur. Avec le sentiment que 1’Europe s’était effondrée
dans son cceur méme, le savant tcheéque a retranscrit la catastrophe dans le langage et la
constellation de symboles spécifiques du Baroque. Le monde lui apparaissait comme un
labyrinthe, un théatre de la dérision, un enfer sur terre. Ces métaphores, de la méme trempe
que les allégories de Calderén ou de Gongora sur la vie en tant que réve, spectacle, foire,
enfer, etc. exprimaient le sentiment général d’une époque désenchantée et angoissée.

Olivier Cauly a observé que le « labyrinthe du monde » coménien est un « monde
inversé »*°. L’inversion se serait produite avec I’effondrement du paradis initial (la Bohéme

52 Frank E. Manuel & Fritzie P. Manuel, Utopian Thought in the Western World, éd. cit., p. 260.

%3 Francis Bacon, La nouvelle Atlantide, éd. cit., p. 133-134.

% Voir Frances A. Yates, The Rosicrucian Enlightenment, éd. cit., chap. 2.

% Olivier Cauly, Comenius. L utopie du paradis, Paris, Presses Universitaires de France, 2000, p. 20-
23.

27

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

en tant que centre de I’Europe) et I’instauration du chaos des guerres religieuses. Comenius
donne une dimension métaphysique et théologique a ces événements, les amplifiant au niveau
de I’histoire et du destin humain. L’homme est un pelerin condamné a errer dans le labyrinthe
d’une cité infernale, avec de nombreuses chambres, salles, couloirs et passages, entourée d’un
fossé sans fond. C’est la Cité de I’homme, digne de son créateur, Cain le fratricide.

Comenius oppose ainsi aux cités idéales des utopistes une topie terrifiante. « Le
livre », note Olivier Cauly,

s’inscrit paradoxalement dans le genre utopique en exposant une antiutopie. [...] Une
telle ceuvre est placée sous le signe du négatif : le paradis n’est plus de ce monde déserté de la
lumiére qui était la vie et la vérité. Et si le monde demeure un « théatre » comme le disait
Comenius dans ses premieres ceuvres, ¢’est pour n’étre plus que celui de la discorde et de la
désunion marqué par la plus extréme scission de 1’étre et du paraitre : du paradis qui disait
I’union harmonique de ’homme et du monde ne subsiste qu’une cacophonie discordante®®.

A lire ce commentaire, on pourrait se méprendre et penser que Comenius est 1’auteur
d’une antiutopie. De fait, I’auteur ne renverse pas les positions de la topie positive (située
dans I’ailleurs) et de la topie négative (située dans I’ici) qui forment le systeme d’une utopie.
De méme que chez Thomas More et autres utopistes, c’est toujours « notre » monde,
I’ Angleterre, la Bohéme, la Germania, I’Europe, qui représente le pole négatif, en contraste
avec le pole positif situé dans un lieu « sans lieu ». Dépréciés dans 1’esprit du Baroque (« art
de la Contre-Réforme »), c’est bien I’ici et le maintenant qui font figure de topie négative,
alors que la topie positive reste reléguée dans un espace alternatif.

En revanche, ce que Comenius change radicalement par rapport a I’utopie standard est
la nature de 1’ailleurs utopique. Thomas More et les utopistes hétérodoxes proposaient comme
alternative au « labyrinthe du monde » une cité idéale de facture paienne. Guillaume Budé et
les utopistes chrétiens optaient pour une cité christianisée. Néanmoins, les deux topies,
paienne ou chrétienne, ¢€taient des cités terrestres, intra-historiques. Comenius, quant a lui,
réve d’une utopie spirituelle et intérieure, d’un « paradis du cceur ». Pour réinstaller I’Eden sur
terre, 1l faut premiérement restaurer la nature humaine de sa rupture d’avec le Créateur. C’est
dans le cceur et dans I’ame de I’homme qu’il faut retrouver et consolider le « centrum
securitatis » représenté par Dieu.

Comenius confie cette tiche sotériologique a la pédagogie. « S’il entend par paradis
I’idée de la complétude d’une existence en harmonie avec le monde », commente Olivier
Cauly,

sa construction effective commencera par la création de microcosmes (les écoles) qui
seront « les ateliers de ’humanité » et les laboratoires ou s’opérera la régénération du monde.
La restauration du paradis dans les écoles qui seront I’image vivante du ciel sur la terre n’est
pas seulement 1’objet d’une foi instruite de la révélation mais d’une raison qui travaille a
poser les principes d’une science (la didactique) fondée sur une méthode qui en assure la
reproduction partout ou cela est possible®’.

Comenius pousse ainsi I’utopie sur le méme trajet qui avait mené, dans 1’histoire du
christianisme, du Paradis terrestre au Paradis céleste. Refusé a jamais aux hommes, le jardin
d’Eden a fini par se dédoubler et se sublimer dans le Royaume des Cieux®®. Dans le projet

% Ibidem, pp. 19-20.
5" Ibidem, p. 13.
%8 Voir Corin Braga, Le Paradis interdit au Moyen Age, Paris, L’Harmattan, 2004, p. 91-122.

28

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

coménien, 1’utopie terrestre est réorientée dans une direction spiritualiste. Comme les
monasteres, les écoles sont des enclaves ou des poches de I’autre monde. Elles anticipent, en
miniature, I’Empyrée divin. Le « paradis du cceur », bien qu’irradiant son influence bénéfique
sur notre monde aussi, est principalement orienté vers une transcendance religieuse. La
christianisation de 1’utopie aboutit a 1’acheminement de la Cit¢ de ’homme de la réalité
contingente vers I’idéal d’un au-dela mystique.

Frank et Fritzie Manuel caractérisent la « pansophia christiana » comme une

fantaisie utopique qui n’a jamais porté fruit, une cause perdue, une aspiration du dix-
septiéme si¢cle de reconstituer une communauté (« commonwealth ») chrétienne en Europe
qui annoncerait le millénium universel sur terre, un millénium non corrompu par la violence
et I’enthousiasme sauvage des Anabaptistes, un millénium fondé sur une science calme et
ordonnée congue comme une voie vers Dieu®®.

Toutefois, malgré 1’échec principiel des pansophies, la présupposition que la
réorganisation de la pédagogie et du savoir est la voie royale pour la réforme de la société a
été essentielle pour I’histoire européenne. Cela est évident quand on se souvient que le
Colleége de Christianopolis de Johann Valentin Andreae, la Maison de Salomon de Francis
Bacon et I’Ecole de Comenius, ainsi que leurs avatars, le Collége de I’Expérience de Gabriel
Plattes®® ou le Collége des Muses d’Ambrose Philips®!, ont été les inspirateurs de la Société
Royale de Londres et des Académies nationales.

D’un autre c6té, la pansophie en tant que technique intérieure d’évolution spirituelle
était un théme a fort potentiel messianique. Comme nous ’avons vu, 1’utopie gravitait dans la
méme constellation archétypale du lieu idéal que le Paradis terrestre et le Millénium. De plus,
par 1’idée de restauration de la nature humaine, elle assumait des valences sotériologiques
associées au théme de la Jérusalem céleste. Selon les traditions rabbiniques et chrétiennes, la
reconstruction du Temple et le retour des douze tribus perdues d’Isra€l dans la Terre promise
étaient les annonciateurs de la Parousie et de 1’ Apocalypse. Les nouveaux « temples » de la
science proposés par les sociétés utopiques du XVII® siécle ouvraient la voie d’une
rédemption de I’humanité par le savoir.

Ces spéculations ont trouvé écho dans un groupe d’utopistes messianiques de 1’époque
de Cromwell. Sur le continent, le jésuite Joannes Bisselius avait déja transplanté 1’utopie,
dans le contexte des nouvelles recherches qui replacaient le jardin d’Eden au Moyen-Orient,
dans un territoire levantin imaginaire. Son Icaria (1637) est une combinaison entre I’Italie du
Nord et la Palestine, associant I'utopie a la location symbolique de la Jérusalem. En
Angleterre, John Dury exploitait aussi les sources rabbiniques dans des sermons et des textes
comme Israel’s call to march out of Babylon unto Jerusalem (1646), Jewes in America or
Probabilities that the Americans are of that race (1650) et The Commonwealth of Israel
(1650).

% Frank E. Manuel & Fritzie P. Manuel (ed.), Utopias and Utopian Thought, Boston, Beacon Press,
1967, p. 207.

60 [Gabriel Plattes], A Description of the Famous kingdome of Macaria, Shewing its excellent
government : Wherein the Inhabitants live in great prosperity, health, and happinesse ; the King
obeyed, the Nobles honoured ; and all good men respected, vice punished, and vertue rewarded. An
Example to other Nations. In a Dialogue between a Schollar and a Traveller, London, Printed for
Francis Constable, anno 1641, p. 5.

1 TAmbrose Philips], The Fortunate Shipwreck, or A Description of New Athens in Terra Australis
Incognita, in Gregory Claeys, Utopias of the British Enlightenment, Cambridge, Cambridge
University Press, 1994, p. 42.

29

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

La plus célebre des utopies « israélites » a été¢ la Nova Solyma publiée par Samuel Gott
en 1648. Spéculant sur la date de sortie du livre, I’auteur invoque la prophétie du Zohar selon
laquelle la seconde venue devait avoir lieu 1’an 5408 de I’histoire biblique, c’est-a-dire
justement en 1’an 1648 de 1’¢re chrétienne®. La Nouvelle Jérusalem, la cité idéale ou la
Jeérusalem récupérée, est une utopie mélioriste, posant 1’accent sur une éducation théologique
et philosophique. Les dissertations savantes et mystiques entre les personnages sont greffées
sur un roman d’amour allégorique. Joseph, le jeune protagoniste, associable aux figures du
«juif errant » et du « fils prodigue », retourne dans la maison de son pére, le sage rabbin
Jacob. Il améne avec lui deux amis chrétiens, Politian et Eugenius, étudiants a Cambridge.
C’est un retour symbolique, par lequel le nouveau Joseph ramene le peuple des judéo-
chrétiens non de I’Egypte mais de 1’Europe. Juifs exilés dans le monde par la grande diaspora
et chrétiens chassés des Royaumes croisés par les Musulmans se retrouvent dans la cité
utopique de la Nova Solyma. La réconciliation messianique des deux religions est symbolisée
par le mariage des deux étudiants chrétiens avec les deux sceurs de Joseph, Anna et Joanna,
qui, pendant la féte annuelle de la cité, personnifient allégoriquement Sion.

Les sources messianiques chrétiennes étaient également mises au travail, dans les
utopies de John Eliot, The Christian Commonwealth: Or, The Civil Policy of the Rising
Kingdom of Jesus Christ (1659) ou de Richard Baxter, A Holy Commonwealth, or Political
Aphorisms, Opening the true Principles of Government (1659).

La variété utopique la plus spécifique pour I’ Angleterre du XVII® siécle a été celle des
« commonwealths ». Frank E. Manuel et Fritzie P. Manuel appellent ces textes des « utopies
technocrates », misant sur une

¢conomie organisée en vue du bien-Etre universel. Les mécanismes agraires plutot
primitifs de Thomas More, qui ne demandaient aucune régulation formelle et ne produisaient
que le strictement nécessaire, étaient restés loin derriére. Dans 1’utopie de Hartlib, la poursuite
de la science, la pansophie, était liée a des technologies conduisant & 1I’amélioration de la
production de nourriture, I’augmentation de la consommation, la maintenance de I’emploi et

Iutilisation compléte des forces productives de la société dans le bénéfice de tous®.

Ces préoccupations se retrouvent dans les utopies de Thomas Floyd, The picture of a
perfit Commenwealth (1600), Gabriel Plattes, A Description of the Famous kingdome of
Macaria (1641), James Harrington, Oceana (1656), John Sadler, Olbia: the New Island, lately
discovered (1660) ou I’anonyme qui continue, dans New Atlantis (1660), la fiction de Francis
Bacon. Dans tous ces textes, un élément important du bien-étre général, de la
« commonwealth », est la consolidation de la religion chrétienne et le bon fonctionnement de
I’Eglise.

Une branche importante du genre utopique continuera a considérer le christianisme
(fat-il catholique ou protestant) comme un ingrédient imprescriptible de la réussite du projet.
L’abbé Gilles Bernard Raguet, qui donne en 1702 la traduction et une suite de la Nouvelle
Atlantide de Francis Bacon, munit Bensalem du signe de la croix. Au cours de I’Entretien
entre Philarque et Cléon, dans lequel Raguet insére 1’utopie du chancelier anglais, le narrateur

62 Samuel Gott, Nova Solyma. The Ideal City; or Jerusalem Regained, An anonymous Romance
written in the time of Charles I, Now first drawn from obscurity, and attributed to the illustrious John
Milton, With Introduction, translation, literary essays and a bibliography by the rev. Walter BEGLEY
(2 volumes), New York, Charles Scribner’s Sons, 1902.

% Frank E. Manuel & Fritzie P. Manuel, Utopian Thought in the Western World, éd. cit., p. 328. Dans
la citation, les auteurs se référent a A Description of the Famous kingdome of Macaria, qu’ils
attribuent a Samuel Hartlib, mais que les commentateurs ultérieurs ont ré-attribué & Gabriel Plattes.

30

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014

qui découvre Bensalem est appelé Saiil, allusion transparente a la conversion de saint Paul et,
par amplification, a la christianisation de 1’Utopie.

Dans I’ldée d’'un regne doux et heureux, ou relation du voyage du Prince de
Montberaud dans I'isle de Naudely (1703) et la Nouvelle relation du Voyage du prince de
Montberaud dans ['isle de Naudely (1706), Hervé Pezron de Lesconvel se fait le défenseur de
I’établissement ecclésiastique et monarchique. L’ile de Naudely est la France de Louis XIV,
dont les manques et les fausses valeurs, médiocrement critiqués, sont corrigés par des
améliorations sociales et morales. Bien que les gens d’Eglise y soient invités a ne pas « Se
scandaliser de tous les traits de Satyre, qu’on lance contre leurs défauts », I’attaque principale
est dirigée contre

les impies & les libertins qui portent leur irréligion jusqu’au pied des Autels; on
tourne en ridicule les adultéres & les débauchez, ceux qui se glorifient de leurs propres
déréglemens & qui en tirent de la vanité. On ne flate & on n’épargne personne ; On se croit
obligé de reprendre le vice par-tout ou il se trouve : c’est une hydre contre laquelle il est
permis d’employer le fer & le feu : c’est un monstre, qui étant encore plus haissable dans un
grand Seigneur que dans un simple particulier, ne mérite qu’on ait pour lui aucune douceur ni
aucun ménagement®*,

Enfin, dernier exemple, une utopie chrétienne, plus précisément une « petite
République Ecclésiastique catholique » : '« isle d’Eutopie » de Frangois Lefebvre (1711).
Chanoine catholique, Lefebvre imagine une « ceuvre d’édification chrétienne », c’est-a-dire
une « utopie professionnelle ». Macarie, la capitale de 1’ile paradisiaque de I’Eutopie (située
dans les archipels de I’Amérique), est construite en forme de crucifix, sur les bords de deux
riviéres croisées. Elle est gouvernée par un Evéque et un conseil de sénateurs. La plupart des
chapitres traitent de 1’éducation des jeunes clercs, du chant liturgique et des personnes qui y
sont employées, des prédicateurs, des confesseurs, des pasteurs, des curés, des chanoines, des
religieux, des processions, des jelines et autres rituels observés dans I’ile.

Le but apologétique et de propagande de cette eutopie catholique est ouvertement
exposé des le début du livre : « Connoitre avec quelle pureté ces Peuples €loignez pratiquent
les préceptes de I’Evangile, & comment ils s’acquittent des devoirs indispensables de la
Religion ». L’utopie n’est plus un modéele alternatif a la société chrétienne, mais un exemple
de perfectionnement pour les « Catholiques de nos climats », trop enclins aux tentations de ce
monde®. Tant que le christianisme continuait de rayonner dans 1’imaginaire collectif, il a
inspiré une variété importante d’utopies orthodoxes, posées comme des contre-exemples aux
royaumes utopiques paiens et hérétiques.

6 [Pierre de Lesconvel], Nouvelle relation du Voyage du prince de Montberaud dans [’isle de
Naudely, Ou sont rapportées toutes les Maximes qui forment I’Harmonie d’un parfait Gouvernement,
Enrichi de Figures, A Merinde, Chez Innocent Démocrite, a I’Enseigne de la Devise, Imprimée cette
année présente, 1706, p. XVIII-XIX.

® [Francois Lefebvre], Relation du voyage de [’isle d’Eutopie, A Delft, Chez Henry van Rhin
Marchand Libraire & Imprimeur, MDCCXI [1711], p. I-11.

31

BDD-A21825 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:07 UTC)


http://www.tcpdf.org

