
 

 392 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

ADELA MARINCU 
West University of Timişoara 

 

INTERCULTURALITY, MULTICULTURALITY AND ACTUALITY IN THE TIMIȘ 
COUNTY 

 

Abstract: The study targets the concepts of interculturality and multiculturalism in Timiş 

county and  the  practical ways of highlighting them. 

One cannot speak of aggression from the "natives" in Banat, as Romanians, 

Serbians, Hungarians,  Germans, Bulgarians, Slovaks, Czechs, Jews, Ukrainians, Croatians, 

Polish, Italians, Roma and other  ethnic  groups live in harmony. 

Communication between minorities in Banat and Timiş, in particular, has always 

been excellent, with multilingualism as support. For example, Germans, who represent a 

large community in Timiş  county use Romanian and Hungarian along with their mother 

tongue (the same as the Hungarians, Serbians, Roma and more recently the Italians 

do). Serbians and Bulgarians are also bilingual, Romanian being the second language 

used in their family. The use of two, or even three or four languages in Banat is something 

rarely seen in other parts of Europe. In this case, multilingualism needs to be definitely 

 perceived as closeness between people. 

Multiculturalism in Banat is a complex phenomenon, therefore this study will only refer 

to how it is highlighted through theatre and dance. We will bring into discussion 

the "Festival of Ethnic Groups" as the essence of Banat multiculturalism, but also high 

school theatres or theaters in 3 languages in Timisoara. 

 

Keywords: Interculturality, multiculturalism, culture,  minorities, community. 

 

 

„Interculturalitatea (într-un sens descriptiv) este o realitate, de aceea [... ] nu se pune 

întrebarea dacă este posibilă, ci cum este ea posibilă.” afirma Johann Gottfried Herder în 

celebra sa lucrare “Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit” , apărută în mai 

multe volume în perioada 1784 – 1791. Cultura, aşa cum a conceput-o  Johann Gottfried 

Herder,  presupune omogenizare socială, fundamentare etnică şi delimitare interculturală Din  

această  perspectivă  „o cultură ar trebui să marcheze viaţa respectivului popor atât în linii 

generale, cât şi în amănunt”, însă o asemenea situaţie nu se întâlneşte la nici un popor sau 

naţiune. 

Interculturalitatea reprezintă relația de interacțiune și cooperare continuă a diverselor 

grupuri culturale, etnice, religioase etc. (a tuturor categoriilor de minorități), relațiile culturale 

fiind de schimb cultural și intercunoaștere, în contextul grijii față de menținerea specificului 

fiecărei comunități. Altfel spus, interculturalitatea cuprinde ansamblul fenomenelor ce iau 

naştere la întâlnirea dintre două culturi. „Acest lucru rezultă din însăşi analiza termenului, însă 

disputele apar în momentul în care se ridică întrebarea: ce este cultura?  Dacă ar fi concepute 

culturile de astăzi ca fiind insulare şi sferice, atunci problema coexistenţei şi cooperării lor n-

ar putea fi nici ocolită şi nici rezolvată [... ]. Însă culturile noastre nu mai au de facto de mult 

forma omogenităţii, ci se caracterizează în mare măsură prin amestecuri şi întrepătrunderi.”
1
  

Se vorbește din ce în ce mai des despre interculturalitate sau filozofia 

interculturalității, ca o stare de fapt, într-un nou mileniu al politicii globale și al modernității 

                                                 
1
 Miftode V, Cojocaru Șt, Nacu D, Sandu A, Dezvoltarea comunităților etnoculturale, 2003, Iași, Ed. Expert 

Project 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:54 UTC)
BDD-A21778 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 393 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

târzii, care prezintă, interpretează și reevaluează experiența socială a diversității și a 

diferențelor. În construcția identității sociale interculturalitatea se opune strategiilor 

omogenizate ale modernității, considerându-le pe acestea ca suficiente și opresive, punând 

accentul pe diferențe și diversitate. Ideologia interculturalității își propune ajutarea 

comunităților în susținerea culturilor lor diferite. Acest lucru nu înseamnă însă că 

interculturalitatea se opune schimbării. Interculturalitatea recunoaște că schimbarea în lumea 

contemporană este inevitabilă, deci scopul acestei politici nu este conservarea culturilor în 

starea lor primară. Interculturalitatea pretinde respect și apreciere din partea grupurilor pentru 

alte culture din societate, pretinde toleranța unei comunități față de cealaltă comunitate, și în 

același timp pretinde dreptul individului de a părăsi propriul grup cultural. Se realizează foarte 

des confuzii între interculturalitate și multiculturalism. Deși se întrepătrund, ele se folosesc în 

situații diferite pentru a exprima moduri specifice de manifestare a educației sociale.
2
 

Interculturalitatea, fără a fi un scop în sine, este rezultatul dezirabil al procesului intern de 

ajustare a comunității multiculturale. Ea presupune un proces de întrepătrundere a culturilor și 

de edificare a unei culturi comune.
3
 

Mitul societății monoculturale este dezmințit în mod constant de realitățile dinamice 

ale dezvoltării comunităților. Conviețuirea unor populații aparținând unor etnii diferite, care 

comunică, cooperează și inevitabil produc influențe reciproce pozitive, este premisa 

interculturalității ca resursă fundamental a dezvoltării tuturor comunităților etnice din zona 

respectivă. În fața problemelor deosebit de complexe ale societății românești actuale, din ce în 

ce mai mulți consideră interculturalitatea ca fiind parte esențială a soluției. Societatea 

românească în ansamblul ei a devenit treptat, pe parcursul ultimului deceniu, tot mai 

conștientă de propria ei diversitate culturală și, mai mult, tot mai numeroși sunt aceia care 

consideră că această diversitate culturală nu reprezintă o fatalitate, un blestem al istoriei, ci o 

oportunitate, o bogăție care se cuvine valorificată în beneficiul general. 

Multiculturalitatea reprezintă conviețuirea diverselor grupuri socio-culturale într-un 

spațiu social dat, coexistență istorică determinată, și în general pașnică, care nu își propune în 

mod necesar realizarea de schimburi culturale, ci interacționează firesc în procesul 

coexistenței și dezvoltării sociale. Multiculturalitatea are în vedere gestionarea comunităților 

etno-culturale care trăiesc pe teritoriul unei țări. Ea este o stare de recunoaștere a diferențelor 

și exprimă statica socială
4
. 

„Cultura sau civilizația (…) acest complex include cunoștințe, credințe, artă morală, 

legi, obiceiuri și alte capacități și deprinderi achiziționate de oameni ca membri ai societății” 

spunea în 1871 Edward Burnett Tylor în volumul „Primitiv Culture”. Cam așa s-ar putea 

descrie multiculturalitatea din Timișoara, dar și din județul Timiș. De asemenea, nu ne putem 

referi la Timișoara sau județul Timiș fără a lua în discuție întreg Banatul. În Banat nu se poate 

vorbi de o agresiune din partea „băștinașilor”, fiindcă toată lumea e bine primită. Români, 

sârbi, germani, maghiari, bulgari, slovaci, cehi, evrei, ucraineni, croați, polonezi, italieni, romi 

și alte etnii trăiesc în armonie pe întreg teritoriul județului Timiș.  

Comunicarea între minorităţile din Banat şi îndeosebi din Timiş a fost întotdeauna 

excelentă, suportul fiind plurilingvismul. Germanii, spre exemplu, care au o comunitate mare 

în judeţul Timiş (la fel ca şi maghiarii, sârbii, romii şi mai nou italienii), folosesc alături de 

limba maternă româna şi maghiara. Sârbii şi bulgarii sunt şi ei bilingvi, româna fiind a doua 

limbă în familia lor. Trebuie subliniat faptul că folosirea  a două, chiar trei sau patru limbi în 

Banat este un aspect rar întâlnit în alte regiuni ale Europei. Plurilingvismul (bilingvism sau 

trilingvism) este specific unei părți însemnate a populației din Banat. Multilingvismul în cazul 

                                                 
2
 Ciolan Lucian, Pași către o școală multiculturală, 2000, București, Ed. Corint 

3
 Neumann Victor, Heinen Armin, Istoria României prin concepte, 2010, Iași, Ed. Polirom 

4
 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:54 UTC)
BDD-A21778 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 394 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

de faţă trebuie perceput în mod cert ca o apropiere între oameni. Ca dovadă este faptul că, prin 

sprijinul Consiliului Județean Timiș, Centrul de Cultură și Artă al Județului Timiș organizează 

în fiecare an (începând din 2000) „Festivalul etniilor”,  unde fiecare etnie își prezintă 

obiceiurile. De asemenea, fiecare etnie din Timiș are manifestări specifice care o reprezintă.  

Multiculturalitatea din Banat este un fenomen complex, motiv pentru care ne vom 

referi în acest studiu doar la cum este pusă în evidenţă prin dans, obiceiuri tradiționale și 

teatru. Vom aduce în discuţie „Festivalul etniilor”, ca esenţă a aspectului multicultural 

bănăţean, proiectul „Muzeul Viu” al Satului Bănăţean şi de asemenea teatrele liceale și teatrul 

în trei limbi la Timişoara. 

 * „Festivalul etniilor” reunește, așa cum am menționat deja, toate etniile din Banat. 

Începând cu anul 2000 când a debutat acest festival, fiecare ediție a avut un naș, aparținând 

unei etnii, astfel că fiecare etnie a fost, prin rotație, „gazda” festivalului. Parada portului 

popular este tradițională la începutul festivalului. Alaiul pornește de la intrarea în Muzeul 

Satului Bănățean, unde se desfășoară festivalul, parcurgând „aleea etniilor” (alee care are 

plăcuțe cu fiecare etnie care există în Banat, de aici provenind și numele de alee a etniilor). 

Alaiul format din reprezentanții fiecărei etnii, ansamblurile de dansuri participante, oficialități 

și spectatori, însoțiți de fanfară, vizitează pe rând casele din Muzeul Satului, unde gazdele 

fiecărei minorități îi întâmpină pe oaspeţi cu preparate tradiționale. Anul acesta, la cea de-a 

XIV-a ediție, 12 locuinţe au fost pregătite pentru alaiul multietnic. Pe scena festivalului 

dedicat etniilor din Banat au urcat: Ansamblul „Mihalo Andreivici” din Petrovaselo și 

Ansamblul „Sveti Nikola” Diniaș, reprezentând Uniunea sârbilor din România, Ansamblul 

„Kalena” din Ştiuca și Ansamblul „Moloda Nadla” din Soca, aparținând Uniunii ucrainenilor 

din România, Fanfara din Recaş, Ansamblul „Palucenka” din Dudeştii Vechi, Ansamblul 

„Slaviak” al Uniunii Bulgarilor din Banat, Ansamblul „Datelinka” din județul Bihor, 

reprezentând Uniune Democrată a Slovacilor din România, Ansamblul „Modracek” din 

Sfânta Elena județul Caraș Severin, din partea Asociației Culturale a cehilor din Banat, 

Ansamblurile „Hanschen Kein” și „Banater Rosmarein” din partea Forumului german, 

Ansamblul „Trandafirul” din partea Uniunii Romilor din Măguri, Ansamblul „Sahlom” 

reprezentând Comunitatea Evreilor din Timişoara, Grupul Folcloric „Forgaria-Friuli” din 

Italia, Ansamblul „Butykos” și Ansamblul „Bokreta”, al Uniunii Maghiarilor din România dar 

și Ansamblul Românilor din Torac, Serbia și de asemenea, Ansamblul profesionist „Banatul” 

din Timişoara. În premieră, la ediţia din 2014 a „Festivalului etniilor” au participat 

și reprezentanți ai comunității arabe și africane din Timișoara.   

* Proiectul „Muzeul Viu al Satului Bănăţean, Csongrad – Timiş, Tradiţie şi 

Multiculturalitate” presupune expunerea la Muzeul Satului Bănăţean din Timişoara a 

condiţiilor de viaţă ale satului bănăţean din secolul al XIX – lea, prin construirea unor case 

tradiţionale, replici ale unor gospodării autentice  românești, maghiare, germane şi sârbe. 

Proiectul a ajuns în acest moment în faza de construcţie propriu-zisă. Lucrările la cele patru 

gospodării – română, maghiară, germană şi sârbă – au fost realizate în proporţie de 30%, iar 

dacă nu vor apărea probleme, se estimează că vor fi gata până în luna octombrie 2014.  

Fiecare gospodărie urmează să aibă un anumit specific meşteşugăresc: olărit, fierărie, ţesătorie 

şi agricultură. De asemenea, cele patru case tradiţionale vor fi locuite de familii, care vor 

primi turişti în vizită. Acestora li se vor arăta exact cum s-a trăit în satul bănăţean din secolul 

al XIX-lea, fără telefon mobil, fără calculator, fără electricitate, cu fier de călcat pe cărbune și 

totodată  cum muncesc în gospodărie acele familii. 

 Proiectul „Muzeul Viu al Satului Bănăţean, Csongrad – Timiş, Tradiţie şi 

Multiculturalitate” este implementat prin Programul de Cooperare Transfrontalieră Ungaria-

România 2007-2013 şi este finanţat de Uniunea Europeană prin Fondul European de 

Dezvoltare Regională, completat de co-finanţarea naţională a celor două state membre 

participante în program, Ungaria şi România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:54 UTC)
BDD-A21778 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 395 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

* Teatrul în licee – În Timișoara sunt licee cu tradiție la care se predă în altă limbă 

decât româna: Liceul Teoretic „Nikolaus Lenau” – cu predare în limba germană, Liceul 

„Bartok Bela” – cu predare în limba maghiară, Liceul Teoretic „Dositei Obradovici” – cu 

predare în limba sârbă, Liceul Teoretic „William Shakespeare” – cu predare în limba engleză 

și Liceul Teoretic „Jean- Louis Calderon” – cu predare în limba franceză. Aceste licee au și 

trupe de teatru care reprezintă instituțiile de învățământ la diferite evenimente din Timiș, dar 

și din alte județe, cum ar fi: Festivalul „Merlin” al școlilor cu predare în altă limbă decât 

româna (organizat de Teatrul pentru Copii și Tineret Merlin din Timișoara) sau Festivalul „Cu 

ochi de copil” realizat de Fundația „Pentagon” la Teatrul Merlin. Spre exemplu, „La cercle 

magique” de la Liceul „Jean-Louis Calderon” a fost o prezență constantă la Festivalul 

internațional „Amifran” de la Arad, dar și la evenimente francofone din străinătate. 

O activitate bună în teatrul școlar o au și celelalte grupuri. Unii dintre componenții 

formației de la Liceul Teoretic „Nikolaus Lenau” și-au continuat studiile în cadrul secției de 

teatru în limba germană a Facultății de Muzică de la Universitatea de Vest, pentru ca mai apoi 

să devină actori la Teatrul German de Stat din Timișoara. Mai există și alte licee care au trupe 

de teatru în altă limbă decât româna, cea mai cunoscută fiind cea a Colegiului Național 

Bănățean, Heavenly Hell, care joacă piese și în limba engleză. Trupa de la Colegiul Bănățean 

s-a remarcat de-a lungul anilor prin câștigarea a numeroase premii la T4T – Festivalul de 

Teatru în limba engleză pentru adolescenți. De asemenea, și clasele de actorie de la Colegiul 

Național de Artă au în repertoriu fragmente din piese în altă limbă decât româna. 

* Multiculturalismul bănățean se manifestă și prin faptul că în municipiul Timișoara 

există teatru în trei limbi, română, maghiară și germană. De asemenea, - fapt unic în Europa - 

aceste trei teatre își desfășoară activitatea în aceeași clădire. Ele sunt: Teatrul Național „Mihai 

Eminescu” Timișoara, Teatrul Maghiar de Stat „Csiky Gergely” și Teatrul German de Stat. 

Scena germană timişoreană a fost înfiinţată la 1 ianuarie 1953, de la înfiinţare și până în 

prezent fiind realizate peste 400 de montări. În urma emigrării masive a germanilor din 

România începând cu anii ’70 până la mijlocul deceniului trecut, teatrul a trebuit să îşi 

definească un drum nou. Însă, după 61 de ani de existență, Teatrul German de Stat din 

Timişoara apare astăzi mai tânăr şi mai activ ca niciodată. Și este în continuare singurul teatru 

de limba germană din România.  

Dacă în 1953 Timişoara devine singurul oraş din Europa cu trei teatre de stat, în 

limbile română, germană şi maghiară, reprezentanţii comunităţii sârbeşti din Timişoara vor să 

realizeze o nouă premieră. Recent aceștia au anunțat că vor relua demersurile pentru 

înfiinţarea unui teatru de stat în limba sârbă. Astfel Timişoara ar putea deveni singurul oraş 

din Europa cu patru teatre în diferite limbi, adăpostite într-o singură clădire. Un grup de actori 

amatori lucrează deja şi se pregătesc în cadrul grupului „Thalia” şi al Studioului Sârbesc de 

Teatru din Voivodina, Serbia.  Pentru o scurtă perioadă, în 2010, Teatrul pentru Copii și 

Tineret „Merlin” a pus bazele unei secții de teatru în limba sârbă, cu sprijinul Consiliului 

Județean Timiș și al Uniunii Sârbilor din România, din păcate însă criza economică a oprit 

acest proiect. 

Timişoara a avut dintotdeauna un renume în România datorită multiculturalităţii sale. 

Amestecul etnic rezultat din jocul istoriei a fost uluitor: la 1918, cea mai mare comunitate era 

cea germană, urmată de maghiari, români, evrei, sârbi şi multe alte comunităţi mai mici, 

precum bulgari, slovaci, croaţi, cehi, sloveni, polonezi etc. Cifrele şi raporturile procentuale 

sunt azi mult schimbate, însă aspectul multietnic al oraşului persistă. Diversitatea de etnii, 

culturi şi confesiuni a dus şi la interesante şi foarte numeroase interferenţe culturale, care fac 

şi azi deliciul vizitatorilor – fie ei români sau străini. Iar oraşul de azi rămâne un centru 

multicultural, în ciuda unei covârşitoare majorităţi româneşti (85% dintre locuitorii oraşului 

sunt români). Timișoara nu şi-a pierdut flerul multicultural, tipic acestui petec de pământ. 

Tradiţia multiculturală şi multietnică, formatoare a spaţiului de civilizaţie timişorean, a fost 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:54 UTC)
BDD-A21778 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 396 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

cadrul realizării coeziunii sociale, caracteristică acestui oraş. Tradiţia în discuție conferă 

Timișoarei o identitate şi un grad de civilizaţie proprii, oferind certitudinea că spaţiul cultural 

timişorean a fost şi este un spaţiu cultural european. 

Timişoara este mândră de multiculturalitatea sa, într-atât de mândră, încât adesea 

oraşul se prezintă oficial chiar mai multicultural decât este în realitate. Este de netăgăduit însă 

că Timişoara a fost, de-a lungul întregii sale istorii, un perpetuu amestec de etnii, la fel ca 

întreg județul Timiș și la fel ca întreg Banatul, de altfel. 

 

Bibliografie 

 

Ciolan Lucian, Pași către o scoală multiculturală, 2000, București, Ed. Corint 

Georgiu G, Comunicarea interculturală, 2010, Iași, Ed. Polirom 

Hlihor Constantin, Hlihor Ecaterina, Comunicarea în conflictele internaționale, 2010, 

Ed. Comunicare.ro 

Miftode V, Cojocaru Șt, Nacu D, Sandu A, Dezvoltarea comunităților etnoculturale, 

2003, Iași, Ed. Expert Project 

Nedelcu A, Fundamentele educației interculturale. Diversitate, minorități, echitate, 

2008, Iași, Ed. Polirom 

Neumann Victor, Heinen Armin, Istoria României prin concepte, 2010, Iași, Ed. 

Polirom
 

 

Acknowledgement:  

This paper was supported by European Social Funds - Project Competitive 

Researchers in Europe  

in the Field of Humanities and Socio-Economic Sciences. A Multi-regional Research 

Network   

POSDRU/159/1.5/S/140863 

Cercetarea pentru această lucrare a fost finanțată din Fondul Social European prin 

Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013 în cadrul 

proiectului Cercetători competitivi pe plan european în domeniul științelor umaniste și 

socioeconomice. Rețea de cercetare multiregională (CCPE) - POSDRU/159/1.5/S/140863. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:54 UTC)
BDD-A21778 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

