JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

DIANA GRADU

”Al. Toan Cuza” University of Iasi

CODES ALIMENTAIRES EUROPEENS AU MOYEN AGE, ARCHETYPES ET
ARGUMENTS DU POUVOIR

Abstract: The main food systems of the High Middle Ages (X1 — XlIth centuries) are limited to
the dominant classes and to the producing class. The present study is centered on Western
Europe, with its most powerful countries of the period: France, England, Italy, Germany,
Spain, the Netherlands. Frugality of hermit, splendour of the prince, need of the warrior,
feminine delicacy are the authorities that mark out the medieval social context and establish
mealtime behaviour rules. Bread, wine, meat, vegetables, fruit, cheese, spices and water are
sine qua non components of our analysis and represent the major elements of the nutritional
code, as an argument of the power.

Keywords: code, nutrition, medieval, power, Europe

«Aujourd’hui nous eiimes d’abord des cerises et du pain trés blanc... Puis on nous a
servi des feves fraiches cuites dans le lait, des poissons et des écrevisses, des timbales
d’anguilles ». Le récit de Salimbene de Parme, chroniqueur du XIlle siécle, continue sur le
méme ton’, et il faut avouer que notre post-modernité se déclare vaincue devant ce festin. En
plus, il s’agit d’un repas maigre, offert a Saint Louis au couvent des fréres mineurs de Sens.
Ce genre de texte détruit les préjugés sur une époque révolue et dont 1’héritage est, sans
conteste, non négligeable. L’étendue de ce legs est vaste, profonde et méprisée par nos
contemporains. Une extrémité en serait la gastronomie — quoique ce terme paraisse
inconcevable pour le XIIle siecle — I’autre la formation des habitudes alimentaires, dictée par
les nécessités de survivance.

Certes, I’examen de la nutrition meéne a des conclusions pertinentes si 1’on s’impose
des limites temporelles et géographiques. J’envisage donc le plein Moyen Age (XIe - Xllle
siecles) et I’Europe Occidentale, avec les pays les plus forts de I’époque : France, Angleterre,
Italie, Allemagne, Espagne, Pays-Bas. Ces frontiéres d’analyse sont suggérées par la
bibliographie méme. D’autres territoires européens ont traversé plus tard la période en
question, faute de conditions historiques favorables, probléme qui ne constitue pas le sujet de
I’étude qui suit.

L’autre tentation, a laquelle je succombe, est de faire une analyse au niveau vertical,
entre repas de prince et repas de paysan, en réservant une place a part a 1’obtention de la
gloire céleste — via cibi — et aux représentants de Dieu sur terre.

Refaire le trajet inverse, du ketch-up au verjus? n’est pas facile et ¢’est une démarche
sujette a des spéculations. Il y a plusieurs facteurs qui déterminent ce parcours. Les conditions

1 (...] du riz au lait d’amande avec de la poudre de cannelle; des anguilles grillées avec une sauce excellente;
des tartes et du fromage blanc, et les fruits habituelles, servis noblement et en abondance» (Cronica, éd. Bari,
1966, I, p. 322, apud Massimo Montanari, La Faim et [’abondance. Histoire de I’alimentation en Europe, Seuil,
1995, p. 27).

2 «Suc acide extrait de certaines espéces de raisin, ou de raisin cueilli vert » (le Petit Robert de la langue
frangaise, 2008, version électronique). Les explications de Jean-Frangois Revel sont encore plus enrichissantes :
«Le verjus est un fond acide que 1’on préparait a ’avance de diverses maniéres, soit avec une herbe acide comme

312

BDD-A21766 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

économiques, le contexte social, les systémes alimentaires sont, comme tout phénomene qui
appartient a I’humain, esclaves et rois du changement. Les opinions selon lesquelles le Moyen
Age rejoint I’ Antiquité, au niveau alimentaire, ne sont pas dépourvues d’arguments. En voici
quelques exemples: le mélange du sucré et du salé, la cuisson au four, le gotit pour les épices,
retrouver la saveur et I’emploi des sauces, la récréation du ragoit, etc.

Apres les famines du début du Xle siecle il y a quelques processus annonciateurs d’un
renouvellement : défrichements, croissance de la superficie cultivée, frappe de monnaie,
multiplication des échanges commerciaux et réorganisation des liens familiaux. La croissance
démographique est visible entre 1000 et 1350. La population européenne augmente de 12
millions a 35,5 millions (la France triple sa population, pendant la méme période, ainsi que
I’Allemagne et les Pays-Bas). Ce fait entraine un nouvel ajustement de la communauté. La
famille, constituée d’un assez grand nombre de membres pendant I’époque carolingienne, se
réduit. Les rapports sont fondés non seulement a partir du sang, mais aussi de la clientele, de
la dévotion, de la dépendance ou bien de la fraternité, de 1’association ou de I’intérét.
L’augmentation de la population et la re-position par rapport a la terre et a ses propriétaires
déclenchent d’autres ressorts, de nature économique cette fois-ci. On cherche de nouvelles
terres pour cultiver le pain journalier. A part les défrichements, les asséchements, le fait de
creuser des canaux, de tracer des chemins ou de planter des arbres, les gens de 1’époque
s’évertuent a inventer. Ils renoncent a I’araire romain pour le remplacer par la charrue a roues.
Conséquence immédiate : une meilleure exploitation et plusieurs récoltes par an. Sur les terres
ainsi valorisées prosperent les céréales nécessaires a la confection du pain: blé, seigle, mil.
L’orge et I’avoine sont destinées aux élevages. La vigne joue un rdle non négligeable dans
I’économie de 1’époque, tenant compte du fait que le vin était considéré comme un aliment
important et un apport sérieux de calories pour le repas quotidien. Les potagers, soient-ils
monastiques ou seigneuriaux, varient les mets. Les fruits sont encore, pour longtemps,
produits de luxe. Certes, pas tous, car les offres du terroir sont trés goftités par le peuple, tandis

que les fruits exotiques n’embellissent que les banquets des riches et des forts®.

Frugalité¢ d’ermite, faste du prince, nécessit¢ du guerrier, délicatesse féminine sont les
instances qui jalonnent le contexte social médiéval et établissent les régles du comportement a
table. D’une part, I’Eglise, par la voix des prétres, pronait le mépris du corps, I’ascése, le
renoncement au plaisir, fit-il culinaire ou sexuel. D’ailleurs, pour les moines du Moyen Age,
le plaisir du gotit supposait I’exaltation du corps, donc luxure, et finalement, péché. Ce mépris
dépassait les limites du corporel, en mettant en péril la vie méme des dévots. L’anachorete
syrien qui court le risque de mourir de faim, car il ne sait faire la différence entre plante
nuisible et plante nourrissante, en est I’exemple le plus connu. Le salut lui vient d’une chévre,
qui choisit pour lui les plantes a consommer. Ces moines, nourris des textes des Evangiles,
révent a Saint Jean, qui vivait de sauterelles et de miel sauvage. D’autre part, 1’idéal guerrier
louait la beauté corporelle, la force, la virilité. Dans ce monde, la beauté masculine était signe
de puissance. Pour I’entretenir, il fallait bien manger. Celui qui tenait le coup a table, en
avalant plat aprés plat et en buvant avec joie, méritait le respect de la communauté. La
capacité de dévorer des plats - carnés, en principal - sans lever les yeux de son assiette était la
garantie de la victoire. Dans la Chanson de Guillaume, le protagoniste, vaincu, se « restaure »
d’une épaule de sanglier, d’un paon réti, d’un grand pain et de deux gateaux. Son épouse,

’oseille, soit avec du citron, soit, lorsque le citron était trop cher, avec du jus de raisin vert. » (Jean-Frangois
Revel, Un festin en paroles, Paris, Tallandier, 2007, p. 124).

* Voir, 4 ce titre, Jean-Frangois Revel, op. cit, p. 120 et sq.

* 1l est intéressant de signaler que, du point de vue étymologique, « riche et fort» est une expression
tautologique. Riche vient du francique riki, qui signifiait fort.

313

BDD-A21766 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

Guiburc, mécontente, lui reproche 1’appétit plutot de vainqueur que de vaincu. Pour ce qui est
des paysans, je pourrais les nommer «la classe productrice». Elle était située en marge des
cercles dominants, n’osant jamais a déployer tant de force ou de faste, mais, en méme temps,
en se permettant de franchir les normes religieuses trop strictes®.

Les principaux systémes alimentaires sont circonscrits aux couches dominantes et a la
classe productrice. Chacun a son systéme alimentaire et sans m’y attarder, j’en tracerai les
caractéristiques:

Les nobles concentrent leur repas sur la viande. Derriére cette habitude existent
plusieurs explications: d’une part, ils y sont poussés par leurs préoccupations (la chasse) et par
leurs besoins physiques. Un guerrier qui va au combat, la plupart de son temps, doit alimenter
sa force et entretenir sa résistance. En plus, manger de la viande, du pain blanc et boire du vin,
signifie dans ce monde afficher un faste introuvable autrement. C’est aussi le besoin de
sécurité qu’éprouve I’homme médiéval, la peur de disette et de famine. Les ‘dirigeants’ de cet
univers doivent livrer une image de plénitude, de stireté et, paradoxalement, de finesse. C’est
quoi d’ailleurs la préférence pour les plats fins, richement épicés, pour les viandes rares? Le
bon pain (a 1’époque, le pain blanc prévalait contre tous les autres types de pain) et les vins
fins accompagnaient la viande et avaient la méme fonction : étre signe de différenciation®. La
consommation de fruits, de Iégumes et d’épices est, du point de vue de la fréquence, beaucoup
plus modeste. Les fruits offerts par les terroirs étaient trop ignobles, les «exotiques» étaient
trop chers, méme pour les seigneurs. Quant aux deux autres produits — légumes et épices — les
premicres constituaient la nourriture de la classe productrice, les deuxiémes colitaient une
fortune et exigeaient du temps de procuration. Les produits laitiers et les fromages ne
présentaient pas d’intérét pour la classe «carnée». L’homme n’est-il pas, en fait, un étre de
chair? Les merveilles et les bienfaisances du fromage blanc et du lait doivent attendre le XXe
siécle pour étre reconnues.

Quant au clergé (prétres et moines) les choses sont un peu différentes, grace a la
doctrine chrétienne et a la norme imposée par celle-ci. Les membres de la communauté
religieuse se nourrissaient selon le rythme des jours maigres et des jours gras. Cette fois-ci,
c’est I’idéal ascétique qui prévaut: ora et labora et ne pas donner cours a ses envies. Ce qui
reste sont les 1égumes, le pain noir et I’eau. Un systéme opposé a la triade viande, pain blanc,
vin. C’est vrai que les grandes occasions sont généreuses avec les moines aussi, mais ils ne
vivent pas pour manger. La richesse, si enviée, des monasteres (Cluny, par exemple) tire ses
ressources d’une bonne exploitation et d’'une administration appropriée des terres. L’ histoire
du convers qui veut entrer dans les ordres des cisterciens afin de manger «du pain blanc, et
souvent» ne reste qu’une histoire.

Pour la masse paysanne, c’est la soupe le plat le plus fréquent, qui change de couleur
selon la saison. La seule exception en est I’immolation du cochon en décembre, pour féter le
Noél, dont les produits tiennent presque toue 1’année. .Le pain est différent, mélangé de
plusieurs céréales — blé dur, orge, seigle, épeautre — vilissima torta est aujourd’hui produit de
luxe. Dans les régions montagneuses, les paysans utilisent le fromage en tant que substitut de
la viande. L’ancétre de la polenta était un bouillon fait de plusieurs légumes, de mil, orge,
avoine, d’herbes, et, parfois, de lard et de viande. Le mais arrive plus tard en Europe.

® Dans une nouvelle du XIIIe siécle, le vieux paysan Helmbrecht recommande 4 son fils régime de farineux, car
le poisson et la viande sont le privilege des nobles. La réponse de son fils me fait sourire : « Bois donc de 1’eau,
mon pére, moi je veux boire du vin, et mange de la bouillie, moi je veux au contraire manger ce que 1’on appelle
le poulet roti » (apud Massimo Montanari, op. cit, p. 83).

® A. M Bantier écrit sur le pain sexuel (colyphium) en forme de membre viril, cité par Juvénal, et dont les
gladiateurs se nourrissaient afin de récupérer leurs forces, apres les luttes. C’est un héritage ignoré par 1’Occident
chrétien. Le pain est accaparé par la nouvelle mystique.

314

BDD-A21766 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

e Lepain
Panem nostrum quotidianum
Danobis hodie nobis

Aux yeux de ’homme médiéval le pain est un aliment de premier ordre’. Son role est
d’autant plus grand que, a partir du Xle siccle, il commence a se généraliser pour toutes les
classes. Quand méme les différences y subsistent.

L’homme de cette époque vit hanté par la peur de mourir de faim, de n’avoir plus le
pain, soit-il d’orge ou de grains, mélangé avec des légumes ou fait de blé pur. Si le pain
manque, c’est la disette®.

Le pain du Moyen Age était assez différent par rapport au notre, quant a la forme, la
couleur, le poids. D’habitude, le pain était rond. Il y avait de grands pains (jusqu’a un kilo ou
plus) ou de petits pains ou pains individuels. Pour la couleur on a pain blanc, pain bis et pain
noir. Le pain a base de farine de froment est le meilleur, réservé aux riches. Les paysans n’en
mangent jamais, ni méme pour le repas de féte.

On ne peut parler de pain sans dire un mot sur le pain azyme, cuit sans levain. C’est un
pain liturgique, issu de la tradition hébraique, mais aussi celui qui sert a la confection des
hosties. Les oblatae médiévales sont les pains bénis utilisés pendant 1’office, ou bien des
pains portés en offrande dans les lieux de pélerinage.

e Levin

Considéré longtemps comme produit de luxe, le vin ne siégeait au plein Moyen Age
que sur la table des grands. Au moins le vin de bonne qualité. Vers la fin de I’époque, le vin
faisait le plaisir du peuple dans les tavernes. Il était apprécié en tant que nécessaire
accompagnateur de la viande et des fétes. Mais les regards concernant ce produit sont
différents. D’une part, on disait qu’on buvait beaucoup au Moyen Age et que c’est la que
résidait la puissance. D’autre part, ’ordre religieux méprisait I’ivresse et méme bannissait
ceux qui s’y rendaient facilement. La valeur symbolique du vin — le sang du Christ: “Ceci est
mon sang, le sang de [’alliance” (Marc, 14, 24) — doit étre révélée a coté de celle du pain. Les
premiers commentateurs chrétiens ont vu dans 1’eau changée en vin, lors des Noces de Cana,
un symbole eucharistique. La grille de lecture appliquée a 1’épisode de la Vie de Saint Remi,
écrite par Hincmar de Reims, ou Clovis boit d’une fiasque de vin bénite par 1’évéque Remi,
et, par la suite, remporte la victoire contre Alaric, doit étre la méme: le vin est ’'un des
symboles du christianisme. Et pourtant, les moines boivent de 1’eau. C’est le signe du
renoncement au monde civilisé et le retour a un état de nature plus approprié a leur condition.
Parfois, lors des fétes liturgiques ou des grandes occasions, ils boivent du vin. Avec
modération, car la mesure €était I’une des vertus chrétiennes, héritée de 1’ Antiquité grecque et
latine. Le vin est sérieusement concurrencé par la biere, boisson préférée des Francs. En fait,
le systeme latin, fondé sur le bl¢, le vin, I’huile d’olive et le poisson croise le modéele
germanique, composé de viande, de graisse et de bicre.

e Laviande

" Les poémes homériques définissent les hommes «mangeurs de pain».

8 La disette pouvait atteindre le paroxysme. Je laisse de c6té les manifestations d’anthropophagie, le manque du
pain en était une preuve suffisante: «Beaucoup extrayaient un sable blanc, semblable a de I’argile, et le
mélangeaient a la quantité disponible de farine et de son, pour en faire des miches et tenter aussi par ce moyen
d’échapper a la faim» (Raoul Glaber, apud Massimo Montanari, op. cit., p. 72).

315

BDD-A21766 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

Associée au vin, tant pour le repas journalier des riches, tant pour le repas de féte des
pauvres, la viande occupe une place prépondérante dans 1’économie gastronomique
moyenageuse. Elle est la valeur alimentaire par excellence. Avant de prendre en considération
le bindme terra et silva, les foréts étaient les réservoirs majeurs de nourriture.
Malheureusement, les fagons de la conserver manquaient. Par contre, les céréales (le mil, par
exemple), résistaient beaucoup mieux et longtemps. Le privilége d’avoir chaque jour de la
viande fraiche au repas n’était réservé qu’a Charlemagne.

On mange de la viande de porc et de beeuf, des volailles et du poisson, et, plus
rarement, du gibier. La chasse, occupation préférée, apportait soit du gros gibier — sangliers,
cerfs, chevreuils, daims — soit du petit — lapins, liévres, renards. Les oiseaux n’étaient pas
épargnés : faisans, perdrix, cailles, pigeons. Le gibier aquatique se trouvait plus rarement
encore, mais il était trés apprécié (hérons et cygnes sauvages, par exemple). A part sa fonction
nutritionnelle, il offrait beaucoup plus de diversité que la viande des bétes ordinaires. La chair
en ¢tait fine et préférée par les dames. La viande procurée a la suite d’une chasse apportait
non seulement de quoi manger mais, de surcroit, du renom. C’était une garantie de la force, de
I’application et du courage”. La viande ainsi procurée était mangée rotie ou grillée, et, de
temps en temps, €picée.

Pour les paysans, la viande de porc était conservée (salée ou fumée), constituant
parfois un complément pour les 1égumes. Le cochon, immol¢ a la veille de Noél, formait une
réserve pour toute I’année. Certes, I’homme médiéval ne connaissait pas la valeur et la saveur
de toutes les viandes et méprisait ce que nous estimons aujourd’hui (le beeuf).

Une place importante y retrouve, pourtant, le poisson, en tant que substitut de la
viande proprement dite. Il ne faut pas oublier la valeur symbolique (le poisson, distinction des
premiers chrétiens). Le clergé médiéval y fait recours, surtout les jours de caréme. Le poisson
reste pour les palais fins, surtout lorsqu’il est frais. Le repas de Perceval au Roi Pécheur en est
une preuve.

e Lefromage

La consommation de fromage n’était pas, a I’époque médiévale, tout aussi abondante
et importante qu’aujourd’hui, au moins en France ou en Italie. C’était plutét une nourriture de
pauvre, méprisée par les seigneurs. Il est une sorte de substitut, sans noblesse, de la viande. A
peine vers le XVe siecle le fromage commence a se faire apprécier. On en mangeait beaucoup
dans les zones productrices: Normandie, Bretagne, le nord de I’Italie. Les produits laitiers
¢taient rares et ignobles. Le beurre, faute de mieux, remplacait 1’huile d’olive, spécifique au
sud de I’Europe.

o Les légumes

La société fonciérement rurale du Xlle siécle n’offrait pas de choix au niveau de la
nourriture. Sauf la chasse, a laquelle les gens du peuple n’avaient trop d’acces, les domaines
ou ils s’exercaient étaient réduits. Ils se contentaient principalement des produits de la terre.
Les légumes étaient assez nombreuses sur les tables campagnardes. Choux, oignons, carottes,
féves, pois - chiches, lentilles, navets, épinards, poireaux, ail composaient, le plus souvent,
ensemble ou individuellement, les plats paysans. Dans les foréts on trouve de quoi compléter
la cueillette: champignons, asperges, cresson. Le mode de préparation débouchait le plus

% Le commentaire de Massimo Montanari, op. cit., est a retenir: “C’est surtout dans la culture des couches
dominantes que cette valeur primaire de la viande est ressentie et affirmée avec force. Elle prend a leurs yeux
une valeur de symbole du pouvoir, elle devient I’instrument qui permet de batir 1’énergie physique, la vigueur et
la capacité de combattre: autant de qualités qui constituent la premiére 1égitimation du pouvoir» (Massimo
Montanari, op. cit, p. 30).

316

BDD-A21766 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

souvent sur une soupe; parfois on faisait bouillir les 1égumes pour accompagner la viande. Le
ragout disputait, du point de vue de la fréquence, la premiére place avec le potage. La notion
de vitamine n’existait pas a 1’époque, elle ne faisait pas partie du code alimentaire. Le peu qui
restait, car I’organisme ressentait certains besoins nutritionnels, était extrait des fruits.

e Les fruits

Les fruits jouissaient d’encore moins de renommée que les légumes. On n’avait
I’habitude ni de les cultiver, ni de les procurer par importation. Les gens de 1’époque
consommaient I’offre du terroir: raisins, pommes, noix, chataignes. De temps en temps, sur la
table des nobles, apparaissaient des fruits rares: figues, grenades ou dattes. Ils étaient
considérés comme produit de luxe, a cause de leur saveur exquise et de leur difficulté de
procuration. Dans les textes, le peuple et le clergé sont décrits amateurs de fruits, mais
d’habitude 1’auteur se limite a mentionner le nom générique, sans en donner des détails. Les
régles de consommation ¢étaient strictes, comme si certains fruits portaient 1’étiquette
«réserveéy. Toute transgression €tait séverement punie.

o Les épices

L’imaginaire des €épices est assez consistant au Moyen Age, 1i¢ a leur origine exotique
et lointaine. L’Orient, terre mystérieuse et inconnue a la plupart, exerce une fascination non
dissimulée. Si les Romains désignaient les territoires inconnus par la formule «hic sunt
leonesy», de méme, I’homme médiéval pouvait nommer 1’Orient «hic sunt species». Les épices
les plus convoitées étaient le poivre, le clou de girofle, la noix de muscade. Le poivre avait, a
un moment donné, la méme valeur que le pain. Le menu peuple utilisait sa variante, pour
relever le gott des plats: les plantes aromatiques; le basilic, le fenouil, le laurier, le thym, la
marjolaine ou la sauge faisaient office de saveurs exquises.

Pour ce qu’il y a de I'utilisation des épices ou des plantes aromatiques par le clergé,
les documents n’en disent pas beaucoup. On pourrait supposer qu’ils mettaient des épices
dans leurs plats sans exagérer, et qu’ils préféraient plutot les plantes aromatiques, en raison de
leur facilité de procuration.

o L’eau

J’ai commencé cette ‘liste de fréquence’ des aliments au Moyen Age par le pain.
J’aimerais la finir avec I’eau, en tant que maticre vitale.

Par sa simplicité et par sa pureté 1’eau renvoie aux origines, a un temps paradisiaque,
non perverti par les meeurs. C’est bien ce que pensent les ermites moyenageux quand ils se
retirent de ce monde. Manger des fruits sauvages et des racines et boire de I’eau sont
transformés en exercice spirituel. L’eau invite a apaiser la soif directement a la source et
remercier Dieu pour son don. L’eau signifie I’humilité et le renoncement aux vanités de ce
monde. Elle peut étre un signe de pauvreté délibérée ou la pauvreté méme.

Les mécanismes qui réunissent ces acteurs du rituel alimentaire a table sont
intéressants et complétent I’image de 1’époque. Pendant le Moyen Age le repas (avec sa
variante fastueuse, le banquet) constituait le moyen le plus éloquent pour exprimer une
relation, pour la fonder ou pour la renforcer. Manger et boire ensemble (surtout entre les
seigneurs et princes ou bien entre les hautes autorités ecclésiastiques) valaient la signature
d’un accord de paix. Dans la gamme des moyens de communications non verbale, le repas
permettait de faire connaitre les décisions, les innovations ou les changements™. Le rythme
des fétes exprimait la continuité des liens. On célébrait les nouvelles alliances fussent-elles

19 voir Gerd Althoff, 1996, p. 306-307

317

BDD-A21766 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

mariages ou soutien a la guerre. Il faut dire que 1’essentiel n’était pas le contenu du repas,
mais bien le fait d’étre ensemble. Le repas remplissait avec succes un role social dans la vie
de la communauté. Tous les registres qu’on a inventoriés en sont touchés. Si les nobles,
chevaliers et princes, fétaient les alliances, les adoubements, les investitures, les victoires, les
autres se conformaient plutdt au rythme canonique. Les grandes fétes religieuses donnaient
I’occasion a la célébration. Dans les couvents, les raisons pour se réunir autour d’un bon vin
et d’un repas n’étaient pas rares. Sauf les fétes imposées par la religion, on s’y assemblait
pour boire et manger a la mémoire des défunts, afin d’entretenir leur souvenir. Vers les Xle —
XllIe siecles les seigneurs et les princes utilisaient les banquets au profit de leur puissance.
C’¢était un signe de domination et un instrument de recruter de nouveaux vassaux. La féte
courtoise va se compliquer avec le temps, n’étant pas tout simplement un repas riche mais
aussi une occasion de confrontation — joutes, tournois — dans le méme but de renforcer le
pouvoir et d’affirmer la prééminence de 1’un sur I’autre.

Toute féte supposait une «mise en scéney’”, déployée par I’hote en honneur de ses
invités, ou bien dans le dessein de servir de modele. C’est 1’exaltation du pouvoir personnel et
le lieu parfait (le public) d’expression d’une prodigalité qui dépassait parfois les limites d’un
repas. Les seigneurs offraient des cadeaux aux musiciens ou aux pauvres.

Du point de vue symbolique, la table du seigneur signifie la domination de la nature
par I’homme. En réunissant sur sa table oiseaux, quadrupédes et poissons et puis les fruits de
la terre, ’homme prétend toucher la totalité de I'univers. Tout est 1a et il le maitrise. Cette
représentation est beaucoup plus fréquente que les idéaux d’humilité et de frugalité fixés par
la doctrine chrétienne.

La littérature courtoise met 1’accent sur 1’hospitalité, sur les divertissements, sur la
quantité et la qualité des mets, sur leur arrangement. On arrive, vers le Xle siccle, a déployer
un luxe inoui. Les couverts étaient en métaux précieux (or ou argent), les nappes étaient
finement brodées. On commengait a constituer des services de vaisselle, de présenter les plats
sous des cloches en argent, et méme a disposer sur la table des gobelets et des couverts pour
chaque hote. Les couverts ne représentaient pas la méme chose qu’aujourd’hui, tenant compte
du fait que la fourchette a deux dents commence a étre utilisée, au XVe siecle, en Catalogne.

La lecture des savoir-vivre récents m’a fait observer que les normes ont perduré
jusqu’a nous. Elles sont presque les mémes: il faut se laisser servir, ne pas étre glouton, ne pas
tendre la main vers les plats, ne pas claquer les I¢vres; il ne faut pas gratter les dents avec le
couteau ou parler a la bouche pleine. Le fil conducteur de ces normes et leur évolution menent
de I’abandon de la promiscuité et de I’exhibition des comportements physiques vers une
civilit¢ individualisée. L’homme partage le repas et pour cela il est nécessaire qu’il soit
convenable a table: a savoir, ne pas géner I’autre, lui laisser la libert¢ de mouvement et le
plaisir d’une bonne nourriture.

Tout changement au niveau du comportement est dicté par le progres économique et
par une certaine aisance implicitement acquise. L’utilisation des couverts et le passage vers
I’assiette sont deux phénomeénes a retenir. Celle-ci remplace les gros morceaux de pain. La
nappe était, au début, absente. Avec le temps elle devient une obligation de la part d’un hote
qui se respecte. De méme, il faut offrir de 1’eau, pour se laver, au début et a la fin du repas.

Pour les gens du Moyen Age se tenir convenablement a table était affaire d’auto-
controle, d’auto - contrainte et d’introspection. Ces trois pratiques se rapportent aux gestes, a

1 Au début, le peu d’espace dans les maisons imposait la table mobile, d’ou I’expression «mettre la tabley. Il n’y
avait pas dans le logis, une place assignée au repas en commun. La famille et/ ou les convives se réunissaient
dans la grande salle, qui, apres le repas servait comme abri a tout le monde, surtout autour du feu.

318

BDD-A21766 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

la tenue et aux paroles. Il est banni de dire des choses tristes, grossi¢res ou vulgaires a table.
Les mauvaises nouvelles n’y étaient pas annoncées™.

L’exces est mal vu, en dépit des coutumes moyenageuses qui invitent les convives a
bien boire et a bien manger. Les manuels de bienséance de plus tard condamnent eux aussi
I’excés, de quantité (il ne faut pas manger beaucoup), ou de qualité (il ne faut pas non plus
étre trop capricieux). L’invité a 1’obligation de manger tout ce qu’on lui offre, afin de ne pas
importuner son hote. Car, si quelqu’un arréte de manger et/ou fait de commentaires
inadéquats, il coupe I’appétit des autres. Le repas est embelli, de temps en temps, par la
présence des femmes. Dans la société courtoise, elle est capitale et on voit souvent les dames
du Moyen Age prenant la parole pendant la féte. Avec le temps leur présence va s’effacer.

Les codes alimentaires proposés par I’Europe médiévale restent des arguments forts du
pouvoir. Pourtant, ils ne sont pas les seuls. Ou bien, ce pouvoir n’est pas soutenu par la
nourriture, en tant qu’unique élément définitoire de 1’époque. Il nous reste, plus que certaines
habitudes — identiques, modifiées, enrichies — une forma mentis précieuse et insaisissable
parfois, grace a laquelle nous pouvons porter le regard sur nous-mémes avec clémence et
largesse.

Bibliographie sélective :

1. G. Althoff, Manger oblige: repas, banquets et fétes in Histoire de I'alimentation, Paris,

Librairie A. Fayard, 1996, sous la direction de J.-L. Flandrin et M. Montanari, p.305-315

Autrement, série Mutations, no 108/ septembre1989, Plaisirs et angoisses de la fourchette

Autrement, série Mutations / Mangeurs, no 154/ mars 1995, Mille et une bouches

A. M. Bantier, Pain et pdtisserie dans les textes médiévales latins antérieurs au Xllle

siecle in Manger et boire au Moyen Age, Actes du Colloque de Nice (15-17 octobre

1982), tome 1, Aliments et société, Les Belles Lettres, 1984, p.39-49

5. J. O. Benoist, Le Gibier dans I'alimentation seigneuriale (XI - XVe siecles) in Manger et
boire au Moyen Age, p. 74-82

6. A. Bourreau, Le Calice de Saint Donat. Légende autorité et argument dans la controverse
hussite (1414-1415) in Médiévales no 16/17 / 1989, P.U.U. Saint-Denis, 1989

7. D. Buschinger, La Nourriture dans les romans arthuriens allemands entre 1170 et 1210 in
Manger et boire au Moyen Age, p. 377-389

8. G. Comet, Dur ou tendre? Propos sur le blé médiéval in Médiévales, Médiévales no 16/17
/1989, P.U.U. Saint-Denis, 1989, p. 103 -112

9. A. Cortonesi, Autoconsommation et marché: [l'alimentation rurale et urbaine au bas
Moyen Age in Histoire de I'alimentation, p. 419-431

10. N. Elias, La Civilisation des meeurs, Paris, Calmann Lévy, 1998

11. J.-L. Flandrin, C. Lambert, Fétes gourmandes au Moyen /fge, Paris, Imprimerie
Nationale, Editions, 1998

12. J. Le Goff, La Civilisation de I’Occident médiéval, Paris, Flammarion, 1997

13. M. Montanari, La Faim et ['abondance. Histoire de [’alimentation en Europe, Paris,
Editions du Seuil, 1995

14. M. Montanari, Les Paysans, les guerriers et les prétres: image de la société et style de
I'alimentation in Histoire de I'alimentation, p. 295-303

15. J.-C. Miihlethaler, De la frugalité de l'ermite au faste du prince: les codes alimentaires
dans la littérature médiévale in Manger, Editions Payot, Lausanne, 1996

16. A. Planche, La Table comme signe de la classe. Le témoignage du comte d'Anjou (1316)
in Manger et boire au Moyen Age, p.239-241

o

12 «Le self control” va jusqu’a dissimuler d’éventuelles malaises ou douleurs” (D. Romagnoli, 1996, p. 521).

319

BDD-A21766 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

17. J.-F. Revel, Un Festin en paroles. Histoire littéraire de la sensibilité gastronomique de
[’Antiquité a nos jours, Paris, Tallandier, 2007

18. A. Riera-Melis, Société féodale et alimentation in Histoire de I'alimentation, p.397-417

19. D. Romagnoli, Guarda no sii vilan: les bonnes maniéres a la table in Histoire de
I'alimentation, p. 511-523

20. A. Rowley, A table ! La féte gastronomique, Paris, Gallimard, 1994

21. M. Sot, Mépris du monde et résistance des corps aux Xle et Xlle siecles in Médiévales no
8/1985, P.U.U. Saint -Denis, 1985

22. J. Verdon, Les loisirs au Moyen Age, Paris, Tallandier, 1980

320

BDD-A21766 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:45:49 UTC)


http://www.tcpdf.org

