JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES

LILIANA DIACONU

University of Bucharest

HAGIOGRAPHIC LEGENDS

Abstract: In the first part, the article is begining with the definition of legend, opposite of the
word’s etymology: a purpose explanatory narration or a comment about people and a
relevant issues, as Ovidiu Barlea affirmed, in ,, Romanian folklore”, the first volume. The
legend is supported on the popular curiosity, as old as people, who like to know everything
that’s going around, how you brouch the cosmos. The legends are born incessantly in various
way after the degree of evolution of mentality of the creator. Often, as it happens in case of
hagiography and religious legends, the subjects are borrowed from the biblical
backgroung.Having them as characters in God the Father, the Son, the devil, the Virgin and
the saints, religious legends throughout the Middle Ages enjoyed considerable success. Of all
the characters, the audience agreed was the devil and the saints. In such an important place
legends miraculous, which is located in a higher position as the legend is more civilized and
less universalistic religion. There are two forms of power represented by God and the devil.
The old legend then enters the upper literature and religion, Christ for genuine hero or god
must have suffered; human civilization as a whole is the result of personal redemption
through suffering. Saint is a Christian character the subject of a cult and lives in Paradise,
with God and the angels. Saints have strenght localized, hagiographic legends aiming to
justify local cults whose object is to them. The particularity of hagiographic legends consist,
not the formation mechanism and change themes, but the use of certain sources and collective
orientation defined mental activity. In the Romanian repertoire there are about six hundred
types of hagiographic legends, populated by characters such as: Mother of God, St. Peter, St.
Toader, St. Alexie, St. Andrew, St. George, St. Demetrius, St. Paraskeve, Sf. Sisoes; covers
other holidays of the year and prescriptions/prohibitions related to the celebration of this day,
which can be called legendary class calendar. Subcategories of hagiography as martyrs and
legends or cultic legends, the latter makes the transition from heroes religion to saints
religion. Many of hagiographic legends were born in the sixteenth century, when the cult of
the saints had an unusual swing. Localities which housed relics have become places of
pilgrimage, and the faithful wanted to know the details of biography, especially his miracles.
To satisfy the curiosity of pios pilgrims at the same time to respond to the needs of the cult
doomed commemoration day were made hagiographic legends. First hagiographic legends
were told by the contemporary saint, witnesses of the events. Historical personality of saint
lost his distinctive geographical context, in which they were conducted his life gradually has
been deleted; instead, the collective imagination of the masses inclined towards simplification
and miraculously creted from vague memories and ancient legends fund popular, the saint,
where the especially miraculous aspect of his life was marked. These old books in various
languages, have been preserved in the so-called mixed manuscript codices. A quick look
makes us notice some interesting names: ,, History of tobacco”, ,, Treptenicul”, ,, Rojdanicul”,
., Gromovnicul”, ,,Alexandria”, stopping us especially to , Codex Sturdzanus”, colection
made by priest Gregory. Some of the text encoded in reminded volume was left widespread
until the present: Sunday Legend, today Epistle of Jesus Christ, Mother of God’s trip to hell,
today Epistle of Virgin or Virgin’s Dream, Pray St. Sisinios, today Sisoes miracles. For Andre
Jolles, in Einfache Formen, the legend is integrated into a system, together with nine other
simple types, after Henrik Becker’s model and the german word designates only
hagiography. The purpose of this style of story is to illustrate the human form embodies Good

219

BDD-A21753 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:38:37 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

as saint expression of goodness and virtue. By the legend, the human form of manifestation of
the good is converted into a model to be emulated. In this senes, the legend totally ignores
“historical reality” for virtue and knowledge and recognition of the miracle.

Keywords: hagiographic legend, saint, God, devil, miraculous.

In vadita opozitie cu etimologia cuvantului, legenda denumeste o naratiune cu tel
explicativ sau un comentariu despre oameni §i aspecte mai proeminente. Legenda se reazema,
ca prim resort generator, pe curiozitatea populara, tot atat de veche cat si omul, avida de a sti
tot ceea ce se petrece in jur, cat tine intinderea cosmosului. Omul a inceput si caute
dezlegarea tainelor existentei, punandu-si Intrebarile cele mai felurite cu privire la fenomenele
si aspectele inconjuritoare de la astru pana la vierme, despre o naturd vazuta si nevazuta. *

Legenda se hraneste din pornirea funciara a omului de orice categorie de a
adauga de la sine la realitatea pe care o observa, de a o investi cu atribute pe care nu le are, de
a 1 se exagera peste masurd. Prin atare operatie realitatea datd a devenit mit.? De aceea,
legendele se nasc neincetat, in felurite modalitati, dupa gradul de evolutie a mentalitatii
creatorului. In mediul popular, procesul este frecvent, adesea utilizind reprezentiri din
legende mai vechi. Adesea insd, cum se Intdmpld mai cu seamd in cazul legendelor
hagiografice, religioase, subiectele sunt imprumutate dintr-un fond biblic. Nu suntem insa in
fata unor simple preludri, c¢i a unor procese mult mai complicate in urma carora subiectul
imprumutat, remodelat de conventia estetica, de tipul de sensibilitate si intelegere, se
indepdrteaza pana ajunge de nerecunoscut fata de sursa probabila. 3

Tematic, legendele au o cuprindere excesiv de mare, depdsind celelalte specii
narative in proza si in versuri. Se pare ca tematica lor intrece si pe cea ghicitorilor si a liricii
populare nu prin numarul tipurilor, cat prin diversitatea subiectelor i mai cu seama prin
ponderea acestora 1n viziunea populard despre lume. Bogatia excesiva si marea diversitate a
repertoriului aduc dificultdti mari cu privire la sistemul de clasificare. Astfel, Societatea
internationala pentru cercetarea naratiunilor populare a adoptat urmatoarea schema de
clasificare: | legende etiologice si escatologice,; 11 legende istorice; Il legende mitice (fiinte si
puteri supranaturale); 1V legendele religioase (mituri despre zei si eroi). Clasificarea nu e
totdeauna usoard, deoarece unele infatiseaza atribute care apartin celor doua categorii: unele
personalitati istorice au suferit o mitizare puternica, legendele lor fiind de fapt istorico-mitice,
dupa cum in grupa legendelor religioase se intalnesc figuri cu evidente trasaturi mitice, adica
precrestine, care cel mai adesea 1i dau alta configuratie decat cea din textele biblice. Cu cat o
figura biblica a devenit mai populara, cu atat a acumulat mai multe adaosuri folclorice care
pot duce chiar pana la o denaturare evidenta. * De asemenea, intre fiintele mitice existd o
ierarhie care stabileste intre ele un raport de vadita subordonare: Dumnezeu si dracul au puteri
discretionare, inclusiv cu privire la soarta cosmosului, pe care o ilustreazd grupa legendelor
etiologice si escatologice. De aceea, se cuvin a fi infatisati In fruntea acestora pentru a fi in
concordantd cu unitatea viziunii populare.’
Avandu-le ca personaje pe Dumnezeu-Tatal, Fiul, dracul, Fecioara si sfintii,
legenda religioasa s-a bucurat in intreg Evul Mediu de un succes considerabil. Dintre toate

! Birlea, Ovidiu, Folclor romdnesc, vol. 1, Ed. Minerva, Bucuresti, 1981, p.47

2 |dem, p.50-51

3 Angelescu, Silviu, Legenda, Editia a 3-a, Ed. Valahia, Bucuresti, 2008, p.59

* Cartojan, Nicolae, Cdrfile populare in literatura romdneascd, Ed. Enciclopedica Roméana, Bucuresti, 1974,
p.120

® Birlea, Ovidiu, Folclor roménesc, vol. L, Ed. Minerva, Bucuresti, 1981, p.62

220

BDD-A21753 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:38:37 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

aceste personaje, cele mai agreate de publicul de rand au fost dracul si sfintii. Inca in secolul
XIX, acestia din urma erau obiectul unor culte locale autonome. 6

In astfel de legende un loc important il ocupa miraculosul, care este localizat, intr-0
masura cu atat mai mare cu cat legenda este mai civilizata, iar religia mai putin universalista.
Cand, de exemplu, apare un intemeietor de religie se formeaza in jurul sdu un ansamblu de
legende cuprinse in cadrul cunoscut. Existd doud forme de puteri reprezentate prin Dumnezeu
si dracul. Astfel, eroul civilizator este nucleul de unde, prin diferentieri divergente, s-au ivit
diversele zeitati. El este considerat ca stramos al unui anumit grup, cdruia i apartin si
interventiile, formulele magice, ceremoniile introduse de erou. Pe masura ce astfel de eroi tind
sa devind zei si difuzeaza de la un popor la altul, ei includ eroii civilizatori locali, ale caror
legende pot subzista, doar numele eroului modificAndu-se. Vechea legenda patrunde atunci in
literatura superioara si in religie, Hristos: pentru a fi erou sau zeu veritabil trebuie sa fi suferit;
civilizatia umana in ansamblu este rezultatul rascumpararii prin suferinta individuala.

Stantul este un personaj crestin care reprezinta obiectul unui cult si care locuieste in
Paradis, alituri de Dumnezeu si de ingeri. ' Sfintii au o putere localizati, legendele
hagiografice propunandu-si sa justifice cultele locale al caror obiect il constituie acestia.

Aceastd categorie de legende este extrem de utild; nu pentru plicere se enumera
suferintele, faptele si eroismul sfintilor, ci in scop educativ, caruia i se adauga si scopul precis
si local: sa convingd auditoriul de puterea sfantului si sa se asigure cultul sau credinciosi si
resurse. Lumea in care aceste legende circula este asemanatoare cu aceea a eroilor civilizatori,
pamanteana, dar si supraterestra.

Literatura hagiografica este in majoritatea ei savanta, desi anonima. Ea se datoreaza
unui grup special constituit in interiorul vastei comunitati crestine, alcdtuit din calugari si
preoti. Legenda si cultul hagiografic pot fi, la randul lor, surse ale unor alte legende. Astfel,
particularitatea legendelor hagiografice rezidd, nu In mecanismul formarii si modificarii
temelor, ci doar in utilizarea anumitor surse si in orientarea colectiva a unei activitati mentale
definite.

In repertoriul roméanesc existd aproximativ sase sute de tipuri de legende
hagiografice, populate de personaje precum: Maica Domnului, Sf. Petru, Sf. llie, Sf. Toader,
Sf. Alexie, Sf. Andrei, Sf. Gheorghe, Sf. Dumitru, Sf. Cuvioasa Paraschiva, Sf. Sisoe; alte
tipuri se refera la sarbatorile de peste an si la prescriptiile/interdictiile legate de celebrarea
acestor zile, clasd ce poate fi numita legenda calendaristica. Subcategorii ale hagiografiei ar fi
si legendele martirilor sau legendele cultice, acestea din urma pe filiera mentalitard ce face
tranzitia de la cultul eroilor la cultul sfintilor.

Legendele despre vietile sfintilor apar in literatura romana inca din secolul al XVI-
lea, fiind Intr-o stransd corelatie cu literatura religioasa canonica, altadatd facand parte
integrantd din cultul ortodox. Nicolae Cartojan urmareste trasaturile distinctive ale categoriei
si legatura ei cu literatura populara. Astfel, cercetiatorul imparte materia care face obiectul
legendei hagiografice in doud grupe:

1. vieti de martiri (Eusebiu de Cesareea descrie martiriul primilor crestini — spanzurarea,
arderea pe rug, aruncarea in arena fiarelor, sfasierea cu unghii de fier);

2. vieti de asceti (odatd cu decretarea crestinismului ca religie oficiald, In vremea lui
Constantin cel Mare, apare o alti forma de eroism religios — ascetismul). 8

Multe dintre legendele hagiografice au luat nastere in secolul al XVI-lea, cand cultul
sfintilor luase un avant neobisnuit. Localitdtile ce addposteau moastele sfinte devenisera

® A.Van Gennep, Formarea legendelor, Ed. Polirom, lasi, 1997, p.99
" Idem, p.102

8 Cartojan, Nicolae, Cartile populare in literatura romdneascd, Editura Enciclopedicd Romana, Bucuresti, 1974,
p.175

221

BDD-A21753 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:38:37 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

locuri de pelerinaj, iar credinciosii voiau sa cunoasca amanuntele biografice, dar mai ales
minunile acestuia. Pentru a satisface curiozitatea pioasa a pelerinilor si in acelasi timp pentru
a raspunde la trebuintele cultului in ziua sortitd comemorarii, s-au alcatuit legendele
hagiografice. ° Referintele biografice au fost suplimentate cu numeroase ,,detalii”, tributare
traditiei populare, dar si curentelor filosofice ale timpului, cum ar fi mistica neoplatonica care
pretindea ca omul asupra caruia se revarsa nimbul sfinteniei se poate lepada de materialitatea
trupului, depasind barierele legilor fizice. Acest lucru vine sa explice si aparitia elementului
miraculos 1n legendele hagiografice.

Primele legende hagiografice au fost povestite de cei contemporani cu sfantul,
martori ai evenimentelor. Personalitatea istoricd a sfantului a pierdut trasaturile ei distinctive,
cadrul istoric si geografic in care s-au desfasurat viata lui s-a sters treptat; in locul acestora,
fantezia colectivd a maselor populare, inclinatd spre simplificare si miraculos, a creat, din
amintiri vagi si din fondul stravechi al legendelor populare, tipul sfantului, in care mai ales
latura miraculoasa a vietii lui a fost accentuata. 10

Aceste carti vechi, in diferinte limbi, s-au pastrat in asa-numitii codices manuscripti
miscellanei. O trecere rapida in revista ne face sd remarcam cateva nume mai interesante:
HIstoria tutunului”, ,, Treptenicul”, ,,Rojdanicul”, ,,Gromovnicul”, ,,Alexandria”, oprindu-ne in
mod special la ,,Codex Sturdzanus”, colectie realizata de preotul Grigorie. Unele dintre textele
codificate in volumul amintit au ramas la noi foarte raspandite pana in momentul de fata:
Legenda Duminicei, astazi Epistolia Domnului lisus Hristos; Caldtoria Maicei Domnului la
iad, astazi Epistolia Maicei Domnului, tesutd la un loc cu Visul Maicei Domnului; Ruga
santului Sisinie, astdzi Minunile sfantului Sisoe.

Dintre legendele apocrife, o mentiune aparte se cuvine a fi facutd in legatura cu
Legenda Duminicei, astizi Epistolia Domnului lisus Hristos, versiunea din ,,Codex
Sturdzanus”, care se incheie cu un blestem cu un impact deosebit asupra mentalului popular
romanesc: cei care neglijesc duminica declanseaza mania si pedeapsa.

Calatoria Maicei Domnului la iad, astazi Epistolia Maicei Domnului, are ca tema
principala coborarea in infern a unei divinitati. Mesajul acestei legende este unul moral-
religios, transmitand celor rdmasi pe pdmant ce 1i asteapta pe cei ce se abat de la norme.
Finalul legendei este ,,confirmat” de credinta cd cei ce mor intre Inviere si Duminica Mare
(Rusalii), sau numai in Saptdméana Luminata, ajung direct in Rai.

Ruga santului Sisinie, astdzi Minunile sfantului Sisoe,este numita de Nicolae Cartojan
»legenda fantastica”, avandu-si originea In lumea superstitiilor pagane. Cunoaste o intinsa
circulatie in folclor, influentand cu predilectie credintele si superstitiile privitoare la nastere si
primii ani ai copilariei. Conform legendei, o fiintd malefica, Avestifa, Aripa Satanei, furd cei
sase copii ai sorei lui Sisinie. Sfantul porneste in cautarea lor, blestemand sau binecuvantand
— dupa informatiile obtinute - , ulterior invingdnd demonul si silindu-1 sd-si divulge formele in
care se poate preface si numirile pe care le ia sub aceste Infafisari. Numele demonului scris
alaturi de numele sfantului au darul de a impiedica influenta negativa pe care o exercita
agentul malefic asupra lehuzelor si copiilor mici.

Pentru a scdpa de urmarile actiunilor nefaste, femeile lehuze poarta ca amuleta textul
legendei. In Bucovina sunt atestate credinte si practici potrivit cirora oamenii scriau numele
demonului pe peretii casei cu scopul indepartarii duhului necurat. Pentru protejarea nou-
nascutului, textul-amuleta se poarta intr-un saculet la gatul copilului, se pune in perna pe care
doarme sau in patut.

% Idem, p.178
9 1dem, p.178

222

BDD-A21753 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:38:37 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

Samburele primitiv al legendei pare sa fie o veche formuld de exorcism, din lumea
pagana, impotriva demonilor care puneau in pericol nasterea si viata copiilor mici, tema fiind
preluati de crestinism si dand nastere legendei hagiografice.

Legenda Sfintei Vineri, in care Sfanta insasi a fost supusa probei focului; aceasta
legenda (figurand in Codex Sturdzanus), copiatd de popa Grigorie din Mahaciu, provenind
insa din Mineceele grecesti ortodoxe, are la origine alt model: Sfanta Paraschiva - fecioara
frumoasa rezistand seductiei imparatului Antioh (sau Antonius) si supusd martiriului, dar
facand prozeliti pana atunci prin minuni §i botez; din ordin imperial a fost fiarta sapte zile si
sapte nopti in plumb topit si smoald si, nevatdmata de supliciu, "facand cruce peste zmeu" si
practicand exorcismul, e in fine decapitata. In aceasta ipostaza, Sfanta Vineri oscileaza intre
apartenenta ei la legenda hagiografica sau circumscrierea la cea mitologica.

Alexie, intrupeaza sub un singur nume doud personaje aparent eterogene: unul este
sfantul, omul lui Dumnezeu, cel care fuge de acasa in noaptea nuntii, pentru a se uni pe veci
cu Dumnezeu. El este un pribeag, care célatoreste prin lume, Tmbracat saracacios si rugandu-
se pentru oameni. Dupa cativa ani, se reintoarce acasa, fiind recunoscut abia dupa ce moare;
celalalt este omul dintre oameni, pe care traditia il fixeaza ca patron al ganganiilor. Exista
tradifia conform careia, de ziua lui, 17 martie, se dezgheatd si se deschide pamantul pentru
iesirea tuturor ganganiilor. Aceastd credintd reprezintd, de fapt, gestul nesabuit regasit in
legenda cocostarcului: la sfatul Sf. Petru, Dumnezeu adund toate ginganiile de pe fata
pamantului, le pune intr-un sac pe care il da lui Alexie sa il arunce in mare, fara sa-1 deschida.
Curiozitatea insad castiga batalia din interiorul lui Alexie, care deschide sacul, iar nesupunerea
al transforma in vinovat pentru toate neajunsurile pricinuite in lume de diferitele insecte, iar o
a doua metamorfoza presupune raportul om-pasare (cocostarc).

Protoevanghelia lui lacob, fratele Domnului a fost scrisd cu scopul de a lamuri
copiliria si viata Fecioarei Maria si de a sustine dogma imaculatei conceptii. Insisi nasterea
acesteia reprezintd un miracol: parintii sdi, loachim si Ana, o au la batranete. Ana ramane
insdrcinatd mirosind o frunzd sau o floare. Maria traieste intre trei si doisprezece ani la un
templu, unde primeste hrand din méana unui inger. Ajunsd la pubertate, Maria trebuie sa
paraseascd locul care a gazduit-o atdta timp si sa urmeze unui barbat in varstd, care sd o
protejeze. losif este ales prin proba sortilor sau a semnului divin, toti vaduvii poporului
trebuie sa vina la templu cu toiagul lor si unuia singur i se va arata semnul divin; de pe toiagul
lui Tosif, un batran de optzeci de ani, isi ia zborul o porumbita, simbol al celestului.

Pentru Andre Jolles, in Einfache Formen, legenda este integratd intr-un sistem,
alaturi de alte noud forme simple, dupd modelul lui Henrik Becker, iar termenul german
desemneaza exclusiv hagiografia.

Rostul acestui tip de povestire este de a ilustra Binele deoarece sfantul intruchipeaza
forma umana de manifestare a binelui si a virtugii. Prin intermediul legendei, forma umana de
manifestare a binelui este convertita intr-un model demn de a fi imitat. *2

Prima Forma aleasa de A. Jolles este legenda, pentru ca ea apare intr-un sector
determinat de o cultura occidentala si se prezintd ca un tot bine delimitat — legenda crestina -,
inca din primele secole. Prin urmare, nu se observa in totalitate aspectele pe care ea le poate
avea, dar, mai curand, se poate discuta despre un tip bine determinat, cu o realizare
particulara.

Existd intotdeauna avantajele de a sesiza puternic o Forma in punctul sau de
realizare, cand este intr-adevar ea insdsi; ceea ce intereseazd este, prin urmare, studiul
legendei, intr-un mileniu si 0 epoca in care ea este aproape singura lectura, validitatea sa fiind
un element esential, ea reprezentand unul dintre punctele cardinale ale cerului, intr-adevar

' 1dem, p.189
12 Angelescu, Silviu, Legenda, Editia a 3-a, Ed. Valahia, Bucuresti, 2008, p.124

223

BDD-A21753 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:38:37 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

singura care permite orientarea. Este adevarat ca acest avantaj poate constitui §i un pericol: n-
ar trebui ca legenda medievala sa fie o simpla paradigma, ar trebui evitatd acea imagine, care
sa ne propuna valoarea unui concept, care si inteleaga legenda cu toate puterile ei.™

In primele secole ale crestinatatii, afirma cercetitorul, ne aflim in prezenta
colectiilor, mai mult sau mai putin importante, care reunesc istoria si marturiile cu privire la
viata si actiunile sfintilor.

Acta Martyrum sau Acta Sanctorum se regaseste de-a lungul Evului Mediu, nu numai
in cartile care au fost citite, ci si prin influenta notabila pe care au exercitat-o artele plastice si
literatura. Avem un exemplu tipic prin Legenda Sanctorum sau Legenda aurea (cuvantul
legenda apare pentru prima datd) a episcopului Jacques de Voragine; aceasta, compusa pe la
mijlocul secolului al XlllI-lea, a deschis, pentru mai multe secole, un tratament particular al
legendei intre arte. Exprimate sub forma versificata sau in proza, legendele acestea au mari
asemanari la nivelul subiectelor propriu-zise — teme, motive, episoade — dar prezinta nuantari
particulare in ceea ce priveste perspectiva teologicd. Pe cand ciclurile occidentale au la baza
ideea ,,imaculatei conceptii” si au dezvoltat ,,cultul Fecioarei Maria”, Orientul ortodox
accentueaza calitatea Mariei de a fi ,,Maica a Domnului” .

Deci, tot ceea ce poate semnifica un sfant ca persoand se rezuma astfel: 1n primul
rand, dupa ce a aparut in mijlocul umanitétii ca un detindtor de virtuti, primeste confirmarea
prin miracol; pe de alta parte, odata hotarat caracterul sau plin de virtuti, este recunoscut si
confirmat dupa moartea sa, intr-o maniera independenta; in al treilea rand, odata ce noua fata
a personalitatii sale celeste este confirmata, se ataseaza virtutea sa si 1 se da putere. Toate
aceste semnificatii pot fi investite Intr-un obiect si restituite, fara interventii exterioare, prin
moaste.

Exista sfinti care cunosc, din leagan, rugaciunea. Devenind copii, ei se disting de
ceilalti, prin bundtate. Spre exemplu, puterea lor nu inceteazd a se manifesta si a actiona.
Exista sfinti curajosi, care luptd Tmpotriva tentatiilor, contra adversarilor diabolici, contra
diavolului, care, inca, se confruntd cu un tiran pagan. Existd sfinti laboriosi, care scriu
numeroase lucrari de pietate, sau care traverseaza, fara incetare, lumea pentru a converti
paganii prin predicile lor.

Folosind o formulad un pic transanta: sfantul nu da impresia ca ar exista pentru Sine,
doar pentru comunitate: este adevarat cd ramane dincolo de binecuvantare, de altare,
impodobite cu toate atributele sale.

In acest sens, legenda ignora total ,realitatea istorici” pentru cunoasterea si
recunoasterea virtutii si a miracolului.

BIBLIOGRAFIE

Angelescu, Silviu, Mitul si literatura, Editura Univers, Bucuresti, 1999.

Angelescu, Silviu, Legenda, Ed. a 3-a, Editura Valahia Colectia Randuiala,
Bucuresti, 2008.

Augé, Marc, Religie si antropologie, Editura Jurnalul Literar, Bucuresti, 1995.

Biedermann, Hans, Dictionar de simboluri, vol.l-1l, in romaneste de Dana Petrache,
Editura Saeculum 1.O., Bucuresti, 2002.

Birlea, Ovidiu, Folclorul romdnesc, vol. I-1I, Editura Minerva, Bucuresti, 1981-1983.

Birlea, Ovidiu, Antologie de proza populara epica, vol.l-1ll, Editura pentru
Literatura, Bucuresti, 1966.

Birlea, Ovidiu, Cercetarea prozei populare epice, in Revista de folclor, I, 1956, nr.1-
2.

13 Jolles, Andre, Einfache Formen varianta franceza Formes simples, Editions du Seuil, Paris, 1972, p.27-35

224

BDD-A21753 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:38:37 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014

Brill, Tony, Legendele romanilor, vol. I-1II, Bucuresti, Editura Grai si Suflet —
Cultura Nationala, 1994.

Cartojan, Nicolae, Cartile populare in literatura romaneasca, Editura Enciclopedica
Romana, Bucuresti, 1974 .

Chitimia,l.C., Clasificarea si definirea literaturii populare in prozd, in Folclorul
romdnesc in perspectiva comparatd, Editura Minerva, Bucuresti, 1971 .

Dragoslav, loan, Povestiri biblice populare, Editura Rosmarin, Bucuresti, 1994.

Eliade, Mircea, Sacrul si profanul, Editura Humanitas, Bucuresti, 2005 .

Ispas, Sabina, Preminte Solomon:Legenda populara romdneascd intre canonic §i
apocrif (studiu), Editura Saeculum 1.0., Bucuresti, 2006.

Ispas, Sabina, Tipologia legendei populare romdnesti (studiu), Editura Saeculum,
1998.

Jolles, André, Einfache Formen varianta franceza, Formes simples, Ed. de Seuil,
Paris, 1972.

Marian, Simion Florea, Legendele Maicii Domnului, studiu folcloristic, Bucuresti,
1904.

Olteanu, Antoaneta, Calendarele poporului romdn (Calendarul sarbatorilor cu data
fixa, calendarul sarbatorilor mobile, calendarul anotimpurilor, calendarul saptamanal,
calendarul zilelor si noptilor, calendarul lunar, cuprinde i vietile sfintilor ortodocsi),
Bucuresti, Editura Paideia, 2001.

Pamfile, Tudor, Mitologie romdneasca, Editie ingrijita, cu studiu introductiv si nota
asupra editiei de Mihai Alexandru Canciovici, Editura All, Bucuresti, 1997.

Papadima, Ovidiu, O viziune romdneasca a lumii: studii de folclor, Editura
Saeculum, Bucuresti, 1995.

Pop, Mihai, Folclor romdnesc, vol.I-1I, Editura Grai si Suflet-Cultura Nationala,
Bucuresti, 1998.

Pop, Mihai. Ruxandoiu, Pavel, Folclor literar romdnesc, Editura Didactica si
Pedagogica, Bucuresti,1991.

Ruxindoiu, Pavel, Folclorul literar in contextul culturii populare romdnesti, Editura
Grai si Suflet-Cultura Nationald, Bucuresti, 2001.

Stoian, lon M. Pr., Dictionar religios, Editura Garamond, Bucuresti, 1994.

Van Gennep, Arnold, Formarea legendelor, in romaneste de Lucia Berdan si Crina
loana Berdan, Editura Polirom, Iasi, 1997 .

Voronca Niculita, Elena, Datinile si credintele poporului roman adunate si asezate
in ordine mitologica, Cernauti, 1903.

*** Mica Biblie, Editura Arhiepiscopiei Bucurestilor, Bucuresti, 1994.

*** Noul Testament, versiune revizuita, redactata si comentatd de Bartolomeu Valeriu
Anania, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti,
1993.

**% Mic dictionar enciclopedic, Editura Univers Enciclopedic, Bucuresti, 2005.

225

BDD-A21753 © 2014 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:38:37 UTC)


http://www.tcpdf.org

