
MERIDIAN CRITIC No. 2 / 2015 (Volume 25) 

 

 

 
 
 

John Dewey şi Eugeniu Coşeriu  
despre necesitatea exprimării (libere) în ştiinţă 

 
 
 

Cristinel MUNTEANU 
Universitatea „Constatin Brâncoveanu” din Piteşti, România 

 
_________________________________________________________ 
 
Abstract: In this paper I aim at developping, through John Dewey’s work, one of 
Eugenio Coseriu’s ideas regarding the necessity of free speech in science. In order to 
adequately approach such a topic, I thought it proper to refer, first of all, to the 
relation between thought and speech, and afterwards to the relation between the 
freedom of thought and freedom of speech. John Dewey accurately demonstrates 
that there is no authentic freedom of thought in the absence of freedom of speech. 
Expression as such is necessary, since, on the one hand, in order for us to clarify our 
own ideas, we have to verbalize them (either in an oral or written form); on the other 
hand, we have to communicate them to the others, to deliver them to the public 
debate, with a view to verifying the accuracy of these ideas, so as to correct, confirm 
or reject them. Starting from the way Dewey discussed about the relation between 
intuition and expression, Coseriu refers in a similar manner to the relation between 
theory and inquiry of facts (as it happens in linguistics, for instance). 
Keywords: John Dewey, Eugenio Coseriu, freedom of speech, freedom of thought, 
intuition, expression. 

 
Domnului Prof. univ. dr. Rudolf Windisch, în 
semn de omagiu la împlinirea vârstei de 75 de ani 

 
1. Într-un amplu interviu, acordat în româneşte, Eugeniu Coşeriu atinge o 

problemă de etică a ştiinţei pe care o expune în felul următor:  
 

[D]atoria profesională a celui care ştie ceva şi care a avut o informaţie [de 
ordin ştiinţific] este să o dea tuturor. Este urât când cineva, deţinând o 
informaţie, o păstrează în secret, o utilizează numai el, pentru ca nu cumva s-o 
afle şi colegul. [...] [O]mul de cultură, care trebuie să fie o fiinţă morală şi 
conştientă de morala culturii, i-ar informa imediat pe ceilalţi. Ar spune: „Iată 
ce-am găsit. Sunt idei foarte noi. Vă dau şi vouă. Citiţi! O s-o multiplicăm 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:37 UTC)
BDD-A21065 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Cristinel MUNTEANU 
 

 

144 

imediat, ca s-o citească toţi”. Aşa aş proceda eu, de exemplu. [...] Mai ales 
atunci când informaţia este insuficientă. Ideile nu se pierd când se împart. 
Ştiinţa este o formă de împărtăşanie [s.m., Cr.M.]. Dacă am o idee şi chiar dacă ţi-o 
dau şi ţie, nu este ca şi cum ţi-aş da o sută de lei şi eu să nu-i mai am. (Coşeriu, 
2004, p. 61) 

 
1.1. De unde rezultă moralitatea unei astfel de atitudini sau, mai bine zis, 

ce anume justifică necesitatea adoptării unei astfel de conduite etice? Presupun că 
nu apare nicăieri, în niciun cod deontologic, vreo regulă care să sune aşa: Oamenii de 
ştiinţă/cercetătorii sunt obligaţi să le împărtăşească şi celorlalţi (confraţi/colegi) ideile valoroase pe 
care le-au căpătat/aflat în urma investigaţiilor proprii sau din alte surse. Cineva ar putea 
spune, bunăoară: „Bine, dar eu sunt în competiţie cu alţii şi, pe de altă parte, nici nu 
prea am încredere în moralitatea unora dintre colegi (Dacă îmi fură ideile?)... Cum 
să le dezvălui altora, înainte de a le publica sub forma definitivată a unei cărţi sau a 
unui articol, gândurile importante care mi se agită prin minte?! O, sacta simplicitas!”. 

1.2. Să fie atunci aceasta o naivitate din partea lui Coşeriu? Mă îndoiesc. 
Există o etică a ştiinţei care nu are nevoie să fie consemnată sau legiferată în vreun 
fel, fiindcă, aşa cum se întâmplă şi în alte cazuri, ea reiese din firescul, din 
normalitatea intrinsecă a activităţilor culturale. Cred că principiul formulat de 
Coşeriu are de-a face cu necesitatea exprimării (şi a libertăţii acesteia) 
corelată obligatoriu cu necesitatea libertăţii de gândire, când vine vorba de 
ştiinţă şi de filozofie, dar nu numai atunci. Voi încerca, în cele ce urmează, să 
clarific şi să dezvolt acest punct de vedere cu ajutorul lui John Dewey (un gânditor 
pe care Coşeriu, de altminteri, îl aprecia foarte mult). 

2. Iată un citat edificator, în care John Dewey se referă la aceste probleme: 
 

Persistă prejudecata că libertatea vorbirii, atât orală, cât şi scrisă, nu depinde 
de libertatea gândirii, şi că pe cea din urmă nu o poţi sustrage nicicum, de 
vreme ce se desfăşoară în interiorul minţii, acolo unde nu poate fi atinsă. O 
idee cum nu se poate mai greşită! Exprimarea ideilor în comunicare este una 
dintre condiţiile indispensabile ale trezirii activităţii de gândire nu doar în 
alţii, ci şi în noi înşine. Dacă ideile, atunci când se ivesc, nu pot fi 
comunicate, atunci ele fie slăbesc, fie se alterează şi mor. Aerul deschis al 
dezbaterii publice şi al comunicării reprezintă o condiţie indispensabilă atât 
pentru naşterea ideilor şi a cunoaşterii, cât şi pentru sporirea sănătăţii şi a 
vigorii acestora.1 (Dewey, [1931] 1963, p. 297) 

 
Două sunt aspectele surprinse de Dewey aici: (1) pe de o parte, pentru a ne 

lămuri nouă înşine propriile idei, trebuie să le dăm o expresie verbală (fie scrisă, fie 
orală), (2) pe de altă parte, pentru a verifica justeţea acestor idei, pentru a le corecta, 

                                                           
1 Precizez că traducerile fragmentelor (reproduse aici) din Dewey şi Jespersen îmi aparţin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:37 UTC)
BDD-A21065 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



John Dewey şi Eugeniu Coşeriu despre necesitatea exprimării (libere) în ştiinţă 

 

 

145 

nuanţa, confirma etc., trebuie să le comunicăm şi altora, trebuie să le încredinţăm 
dezbaterii publice. 

2.1. Să observăm, înainte de toate, că necesitatea irepresibilă de a da 
expresie gândurilor, cu scopul de a le face mai clare decât sunt în ascunzişul minţii, 
este resimţită şi de simplii vorbitori. Un celebru lingvist danez, Otto Jespersen, 
oferă câteva exemple pentru a ilustra volubilitatea verbală tipic feminină. Jespersen 
este uşor ironic în comentarii, însă, după părerea mea, unele dintre citatele date ar 
merita să fie tratate cu mai multă seriozitate:  

 
(i) „Ştii că sunt femeie, nu? Când gândesc, trebuie să vorbesc.”, spune 
Rozalinda, un cunoscut personaj shakespearian; iar ceea ce zice o tânără 
(dintr-un roman englezesc) este încă şi mai potrivit: (ii) „Vorbesc pentru a 
afla ce gândesc. Tu nu? Unele lucruri nu pot fi judecate până ce nu le auzi 
rostite”.2 (Jespersen, [1922] 1964, p. 253) 

 
2.2. La rigoare, şi antica formulă latinească (frecvent amintită în lucrările de 

didactică), docendo discitur, face referire, în esenţă, la acelaşi lucru: învăţându-i pe alţii, 
înveţi şi tu (nu doar fiindcă trebuie să te pregăteşti suplimentar, ca profesor, ci, mai 
ales, pentru că predând, adică vorbind altora, ajungi să pricepi materia respectivă 
mai bine). 

2.3. Desigur, raportul dintre gândire şi vorbire nu este unul de egalitate 
(din punct de vedere cantitativ). Se porneşte de la premisa că oamenii s-ar cuveni 
să gândească mai mult şi să vorbească mai puţin. În acest sens, înţelepciunea 
populară românească a creat expresia „ce-i în guşă, şi-n căpuşă”, caracterizând oamenii 
sinceri, care spun exact ce gândesc. Caracterizarea este una peiorativă, de bună 
seamă, izvorând dintr-o experienţă curentă de viaţă (nu-i bine ori nu-i sănătos să 
spui întotdeauna ce gândeşti), şi nu dintr-o intuiţie sau abilitate „de politician” 
(după Charles-Maurice de Talleyrand, limbajul este menit să ne ascundă gândurile, 
şi nu să ni le dezvăluie). 

3. Revenind la John Dewey, mi se par captivante acele locuri din opera sa 
în care el discută despre acea fază (specifică momentelor de revoluţie în ştiinţă), 
stăpânită de un soi de inefabil, în care doar se întrezăresc anumite idei, anumite 
sensuri, când exprimarea propriu-zisă nu se poate articula pe deplin nici măcar 
pentru cel care le gândeşte (v. Dewey, [1925 & 1929], 1958, p. 221.). 

3.1. Dewey este interesat mai ales de acele gânduri care duc la o schimbare 
de perspectivă în ştiinţă (o „schimbare de paradigmă”, cum i-am zice astăzi), cum 

                                                           
2 În original: „A woman’s thought is no sooner formed than uttered. Says Rosalind, « Do you know I 
am a woman? When I think, I must speak » (As You Like It, III. 2. 264). And in a modern novel a 
young girl says: « I talk so as to find out what I think. Don’t you? Some things one can’t judge of till 
one hears them spoken » (Housman, John of Jingalo, 346).”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:37 UTC)
BDD-A21065 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Cristinel MUNTEANU 
 

 

146 

este, de pildă, cazul revoluţiei ştiinţifico-filozofice provocate de Originea speciilor 
(1859) a lui Darwin: 

 
Există o diferenţă de gen între gândirea care manipulează obiectele şi 
esenţele primite pentru a deriva altele noi din relaţiile şi implicaţiile lor şi 
gândirea care generează o nouă metodă de observare şi clasificare a acestora. 
Este la fel ca diferenţa dintre reajustarea părţilor unui vagon pentru a-l face 
mai eficient şi inventarea locomotivei cu aburi. Una este formală şi aditivă; 
cealaltă este calitativă şi transformativă. (Dewey, [1931] 1963, p. 222) 

 
3.2. Vorbind despre libertatea gândirii, Dewey atrage atenţia asupra unei 

erori frecvente, care ar proveni din psihologia individualistă: aceea de a considera 
că gândul este „o capacitate sau o facultate înnăscută; tot ce-i trebuie pentru a 
funcţiona este o şansă exterioară”3. Greşeala, de altfel, a fost promovată şi de 
liberalism:  

 
S-a presupus, în acord cu întreaga teorie a liberalismului, că este suficient să 
înlături impedimentele externe pentru a asigura libertatea gândirii şi a 
expresiei; îndepărtaţi piedicile artificiale şi gândirea va opera [firesc]. (Ibidem) 

 
Într-un alt loc, Dewey este încă şi mai clar:  
 

Ştie prea puţine acel om care crede că libertatea gândirii este asigurată de 
relaxarea convenţiilor, a cenzurii şi a dogmelor intolerante. Relaxarea 
prilejuieşte şansa. Dar, deşi aceasta este o condiţie necesară, nu este şi una 
suficientă. Libertatea gândului denotă libertatea procesului de gândire, [adică] 
îndoiala specifică, investigaţia, suspansul, crearea şi cultivarea ipotezelor, 
încercările sau experimentările lipsite de vreo garanţie şi care implică riscuri 
ca irosirea, pierderea şi eroarea. (Dewey, [1925&1929] 1958, p. 222)4  

 
Într-adevăr, o altă formă de exprimare sau, mai degrabă, de exteriorizare 

(fiindcă nu-i vorba neapărat de comunicare verbală, de data aceasta) este punerea la 
lucru a ideilor, aplicarea lor, verificarea ipotezelor ş.a.m.d. Or, şi această formă de 
exteriorizare a conţinutului conştiinţei are nevoie de o anumită libertate. 

Cunoaşterea fenomenelor sociale este în egală măsură dependentă de 
comunicare ori de diseminare, fiindcă numai prin distribuire o astfel de cunoaştere 

                                                           
3 Şi încă: „Noţiunea implică toate erorile psihologiei individuale. Gândirea este luată drept o capacitate ori o 
facultate înnăscută; nu are nevoie decât de o şansă exterioară pentru a opera.” (Dewey, 1963, p. 296). 
4 Când vine vorba de politică (sau de teoria politicii), problema comunicării, a debaterii publice devine 
cu atât mai necesară: „Referirea la locul deţinut de gândirea individuală în teoria şi practica politică are 
o altă valoare. Dacă intenţiile şi gândurile subiective nu sunt menite cumva să se finalizeze în utopii şi 
dogme pitoreşti irelevante pentru acţiunea constructivă, atunci ele sunt supuse cerinţelor şi testelor 
obiective.” (Ibidem, pp. 220-221). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:37 UTC)
BDD-A21065 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



John Dewey şi Eugeniu Coşeriu despre necesitatea exprimării (libere) în ştiinţă 

 

 

147 

poate fi obţinută sau testată. Însă diseminarea (dissemination, în terminologia lui 
Dewey) nu este o împrăştiere a informaţiilor la întâmplare:  

 
Seminţele sunt semănate nu prin aruncarea lor oriunde, ci distribuindu-le în 
aşa fel încât să prindă rădăcini şi să aibă o şansă să crească. Comunicarea 
rezultatelor investigaţiei sociale reprezintă acelaşi lucru cu formarea opiniei 
publice. (Dewey, [1927] 1954, p. 177) 

 
4. Se întâlnesc, în opera lui John Dewey, multe alte idei care merită 

semnalate şi fructificate. De exemplu, Eugeniu Coşeriu remarcă, cu privire la artă, 
diferenţa de viziune dintre B. Croce şi J. Dewey:  

 
Identitatea de intuiţie şi de expresie, după Croce, e, în realitate, o identitate 
dialectică, adică, atunci când realizezi opera, această realizare se întoarce 
asupra intuiţiei. Şi opera se împlineşte şi se desăvârşeşte prin aceste mişcări 
spre realizare şi din realizare, prin modificarea şi precizarea intuiţiei se ajunge 
la o identitate totală. Un filozof american [= John Dewey, n.m. Cr.M.] 
observa că arta ca experienţă şi ca realizare nu e indiferentă. Opera nu e, 
deci, ca la Croce, numai operă interioară, ea este mai ales exteriorizare, 
anume ca exteriorizare e fundamentală şi mi se pare că, în general, această 
materializare e fundamentală pentru toate ştiinţele culturii. Şi e adevărat că se 
alege materia care convine intuiţiei. ( Coşeriu, 2004, p. 40) 

 
Lui Coşeriu i-a plăcut mult această idee a lui Dewey, potrivit căreia expresia 

rafinează intuiţia, fiindcă – aplicând-o la ştiinţă – i-a confirmat concepţia similară pe 
care o avea cu privire la raportul dintre teorie şi investigaţia faptelor (vezi Kabatek, 
Murguía, 1997, pp. 144-145). În ştiinţele culturii, pornim de la o intuiţie sigură (o 
cunoaştere originară, după Husserl), adică de la o cunoaştere nereflexivă care, cu 
timpul, ajunge să fie o cunoaştere reflexivă, justificată. Când cercetăm anumite 
fapte, avem de la început o teorie, care, pe parcursul investigaţiilor, ajunge să fie 
confirmată, corectată, nuanţată ş.a.m.d. 

 
 
 
Bibliografie 
 

Coşeriu, Eugeniu, 2004, Universul din scoică [1998 şi 2001], Interviuri realizate de Gheorghe 
Popa, Maria Şleahtiţchi şi Nicolae Leahu, Chişinău, Editura Ştiinţa. 

Dewey, John, 1954, The Public and Its Problems [1927], New York, Holt and Company. 
Dewey, John, 1958, Experience and Nature [1925 & 1929], New York, Dover Publications. 
Dewey, John, 1963, “Philosophies of Freedom”, în Idem, Philosophy and Civilization [1931], 

New York, Capricorn Books. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:37 UTC)
BDD-A21065 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Cristinel MUNTEANU 
 

 

148 

Jespersen, Otto, 1964, Language. Its Nature, Development and Origin [1922], London, George 
Allen & Unwin Ltd. 

Kabatek, Johannes; Murguía, Adolfo, 1997, « Die Sachen sagen, wie sie sind… ». Eugenio Coseriu 
im Gespräch [1994-1995], Tübingen, Gunter Narr Verlag. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:32:37 UTC)
BDD-A21065 © 2015 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

