
MERIDIAN CRITIC No. 2 / 2015 (Volume 25) 

 

 
 
 

Poezie şi revoluţie 
 
 

Ovidiu MORAR 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava, România 

 
_________________________________________________________ 
 
Abstract: If the majority of the avant-garde writers and artists considered necessary at 
one moment to put their tools in the service of the proletarian revolution, they 
followed closely in fact the main theses of Marx and Lenin, in which they strongly 
believed for a while. The idea of a “proletarian” or “revolutionary” art (i. e., of an art 
in the service of the proletarian revolution), discussed with a grain of salt by the main 
theorists of the Marxist doctrine (Marx, Engels, Lenin, Trotsky, etc.), was also 
emphasized in many writings of the avant-garde writers; thus, in 1930, the main 
surrealist publication symbolically changed its title from La révolution surréaliste to Le 
surréalisme au service de la révolution, as the French surrealists considered themselves in 
the service of the Comintern. Following their example, the first Romanian surrealists 
(Geo Bogza, Gherasim Luca, Paul Păun, S. Perahim, etc.) sustained in the fourth 
decade of the twentieth century the idea of an engaged art, and put their entire 
activity in the service of the proletarian revolution (during that period they also 
published political pamphlets and critical articles against the Romanian oligarchy, 
Fascism and the war in the left magazines of the time). 
Keywords: poetry, avant-garde, surrealism, revolution, communism. 

 
 
Dacă mulţi dintre corifeii avangardei au considerat necesar la un moment 

dat să-şi pună condeiul în serviciul cauzei revoluţiei proletare, ei n-au făcut decât să 
urmeze întocmai învăţătura marxist-leninistă, în care au crezut o vreme (mai mult 
sau mai puţin îndelungată, după caz) cu toată tăria. Şi dacă Marx privea istoria ca 
un proces dinamic generat de motorul luptei de clasă (i. e. „antagonismul dintre 
clasele exploatatoare şi clasele asuprite”1), revoluţia proletară, urmată de instaurarea 
dictaturii proletariatului, era văzută ca o etapă firească (recte necesară) în procesul 
de edificare a societăţii fără clase, în care ar fi trebuit să fie complet eradicată 
exploatarea omului de către om. Comunismul era definit de Marx „ca suprimare 
pozitivă a proprietăţii private – această autoînstrăinare a omului – şi deci ca 

                                                           
1 Karl Marx, Friedrich Engels, Manifestul Partidului Comunist, ediţia a II-a revăzută, Editura Nemira & Co., 
Bucureşti, 2006, p. 26. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Ovidiu MORAR 
 

92 

apropriere reală a esenţei umane de către om şi pentru om”.2 Prin această 
suprimare „pozitivă” a proprietăţii private, vechile „moduri particulare ale 
producţiei” – religia, familia, statul, dreptul, morala, ştiinţa, arta etc. – care-l 
„înstrăinează” pe om, sunt la rândul lor abolite, omul reîntorcându-se de la acestea 
„la existenţa sa umană, adică socială”.3 În noua orânduire, cultura burgheză, apanajul 
vechii clase dominante, va fi, în mod natural, înlocuită de cultura proletară. Însă 
cum va arăta aceasta şi dacă va fi chiar cu putinţă în condiţiile „dictaturii 
proletariatului”, nici Marx, nici Engels nu au oferit un răspuns edificator, ci mai 
degrabă se poate spune că au eludat chestiunea, descriind doar cum ar putea arăta 
în general societatea şi implicit cultura viitoare în condiţiile dispariţiei proprietăţii 
private şi a diviziunii muncii – teoretic n-ar mai trebui să existe, de pildă, poeţi, 
pictori, fizicieni, astronomi etc., ci oameni „universali” care, între altele, se vor 
ocupa cu poezia, pictura, fizica, astronomia etc.4, după cum n-ar mai trebui să 
existe culturi naţionale, ci o singură cultură universală. 

Pentru Lenin, celălalt ideolog important al comunismului şi principalul 
artizan al revoluţiei bolşevice, noua cultură trebuie să fie pătrunsă de „spiritul luptei 
de clasă a proletariatului pentru înfăptuirea cu succes a scopurilor dictaturii lui, 
adică pentru răsturnarea burgheziei, pentru desfiinţarea claselor, pentru înlăturarea 
oricărei exploatări a omului de către om”.5 Lenin, însă, consideră că noua cultură 
proletară nu poate face abstracţie de vechea cultură burgheză, dimpotrivă: „Trebuie 
să preluăm întreaga cultură pe care ne-a lăsat-o moştenire capitalismul şi cu ajutorul 
ei să construim socialismul”.6 În opinia sa, toate încercările de „a inventa o cultură 
proprie deosebită” sunt „greşite din punct de vedere teoretic şi dăunătoare din 
punct de vedere practic”, căci e necesară: „Nu născocirea unei noi culturi proletare, 
ci dezvoltarea celor mai bune modele, tradiţii, rezultate ale culturii existente din 
punct de vedere al concepţiei marxiste despre lume şi al condiţiilor de trai şi de 
luptă ale proletariatului în epoca dictaturii sale”.7 Lenin combate aici concepţia 
conducătorilor „Proletkult”-ului (Organizaţia pentru Cultura Proletară, fondată în 
1917 la Petrograd de Bogdanov şi Lunacearski), conform căreia cultura proletară ar 
fi trebuit creată în afara oricărei legături cu cultura trecutului, ca un experiment de 
laborator.8 

Aceeaşi opinie în legătură cu cultura proletară împărtăşeşte şi celălalt 
conducător al revoluţiei bolşevice, Leon Troţki, într-o lucrare ce s-a bucurat de cel 
mai mare interes în epoca în discuţie (Literatura şi Revoluţia, 1924). Pe urmele lui Marx, 
magistrul infailibil al tuturor ideologilor comunismului, Troţki admite (într-un capitol 

                                                           
2 Karl Marx, Manuscrisele economico-filozofice din 1844, în Marx, Engels, Lenin, Despre literatură şi artă, 
Bucureşti, Editura Minerva, 1974, p. 46. 
3 Ibidem, p. 85. 
4 Marx şi Engels, Ideologia germană (1845-1846), în Marx, Engels, Lenin, ed. cit., p. 52.  
5 V. I. Lenin, Despre cultura proletară, 1920, în Marx, Engels, Lenin, ed. cit., p. 148. 
6 Idem, Succesele puterii sovietice şi dificultăţile ei, 1919, în ed. cit., p. 303. 
7 Idem, Despre cultura proletară, ibidem, p. 148. 
8 Bazele esteticii marxist-leniniste, Bucureşti, Editura Politică, 1961, p. 637. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Poezie şi revoluţie 

 
93 

intitulat „Cultura proletară şi arta proletară”) că, dacă fiecare clasă conducătoare îşi 
creează propria cultură şi, implicit, propria artă, înseamnă că şi proletariatul trebuie 
să-şi creeze propria cultură şi propria artă, însă îşi pune imediat întrebarea dacă e 
posibilă existenţa unei culturi, respectiv a unei arte proletare. Răspunsul e, fără 
rezerve, negativ. Mai întâi, pentru că „proletariatul priveşte dictatura sa ca pe o 
scurtă perioadă de tranziţie” care, probabil, va dura câteva decenii şi nu secole, 
aşadar e puţin probabil că el va reuşi să creeze în acest timp o nouă cultură, dat 
fiind că îşi va cheltui energia „mai ales în cucerirea puterii, în păstrarea şi aplicarea 
ei celor mai urgente nevoi ale existenţei şi luptei viitoare”.9 Apoi, pe măsură ce noul 
regim se va consolida şi condiţiile vor deveni tot mai favorabile creaţiei culturale, 
proletariatul „se va dizolva tot mai mult într-o comunitate socialistă şi se va elibera 
astfel de caracteristicile sale de clasă, încetând astfel de a mai fi proletariat”.10 Cu 
alte cuvinte, nu poate fi vorba de construirea unei noi culturi în timpul perioadei de 
dictatură a proletariatului, iar în perioada următoare cultura nu va mai avea caracter 
de clasă întrucât clasele sociale vor fi dispărut, ceea ce „pare să conducă la 
concluzia că nu există cultură proletară şi nici nu a existat vreodată şi că de fapt nu 
e niciun motiv să regretăm asta”, căci: „Proletariatul ia puterea cu scopul de a 
termina pentru totdeauna cu cultura de clasă pentru a face loc Culturii omului”.11 
Ceva mai încolo, concluzia autorului e şi mai peremptorie: „În orice caz, cei 
douăzeci, treizeci sau cincizeci de ani de revoluţie proletară mondială vor rămâne în 
istorie ca cea mai dificilă trecere de la un sistem la altul, dar în niciun caz ca o 
epocă independentă de cultură proletară.”12 Mai mult decât atât, „termeni precum 
« cultura proletară », « literatura proletară » sunt periculoşi întrucât comprimă 
Cultura viitorului în limitele înguste ale prezentului. Ei falsifică perspective, 
violează proporţii, distorsionează standarde şi cultivă aroganţa unor mici cercuri, 
care e cea mai periculoasă”.13 

Troţki concede în continuare că există o creaţie artistică a unor proletari 
talentaţi, însă aceasta nu poate fi considerată literatură proletară, întrucât: 
„Muncitori individuali sau grupuri individuale de muncitori dezvoltă legături cu 
arta care a fost creată de inteligenţia burgheză şi se folosesc de tehnica ei, 
deocamdată, într-o manieră eclectică”.14 Creaţiile lor – consideră autorul – sunt 
departe de a reprezenta expresia „propriei lor lumi interioare proletare”. Pentru a 
putea vorbi de cultură proletară e nevoie să existe o legătură organică între aceasta 
şi activitatea culturală a întregii clase muncitoare; or, în opinia lui Troţki, „opera 
actuală a poeţilor care au ieşit din rândurile proletariatului nu se dezvoltă în acord 

                                                           
9 Leon Trotsky, Literature and Revolution, 1924, Chapter 6: “Proletarian Culture and Proletarian Art”, 
transcribed by N. Vaklovisky from 1957 Russell & Russell New York edition, June 2000, p. 80 
(trad. n.), http://www.marxists.org/archive/trotsky/works/1924/lit_revo.  
10 Ibidem. 
11 Ibidem, p. 81. 
12 Ibidem, p. 82. 
13 Ibidem, p. 89. 
14 Ibidem, p. 87. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Ovidiu MORAR 
 

94 

cu planul care e în spatele procesului de pregătire a condiţiilor viitoarei culturi 
socialiste, adică cu procesul de ridicare spirituală a maselor”.15 Chiar dacă producţia 
literar-artistică a poeţilor muncitori e „mult mai organică, în sensul că e conectată la 
viaţa, contextul şi interesele clasei muncitoare”, aceasta nu e literatură proletară, ci 
exprimă „procesul molecular al ridicării culturale a proletariatului”, iar o cultură 
viitoare de mare valoare născută din aceasta va fi „din fericire socialistă şi nu 
proletară”.16 

În locul termenului de „artă proletară”, desemnând arta creată de 
proletariat în perioada dictaturii sale, Troţki îl preferă pe cel de „artă revoluţionară” 
(vezi capitolul „Arta revoluţionară şi socialistă”). În opinia sa, la baza artei 
revoluţionare se află două tipuri diferite de probleme artistice: pe de o parte, există 
creaţii artistice ale căror teme reflectă Revoluţia, pe de altă parte, există opere care 
nu sunt legate tematic de Revoluţie dar care sunt în întregime impregnate de 
spiritul ei.17 Arta revoluţionară, care „reflectă contradicţiile unui sistem social 
revoluţionar”, nu trebuie însă confundată cu arta socialistă, ale cărei baze n-au fost 
puse încă, dar care urmează a se naşte din arta acestei perioade de tranziţie.18 Dacă 
prima trebuie să promoveze „consolidarea luptei muncitorilor împotriva 
exploatatorilor”, fiind impregnată de „un spirit de ură socială, care e un factor 
istoric creativ în epoca dictaturii proletare”, cea de a doua va promova spiritul de 
solidaritate, care va fi baza societăţii socialiste viitoare.19 

Ca şi Lenin, Troţki consideră că arta viitoare va fi de bună seamă realistă, 
căci: „Revoluţia nu mai poate trăi cu misticismul. Nici nu poate trăi cu 
romantismul (tot un fel de misticism sub un alt nume)”.20 Însă termenul realism 
trebuie privit în sens larg, ca o filozofie a vieţii şi nu „în sensul arsenalului 
tradiţional al şcolilor literare”; dimpotrivă, „noul artist va avea nevoie de toate 
metodele şi procesele dezvoltate în trecut, ca şi de altele noi, pentru a capta noua 
viaţă”.21 

Categoric, realismul era singura opţiune estetică în măsură să redea 
„adevărul” vieţii pe înţelesul proletarilor şi, totodată, să-i instruiască asupra luptei 
de clasă. Astfel s-a ajuns la aşa-numitul „realism socialist”, care, deşi apăruse, se 
pare, încă înainte de revoluţia din octombrie 191722, a fost impus în U.R.S.S. drept 
canon literar-artistic după 1932. Principalul teoretician al acestuia, Jdanov, afirma în 
1934 la Congresul scriitorilor revoluţionari de la Moscova că: „deşi literatura 
sovietică e cea mai tânără dintre toate, ea este cea mai bogată în idei, cea mai 
înaintată şi cea mai revoluţionară. Ea a putut să zdrobească în mod definitiv tot 

                                                           
15 Ibidem. 
16 Ibidem. 
17 Op. cit., Chapter 8: “Revolutionary and Socialist art”, p. 100 (trad. n.). 
18 Ibidem. 
19 Ibidem, p. 101. 
20 Ibidem, p. 103. 
21 Ibidem. 
22 Bazele esteticii marxist-leniniste, op. cit., p. 613. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Poezie şi revoluţie 

 
95 

obscurantismul, toate concepţiile supranaturale – lesturi ale literaturii burgheze. [...] 
Literatura sovietică este plină de tendinţă, este o artă cu tendinţă, pentru că nu 
poate să existe în epoca de clasă o literatură în afară de clase, care să nu aibă 
tendinţe, care să fie oarecum apolitică. Noi ne mândrim cu tendenţiozitatea 
literaturii noastre, deoarece tendinţa ei este îndreptată înspre dezrobirea 
muncitorimii şi a umanităţii întregi. Noi stăm solid pe terenul vieţii reale, ceea ce 
înseamnă ruperea de romantismul de tip vechi, care înfăţişa o viaţă inexistentă, 
târând pe cititor în lumea utopiilor”.23 

Realismul socialist era deci văzut de ideologii marxism-leninismului ca 
forma artistică desăvârşită, întrucât dovedea „o înţelegere profund veridică a vieţii, 
o reflectare a tendinţelor ei principale, îndeosebi a celor progresiste”, iar în al doilea 
rând pentru că era „o puternică armă ideologică a poporului în lupta sa pentru 
construirea societăţii comuniste”24; aşadar, cele două principii de bază ale 
realismului socialist erau „reflectarea veridică a realităţii” şi „educarea ideologică a 
oamenilor muncii”, ele formând „o unitate indisolubilă” întrucât în epoca dictaturii 
proletariatului „adevărul artistic contribuie la formarea conştiinţei comuniste, iar 
educarea în spiritul comunismului nu este posibilă decât printr-o reflectare veridică 
a vieţii”.25 Evident, realismul socialist era considerat a se opune ireductibil 
„formalismului burghez, expresie a individualismului” şi „una dintre expresiile 
crizei extrem de profunde în ghearele căreia se zbate cultura burgheză”26, acest 
antagonism fiind privit drept „reflectarea în artă a antagonismului dintre forţele 
sociale progresiste şi cele reacţionare, dintre tendinţa istorică a victoriei 
socialismului şi tendinţa istorică a imperialismului, care merge spre pieire şi 
prăbuşire”.27  

În ceea ce priveşte avangarda, deşi cei mai mulţi dintre corifeii săi au 
salutat cu entuziasm revoluţia rusă ca materializare a profeţiilor lui Marx, văzând în 
ea acea emancipare socială care trebuia să aducă eliberarea completă a omului de 
orice aservire, ideea de angajare politică şi, implicit, de literatură angajată a rămas 
pentru ea problematică, dat fiind că prin definiţie avangarda se opunea oricărei 
tutele. Astfel, de pildă, în „Manifestul federaţiei vagante a futuriştilor” publicat de 
V. Maiakovski, D. Burliuk şi V.  Kamenski în Gazeta futuristă din Moscova în 1918 
(aşadar după revoluţia din octombrie), se afirmă că: „Toţi poeţii se consideră nişte 
revoluţionari ai spiritului, orice revoluţie exterioară fiind pentru ei prea 

« meschină », prea « materială », pentru că ei văd « mai adânc », văd mai departe şi 
nu se mulţumesc cu mărunţişuri”.28 Putem conchide atunci că înregimentarea lor 

                                                           
23 Apud Alexandru Sahia, U.R.S.S. azi, Bucureşti, Editura Librăriei „Ion Creangă”, 1935, p. 175. 
24 Bazele esteticii marxist-leniniste, op. cit., pp. 627-628. 
25 Ibidem, p. 628. 
26 Ibidem, p. 632. 
27 Ibidem. 
28 Apud Livia Cotorcea, „Coordonate stilistice şi estetice ale avangardei ruse”, în Avangarda rusă, 
antologie, traducere şi note de Livia Cotorcea, Universitatea „Al. I. Cuza”, Iaşi, 2005, p. 43. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Ovidiu MORAR 
 

96 

politică ulterioară29 a fost mai degrabă conjuncturală decât rodul unui entuziasm 
genuin faţă de cauza revoluţiei? După 1922, statul sovietic încearcă tot mai mult să 
limiteze libertatea de creaţie, impunând prin decrete şi hotărâri oficiale ideea de 
„artă proletară” şi, dacă gruparea „Lef” aderă la acest deziderat, grupările 
imaginistă şi OBERIU se opun30 (de altminteri, din acest moment, orice mişcare de 
avangardă autentică, pentru a rămâne fidelă propriilor principii, ar fi trebuit să intre 
în opoziţie faţă de politica oficială). Cât despre suprarealiştii francezi, deşi cei mai 
importanţi membri ai grupului (André Breton, Louis Aragon, Paul Éluard, 
Benjamin Péret şi Pierre Unik) se înscriau în 1927 în Partidul Comunist Francez, 
iar revista La révolution surréaliste îşi schimba simbolic denumirea, în 1930, în Le 
surréalisme au service de la révolution, declarându-se de jure în subordinea Internaţionalei 
a III-a, cu foarte puţine excepţii (chiar şi cea a lui Aragon e discutabilă), niciunul 
dintre suprarealişti nu a acceptat de facto aservirea ideologică totală pe care 
stalinismul o reclama adepţilor săi. În 1933, Breton şi Éluard vor părăsi de altfel 
partidul, nemulţumiţi de dogmatismul lui, cu totul străin de spiritul libertar aflat la 
temelia suprarealismului. Într-o conferinţă prezentată în aprilie 1935 la Praga 
pentru organizaţia „Front Gauche” sub titlul Poziţia politică a artei azi, deşi susţine 
ideea necesităţii creării unui front comun împotriva capitalismului (denumit „un 
sistem monstruos de sclavie şi foame”31) şi că arta modernă trebuie să tindă spre 
„confuzia şi distrugerea societăţii burgheze”32, Breton consideră că „a pune poezia 
şi arta exclusiv în slujba unei idei, oricât de entuziaste, înseamnă a o condamna la 
imobilizare”.33 Într-un interviu acordat ulterior revistei pragheze Halo-Noviny, 
liderul suprarealismului se arată de acord ca acesta să se dezvolte în continuare în 
cadrul teoretic al materialismului dialectic34, susţinând ideea că arta autentică 
trebuia legată de activitatea socială revoluţionară, însă totodată subliniază 
necesitatea ca subiectivitatea să-şi recapete drepturile, întrucât „gândirea lirică nu 
poate fi decât momentan dirijată”.35 Într-un alt interviu acordat revistei socialiste 
de cultură Indice din Santa Cruz de Tenerife în mai 1935, el afirmă ritos că „opera 
de artă trebuie dezlegată de orice scop practic” şi că „imaginaţia artistică trebuie să 
rămână liberă”.36 Luând ca exemplu cazul tragic al lui Maiakovski, Breton conchide 
că: „arta se poate pune în slujba unei idei politice în perioada în care această idee se 
transformă în act, însă e indispensabil ca apoi să-şi redobândească independenţa”.37 

                                                           
29 În 1922, Maiakovski înfiinţează organizaţia „Lef” („Frontul stâng”), autodeclarată ca ţinând de 
„futurismul comunist”, ibidem, p. 44. 
30 Ibidem, p. 91. 
31 André Breton, « Position politique de l’art aujourd’hui », în Position politique du surréalisme, Éditions 
Sagittaire, Paris, 1935, p. 18. (trad. n.) 
32 Ibidem, p. 23. 
33 Ibidem, p. 35. 
34 Op. cit., p. 64. 
35 Ibidem, p. 65. 
36 Op. cit., p. 72. 
37 Ibidem, p. 76. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Poezie şi revoluţie 

 
97 

Această poziţie va însemna, fără doar şi poate, despărţirea oficială de stalinism, 
marcată printr-o scrisoare trimisă la 20 aprilie 1935 organizatorilor Congresului 
internaţional pentru apărarea culturii şi semnată de toţi membrii grupului 
suprarealist. Se reafirmă aici refuzul renunţării la libertatea de gândire în favoarea 
unei ideologii („salvgardarea libertăţii de gândire cu orice preţ”38), sunt citate 
cuvintele rostite de Lenin în 1905 că „libertatea cuvântului şi a presei trebuie să fie 
completă”, pornind de la care se susţine ideea că „afirmarea liberă a tuturor 
punctelor de vedere, confruntarea permanentă a tuturor tendinţelor constituie 
fermentul cel mai indispensabil al luptei revoluţionare”39, iar în încheiere se 
consideră că regimul stalinist s-a transformat în însăşi negaţia a ceea ce ar fi trebuit 
să fie şi, în consecinţă, i se aruncă mănuşa: „Acestui regim, acestui şef, noi nu 
putem decât să le arătăm formal sfidarea noastră”.40 

Din acest moment, o parte dintre suprarealişti în frunte cu Breton aderă la 
troţkism şi la bolşevismul disident. Teoreticianul „revoluţiei permanente” (care, 
după cum preconizase Marx41, însemna continuarea revoluţiei în toate ţările 
dezvoltate ale lumii, până când forţele de producţie vor fi concentrate în mâinile 
muncitorilor) era privit ca singurul revoluţionar şi marxist autentic rămas (încă din 
1926, Troţki înfiinţase Opoziţia de Stânga împotriva stalinismului, iar în 1938 avea 
să fondeze la Paris Internaţionala a IV-a, considerând că Internaţionala a III-a era 
definitiv compromisă). În 1938, Breton călătoreşte în Mexic, sub pretextul unei 
misiuni culturale franceze, pentru a-l cunoaşte personal pe Troţki şi, impresionat de 
izolarea eroică a acestuia, va scrie entuziast: „L-am văzut ca pe omul care şi-a pus 
geniul în slujba celei mai mari cauze pe care o cunosc. L-am văzut alături de Lenin 
şi, mai târziu, ca singurul care a continuat să apere ideile lui Lenin. L-am văzut 
stând singur printre tovarăşii săi căzuţi... acuzat de cea mai mare crimă posibilă 
pentru un revoluţionar, ameninţat în fiecare ceas al vieţii sale [...] Şi totuşi, câtă 
stăpânire de sine, câtă siguranţă de a fi trăit în acord cu principiile sale, cât curaj!”42 
Împreună cu Troţki şi pictorul Diego Rivera, Breton redactează un Manifest pentru o 
artă revoluţionară independentă, ale cărui coordonate principale erau respingerea 
dictaturilor stalinistă şi fascistă, necesitatea păstrării libertăţii de creaţie şi a unirii 
scriitorilor şi artiştilor care susţineau în continuare cauza Revoluţiei, însă nu (mai) 
erau dispuşi să accepte tutela partidului comunist. 

Pornind de la constatarea că regimurile de teroare instaurate în Europa au 
condus la distrugerea pe o scară tot mai largă a condiţiilor care fac posibilă creaţia 
artistică şi la degradarea crescândă a operei de artă şi a condiţiei artistului, autorii 
manifestului consideră că atitudinea neutră, de respingere pasivă atât a 

                                                           
38 « Du temps que les surréalistes avaient raison », Paris, august 1935, în André Breton, Position 
politique du surréalisme, op. cit., p. 108. (trad. n.) 
39 Ibidem, p. 109. 
40 Ibidem, p. 118. 
41 v. Adresa Comitetului Central către Liga Comunistă, 1850. 
42 Apud Jay Woolrich, Politics of Surrealism (trad. n.), http://www.oocities.org/zouth4sa/art2.html. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Ovidiu MORAR 
 

98 

comunismului cât şi a fascismului, „se potriveşte temperamentului filistinului, 
conservatorului şi fricosului”.43 Adevărata artă – afirmă ei în continuare – „nu 
poate să nu fie revoluţionară, să nu aspire la o completă şi radicală reconstrucţie a 
societăţii”, „pentru a elibera creaţia intelectuală de lanţurile care o leagă”, ca şi 
pentru a permite „întregii omeniri să se ridice la acele înălţimi la care numai genii 
izolate au ajuns în trecut”, căci „numai revoluţia socială poate curăţa drumul pentru 
o nouă cultură”.44 Ceva mai încolo, ideea responsabilităţii artistului în construirea 
societăţii viitorului va fi reiterată şi mai categoric: „concepţia noastră despre rolul 
artei e prea înaltă pentru a-i refuza o influenţă asupra destinului societăţii. Credem 
că ţelul suprem al artei din epoca noastră este să ia parte activ şi conştient la 
pregătirea revoluţiei”.45 

În consecinţă, autorii se declară susţinători ai cauzei comunismului, pe care 
însă nu-l identifică cu stalinismul, ci dimpotrivă, îl consideră chiar opusul acestuia, 
pe care îl condamnă fără drept de apel: „Dacă, totuşi, respingem orice solidaritate 
cu birocraţia ce controlează acum Uniunea Sovietică, e numai pentru că în ochii 
noştri aceasta reprezintă nu comunismul, ci cel mai perfid şi periculos inamic al acestuia 
(s. n.)”46. Urmează o critică extrem de dură a regimului stalinist şi a efectelor 
sale nocive asupra creaţiei artistice: „Regimul totalitar din U.R.S.S., activând 
prin aşa-numitele organizaţii culturale pe care le controlează în alte ţări, a 
răspândit în întreaga lume un amurg adânc ostil oricărui fel de valoare spirituală; un 
amurg de murdărie şi sânge în care, deghizaţi în intelectuali şi artişti, parvin acei 
oameni care fac din servilism o carieră, din minciuna plătită un obicei şi din 
instigarea la crimă o sursă de plăcere. Arta oficială a stalinismului, cu o evidenţă 
fără seamăn în istorie, oglindeşte eforturile lor de a pune o faţă frumoasă profesiei 
lor mercenare”.47 Împotriva totalitarismului stalinist şi hitlerist, autorii susţin 
necesitatea creării unui front comun al scriitorilor şi artiştilor: „Aversiunea pe care 
această ruşinoasă negare a principiilor artei o provoacă în lumea artistică – o 
negaţie pe care nici măcar statele sclavagiste n-au îndrăznit niciodată s-o ducă atât 
de departe – ar trebui să provoace o activă, fără compromis condamnare. Opoziţia 
scriitorilor şi artiştilor e una dintre forţele care pot contribui cu folos la 
discreditarea şi răsturnarea regimurilor ce distrug, o dată cu dreptul proletariatului 
de a aspira la o lume mai bună, orice sentiment de nobleţe şi chiar de demnitate 
umană”.48  

Autorii admit că statul revoluţionar trebuie să se apere „împotriva 
contraatacului burgheziei”, chiar şi atunci când acesta „se drapează în steagul 
ştiinţei sau al artei”, însă constată existenţa unei prăpăstii între aceste „măsuri 

                                                           
43 André Breton, Diego Rivera, Manifesto for an Independent Revolutionary Art, loc. cit. (trad. n.) 
44 Ibidem. 
45 Ibidem. 
46 Ibidem. 
47 Ibidem. 
48 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Poezie şi revoluţie 

 
99 

temporare de autoapărare revoluţionară” şi „pretenţia de a da ordine creaţiei 
intelectuale”, astfel încât: „Dacă, pentru mai buna dezvoltare a acestor forţe ale 
producţiei materiale, revoluţia trebuie să construiască un regim socialist cu control 
centralizat, pentru dezvoltarea creaţiei intelectuale trebuie stabilit de la început un 
regim anarhist al libertăţii individuale. Nicio autoritate, niciun ordin, nici cea mai 
mică urmă de ordin de sus!”49 

În final, autorii manifestului consideră necesară constituirea unei federaţii 
internaţionale a artiştilor şi intelectualilor care susţin ideea unei arte revoluţionare 
independente: „Scopul acestui apel e de a găsi un teren comun pe care să se 
reunească toţi scriitorii şi artiştii revoluţionari, pentru a servi mai bine revoluţia prin 
arta lor şi pentru a apăra libertatea acestei arte însăşi împotriva uzurpatorilor 
revoluţiei. [...] Ştim foarte bine că mii şi mii de gânditori şi artişti izolaţi sunt astăzi 
împrăştiaţi prin lume, iar vocile lor sunt înecate de coruri zgomotoase de mincinoşi 
bine disciplinaţi. [...] Fiecare tendinţă progresistă în artă e distrusă de fascism ca 
«degenerată». Fiecare creaţie liberă e numită «fascistă» de către stalinişti. Arta 
revoluţionară independentă trebuie să-şi strângă forţele pentru lupta împotriva 
persecuţiei reacţionare. [...] O astfel de unire a forţelor e scopul Federaţiei 
Internaţionale a Artei Revoluţionare Independente pe care credem că e necesar 
acum să o constituim”.50 Nu înainte de a preconiza un congres mondial care să 
marcheze oficial crearea federaţiei în discuţie, manifestul se încheie cu declararea 
scopurilor acesteia sub formă lozincardă: 

 
Independenţa artei – pentru revoluţie. 
Revoluţia – pentru completa eliberare a artei!51 

 
Un alt important corifeu al suprarealismului, poetul Paul Éluard, afirma 

într-un text publicat în 1939 că: „A venit vremea ca toţi poeţii să aibă dreptul şi 
datoria de a susţine că sunt profund ancoraţi în viaţa celorlalţi oameni, în viaţa 
comună”.52 În consecinţă, el respinge ideea de „poezie pură”, căci: „Forţa absolută 
a poeziei va purifica oamenii, toţi oamenii”, astfel încât, după cum preconiza şi 
Lautréamont: „Toate turnurile de fildeş vor fi demolate, toate cuvintele vor fi sacre 
şi omul, acordat în fine la realitatea care e a sa, nu va trebui decât să închidă ochii 
pentru a deschide porţile miraculosului”.53 Poezia veritabilă, susţine el în 
continuare, se află în tot ceea ce nu se conformează moralei burgheze, „în tot ceea 
ce eliberează omul de acest bine abominabil care are chipul morţii”, ea putând fi 
găsită la fel de bine în opera lui Sade, Marx, Picasso, Lautréamont sau Freud, ca şi 
în invenţia radioului, în revolta minerilor din Asturia sau în grevele din Franţa şi 
                                                           
49 Ibidem. 
50 Ibidem. 
51 Ibidem. 
52 Paul Éluard, L’Évidence poétique, în La Vie immédiate suivi de La Rose publique et de Les Yeux fertiles, 
Paris, Éditions Gallimard, 1976, p. 9 (trad. n.). 
53 Ibidem, p. 10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Ovidiu MORAR 
 

100 

Belgia.54 De altfel, Éluard afirmase exact aceleaşi idei cu mult înainte, inclusiv sub 
formă poetică, de pildă într-o Critică a poeziei publicată în 1932 în volumul La Vie 
immédiate: „Se înţelege că urăsc regnul burghezilor / Regnul poliţailor şi al 
preoţilor / Dar şi mai mult urăsc omul care nu le urăşte / Ca mine / Din toată 
inima. // Îl scuip în faţă pe omul mai mic decât natura / Care nu preferă tuturor 
poemelor mele această Critică a poeziei.”55 

Cât despre celălalt poet marcant al suprarealismului francez, Louis Aragon, 
angajarea sa în serviciul cauzei Revoluţiei a fost totală (în sensul adeziunii 
necondiţionate la stalinism), acesta fiind de altminteri şi principalul motiv al 
rupturii cu André Breton. Emblematic rămâne, desigur, poemul Front rouge, care în 
momentul publicării sale în Franţa (în iulie 1931, în Littérature de la Révolution 
mondiale, organ al Uniunii Internaţionale a Scriitorilor) a provocat un mare scandal, 
autorului intentându-i-se chiar un proces pentru instigare la omor56. Atât ca mesaj 
cât şi din punct de vedere retoric (sub forma reportajului liric), textul a reprezentat 
un model de poezie militantă, mai ales prin versuri ca acestea (primele au constituit 
şi motivul principal al incriminării autorului): „Omorâţi poliţiştii / tovarăşi / 
Omorâţi poliţiştii / Mai departe, mai departe spre vest unde copiii / bogaţi dorm şi 
târfele de clasa întâi / după Madeleine Proletariat / furia ta mătură Elysée / Ai tot 
dreptul la Bois de Boulogne în timpul săptămânii / Într-o zi vei arunca în aer Arcul 
de Triumf / Proletariat cunoaşte-ţi puterea / Cunoaşte-ţi puterea şi elibereaz-o 
/.../ Viermele burgheziei / zadarnic încearcă să-şi unească segmentele divizate / 
Aici agonizează convulsiv o clasă / amintirile de familie cad în fragmente / Pune-ţi 
călcâiul pe aceste vipere dezmorţite /.../ Sunt aici pentru eliminarea unei lumi 
inutile / Aici cu intoxicare pentru distrugerea burgheziei / A existat vreodată 
vânătoare mai bună decât urmărirea / acestei vermine ce se ascunde în fiecare colţ 
al oraşelor / Eu cânt dominaţia violentă a Proletariatului asupra burgheziei / 
pentru anihilarea acestei burghezii / pentru totala anihilare a acestei burghezii”. 
(trad. n.) Poate că modelul acestui tip de poezie ar trebui căutat însă mai întâi la 
primul mare poet al revoluţiei ruse, Vladimir Maiakovski, care, de pildă, în Marşul 
pe stângul (1918), exclama în final: „Strângeţi, / voi degete-ale proletariatului, / 
gâtlejul orânduirilor vechi! / Daţi bolta deoparte cu pieptul! / Cu steaguri să-i 
umpleţi adâncul! / Cine porneşte cu dreptul? / Stâng, / stâng, / stângul!”57 

După modelul suprarealiştilor francezi, ultimii doi ani de existenţă ai 
revistei româneşti de orientare suprarealistă unu (1928-1932) vor fi marcaţi, prin 
hotărârea redactorilor Saşa Pană şi Stephan(e) Roll (care se vor şi înscrie, de altfel, 

                                                           
54 Ibidem, p. 17. 
55 Idem, Critique de la poésie, în op. cit., p. 113. 
56 Deşi recunoaşte că nu aderă la ideea de poezie angajată, André Breton ia imediat apărarea poetului 
în articolul « Misère de la poésie. „L’affaire Aragon” devant l’opinion publique », considerând că 
limbajul poetic nu poate fi judecat după aceleaşi criterii ca limbajul comun. Aragon va fi ulterior 
achitat. 
57 Vladimir Maiakovski, Poeme, traducere de Cicerone Theodorescu, antologie şi prefaţă de Ion Vasile 
Şerban, Bucureşti, Editura Albatros, 1973, p. 172. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Poezie şi revoluţie 

 
101 

în partidul comunist), de un militantism politic tot mai făţiş, astfel încât, pe lângă 
literatura angajată ce va fi publicată în paginile sale, se vor strecura chiar, după cum 
va susţine mai târziu Saşa Pană în cartea sa de memorii, mesaje cu caracter politic 
subversiv (prin publicarea de recenzii la filmele lui Eisenstein, la cărţile lui 
Maiakovski, Aragon, John Reed58, la cărţile-biografii ale lui Lenin de Valeriu Marcu 
şi Malaparte, sau de proteste faţă de suspendarea revistei Veac nou editate de Sahia 
şi faţă de campania judiciară declanşată în Franţa împotriva lui Aragon după 
apariţia poemului Front rouge etc.)59 Aidoma lui Éluard şi Aragon, avangardiştii de la 
unu susţin ideea unei literaturi ancorate în realitatea socială contemporană şi care să 
militeze împotriva exploatării. Astfel, de pildă, în manifestul Poezia agresivă sau despre 
poemul reportaj, publicat în mai 1931, Paul Sterian consideră că, în epoca frământată 
de după marele război, nu mai e posibil a scrie poezie în vechea manieră, căci 
starea de spirit s-a schimbat radical, iar evenimentele se precipită în continuare; 
„adevăratul poet” e acum reporterul, iar poezia trebuie „să iasă din lâncezeală şi să 
devie AGRESIVĂ”.60 Într-un alt articol-program din octombrie 1932 intitulat 
„Schimbarea la faţă a cuvântului”, Miron Radu (Paraschivescu) susţine că 
suprarealismul, datorită „egocentrismului” său ireductibil, trebuie depăşit în sensul 
unei poezii sociale militante: „Situarea poemului în dinamica vieţii sociale coincide 
cu potenţa vârstei creatoare a poetului, poemul fiindu-i o expresie profund 
sufletească, desfăcut de orice normă, plecând de la fundamentul individului, o 
emanare asemeni lavei vulcanice, existenţa lui e raportată direct la resursele 
senzoriale, la mai mica sau mai marea lui înverşunare împotriva oprimării.”61 Aceeaşi 
poziţie va fi exprimată şi mai vehement în numărul următor al revistei de 
Gheorghe Dinu (alias Stephan Roll) într-un articol ce denunţă absurditatea 
procesului intentat lui Geo Bogza pentru pornografie. După ce îi acuză pe 
suprarealiştii francezi (inclusiv pe Aragon) de laşitate pentru că nu şi-au repudiat 
trecutul suprarealist şi nu au trecut „cu toată abnegaţia” la revoluţia socială, acesta 
conchide că: „Metafizica de altădată trebuie schimbată în materialismul ştiinţific de 
azi ca alhimia în chimia ştiinţifică, în condiţiile de viaţă ultimă, în nevoile fireşti şi în 
drepturile imperative ale omului, în energia sa infailibilă pusă în primul plan al 
naturii şi cu morala lui rămasă spre ruşinea celorlalte regnuri animale, inferioară, 
egocentrică, camuflată în mituri, în sisteme şi în amănuntul mic şi ridicol al 
procesului de peste câteva zile intentat lui Geo Bogza.”62 Gh. Dinu publică 
totodată poeme şi reportaje în care susţine deschis lupta proletariatului. Reportajul 
„Golful proletar”, de pildă, publicat tot în nr. 48 / octombrie 1932, descrie „munca 
istovitoare” a hamalilor din docuri „pentru răsplata mizeră a celor câţiva zeci de 
lei”, iar poemul Primăvara din numărul următor e un adevărat imn închinat 

                                                           
58 E vorba de Dix jours qui ebranlèrent le monde, un elogiu al revoluţiei bolşevice. 
59 Saşa Pană, Născut în ’02, Bucureşti, Editura Minerva, 1973, pp. 645-646. 
60 Paul Sterian, „Poezia agresivă sau despre poemul reportaj”, în unu, nr. 35, mai 1931. 
61 Miron Radu, „Schimbarea la faţă a cuvântului”, în unu, nr. 48, octombrie 1932. 
62 Gheorghe Dinu, „Sugestii înaintea unui proces”, în unu, nr. 49, noiembrie 1932. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Ovidiu MORAR 
 

102 

proletarilor, în maniera grandilocventă a celebrului Front rouge de Aragon, poetul 
suprarealist francez admirat pentru poziţia sa filo-stalinistă: „În degetele voastre 
înfloreau salcâmii / Salcâmii ca o grevă a albelor petale / Scârţâiau în uşi defuncte 
din sceptre regii / Un tam-tam bătea acum în nicovale. / Steaguri flutură cu 
gelatina-n sânge / Jucau umbrele de foc pe busturile de piele / Steaua care cade e 
lacrima ce nu mai plânge / Fabricilor aşteptând în noapte ca girafe / Cu gâtul 
învelit în bezne / Cu motoarele în fugă. / Voi cu flăcările pe mâini, cu laurii pe 
glezne / Muiaţi această seară cu coatele în aur / Ascuţiţi braţele ca o sabie / De 
vârful fără precedent al lumii / Din Dumnezeu rămăsese o vrabie / Umblând 
printre boabe (…)” În consens cu ideea de poem-reportaj, Geo Bogza publică în 
acelaşi număr un Poem petrolifer63 în care ideea exploatării proletariatului din 
industria petrolieră apare explicit, e. g.: „voi nu cunoaşteţi sondorii care au ars de vii 
în flăcări / în marile incendii provocate de înşişi stăpânii sondelor / pentru a 
stoarce ultimii bani de la societăţile de asigurare”. După cum va declara Saşa Pană 
în aceeaşi carte de memorii, poemul Octombrie de Ion Vitner (aluzie clară încă din 
titlu la revoluţia bolşevică), publicat în acelaşi număr, a circulat clandestin în iarna 
1932-1933, iar cartea Supremul adevăr de acelaşi autor a fost confiscată de organele 
Siguranţei chiar în „zilele care au premers epocalelor lupte de la atelierele C.F.R. 
Griviţa”.64 Revista unu, de altfel, nu va mai fiinţa multă vreme, fiind „asasinată” la 
finele anului 1932 de însuşi fondatorul ei. Acesta îşi va motiva mai târziu 
„infanticidul” printr-un denunţ apărut în ziarul Facla din 21 noiembrie 1932, care 
atrăgea atenţia Ministerului de Război asupra „comunistului şi locotenentului 
medic în acelaşi timp Saşa Pană”.65 Totodată, contextul politic tot mai întunecat 
impunea o atitudine radicală: „Dar nici noi nu mai puteam scoate o publicaţie 
căldicică tocmai când ghearele fascismului se întindeau tot mai ameninţătoare. 
Dispărând, unu şi-a păstrat puritatea, n-a cunoscut compromisul.”66 

După suprimarea revistei unu, cei mai mulţi dintre redactorii ei vor opta 
pentru o atitudine combativă, colaborând la publicaţiile de stânga din epocă şi chiar 
înfiinţând altele de aceeaşi orientare. Spre exemplu, în decembrie 1933, Geo Bogza 
va scoate împreună cu Gherasim Luca, Paul Păun şi S. Perahim, foşti redactori ai 
revistei de orientare suprarealistă Alge, o gazetă intitulată sugestiv Viaţa imediată (la 
fel ca volumul lui Éluard), care pune în mod direct problema angajării politice a 
scriitorului şi postulează ideea unei literaturi care să militeze „împotriva 

                                                           
63 Despre conţinutul subversiv al acestui poem va vorbi mulţi ani mai târziu şi ex-suprarealistul Virgil 
Teodorescu, care va afirma că aici, la fel ca în primele poeme ale lui Tzara, „elementele clasice ale 
pastelului sunt folosite ca nişte simple vehicule pentru a transporta o încărcătură dinamitardă”, apud 
Ilie Purcaru, Poezie şi politică (Convorbiri cu Miron Radu Paraschivescu, Ion Vinea, Petre Pandrea, Geo 
Dumitrescu, Adrian Păunescu, Marin Sorescu, Cezar Baltag, Ilie Constantin, Ana Blandiana, Virgil Teodorescu, 
Nichita Stănescu, Paul Anghel), Bucureşti, Editura Albatros, 1972, p. 194. 
64 Saşa Pană, op. cit., p. 646. 
65 Ibidem, p. 386. 
66 Ibidem, p. 387. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Poezie şi revoluţie 

 
103 

oprimării”.67 Aceste chestiuni sunt dezbătute mai întâi în manifestul colectiv Poezia 
pe care vrem să o facem, publicat chiar pe prima pagină a revistei, alături de o 
fotografie sumbră intitulată Melancolia celor şezând pe lângă ziduri, simbol al unei lumi 
în agonie. Pornind de la respingerea poeziei ermetice – considerată a fi o 
„îndeletnicire egoistă” –, aceştia afirmă dezideratul unei poezii sociale „a timpului 
nostru”, care să reflecte „imensa dramă a umanităţii” ce se desfăşoară acum „de la 
un capăt la altul al pământului”. Iar acestei drame colective poezia „nu este obligată 
să-i fie cântec de alinare”, ci, dimpotrivă, trebuie s-o exhibe în detaliile ei cele mai 
cutremurătoare, stârnind astfel revolta: „Aşadar, un poem trebuie să fie colţuros şi 
zburlit în materia lui embrionară. Este atunci nevoie de o atitudine de permanentă 
frondă din partea poetului. Şi de un generos spirit de sacrificiu al acestuia. Numai 
atunci poemul se va smulge din înseşi mădularele lui, sângerând, dar zvâcnind de 
viaţă.” Această „atitudine de permanentă frondă” caracterizează de altfel întreaga 
poezie avangardistă, însă în acest caz nu mai e vorba de o luare în răspăr a unor 
vechi convenţii estetice sau/şi etice, ci de o angajare politică totală (fireşte, în slujba 
cauzei revoluţiei proletare): 

 
Noi vrem să captăm în stare sălbatică şi vie ceea ce face caracteristica tragică 
a acestui timp, emoţia care ne sugrumă când ne ştim contimporani cu 
milioane de oameni exasperaţi de mizerie, de nedreptate, când ceva grav se 
petrece în toată lumea şi în fiecare noapte auzim atât de bine geamătul 
continentelor care îşi dau sufletul. 
Vrem să facem o poezie a timpului nostru, care nu mai e timpul nevrozei 
colective şi al setei fierbinţi de viaţă. S-a terminat demult cu poezia de vis, cu 
poezia pură, cu poezia hermetică. Tăria unei uriaşe tragedii colective a 
sfărâmat sub un picior de lut măruntele lucruri care făceau preocuparea 
scriitorilor moderni de la sfârşitul războiului. Tragedia eului, a individului ca 
intelectual, drama de introspecţie în psihologie nu mai există. Sau, aşa cum 
este adeverit, faţă de ceea ce se petrece acum pe pământ, îi e ruşine să se mai 
arate. Fiindcă a început o altă dramă, aceea a individului ca fiinţă biologică, o 
dramă cu rădăcini în fiecare fibră de carne şi în tăria primejdiei - mai puţin 
speculativă decât cea dintâi, dar mai reală şi mai suprem poetică.68 

 
Spre deosebire de poezia ermetică, noua poezie trebuie să se adreseze 

tuturor oamenilor, însă, spre a putea fi înţeleasă de aceştia, nu e necesară (şi nici 
oportună) scăderea nivelului ei artistic, ci e nevoie ca ea să devină elementară: „Va 
trebui ca poezia să devină elementară, în sensul în care apa şi pâinea sunt 
elementare. Atunci se va petrece o reîntoarcere epocală a poeziei la viaţă. Atunci 

                                                           
67 În dosarul de urmărire deschis de Siguranţă pe numele lui Victor Brauner, comisarul Ion V. Taflaru 
susţinea în 1938 că revista Viaţa imediată a fost editată special pentru a masca trecerea la comunism a 
redactorilor ei, v. Avangarda românească în arhivele Siguranţei, ediţie îngrijită şi prefaţă de Stelian Tănase, 
Iaşi, Editura Polirom, 2008, p. 89. 
68 Geo Bogza, Paul Păun, Gherasim Luca, S. Perahim, „Poezia pe care vrem să o facem”, în Viaţa 
imediată, Bucureşti, decembrie 1933. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Ovidiu MORAR 
 

104 

toţi oamenii vor avea dreptul la pâine şi la poezie.” Sunt imediat recognoscibile 
ideile (şi chiar formulările) lui Troţki, Breton sau Éluard, inclusiv postulatul lui 
Lautréamont atât de drag suprarealiştilor: „Poezia trebuie făcută de toţi. Nu de unul.”  

În continuarea ideilor din acest manifest, Geo Bogza susţine, la Cronica 
(Evenimente, Cărţi, Oameni) din pagina a patra a revistei, necesitatea unei literaturi 
noi, opuse celei burgheze (categorie conotată negativ, în care intră şi poezia „pură” 
discreditată anterior): „Literatura burgheză a exagerat relele suferinţelor morale, a 
creat un suflet bolnav şi hipertrofiat, ale cărui suferinţe imaginare scuză pe cei care 
îl posedă, de orice nepăsare, de orice atitudine criminală faţă de cei care îndură 
mizerie.” Ca atare, noua literatură trebuie să răspundă nevoilor celor în suferinţă, a 
căror conştiinţă „confuză” trebuie s-o „limpezească”, iar această atitudine impune 
„un nou fel de a simţi şi scrie poezie.” Aşadar, poezia „pură”, întrucât nu se 
potriveşte realităţilor sociale din România, e „un lucru anti-istoric” de care autorii 
care au importat-o ar trebui să se ruşineze, singura poezie de care ar fi nevoie în 
acest moment fiind poezia „mizeriei”. Toate aceste idei se regăsesc în poemul 
programatic intitulat Aceasta nu e decât o încercare, publicat de Gherasim Luca în 
pagina a treia a revistei, e. g.: „niciodată n-am să mai vorbesc despre stele, despre 
flori, / despre câmp sau despre dragoste / singura mea dragoste începând de azi va 
fi hamalul, / hamalul, oraşul, prin care să văd până foarte departe / până la coşurile 
aprinse ale fabricilor. / Sunt foarte lucid şi lipsit de orice fel de inspiraţie poetică / 
departe de orice urmă de halucinaţie, acces de nervi / strâmbături în oglindă”. 

După exemplul lui Geo Bogza, un fel de spiritus rector al echipei de la revista 
suprarealistă Alge (Aureliu Baranga, Gherasim Luca, Paul Păun, S. Perahim şi Sesto 
Pals), Gherasim Luca va publica în 1935, în revista Cuvântul liber, o serie de articole-
program despre această nouă poezie, numită „proletară”69, care, în viziunea sa, 
evident tributară, ca şi în cazul lui Bogza, ideologiei marxiste („ideologia 
proletariatului revoluţionar”, după definiţia lui Lenin), reprezintă „o stare de spirit” 
– a celor oprimaţi70 – şi se opune diametral poeziei „pure”, destinate iniţiaţilor şi 
rămase, volens-nolens, „în slujba clasei dominante”71; ea trebuie categoric să fie o 
„poezie de atitudine”, menită să deştepte conştiinţa de clasă a proletariatului: „În 
locul unei poezii sociale false, de atmosferă mizeră, de înduioşare şi de stoarcerea 
lacrimilor pe colţul batistei, trebuie să se scrie o poezie de atitudine, o poezie 
conformă cu viaţa proletarului. Poeţii care vor să se dedice acestei poezii, 
actualităţii ei, trebuie să caute să pătrundă sensurile existenţei clasei muncitoreşti, 
sensurile ei istorice şi să i le retransmită, să i le exalte şi să facă din poezia aceasta 
un deşteptător de conştiinţe, un factor de culturalizare şi de convertire a energiilor 

                                                           
69 Despre Gherasim Luca şi Paul Păun, prezenţi în paginile revistei şi cu texte poetice, redacţia se 
simţea de altfel datoare să-şi informeze cititorii, în nr. 43 / 1 septembrie 1934 : „Cu Gherasim Luca şi 
Paul Păun se înscriu în ţara aceasta primele nume ale poeziei proletare.” 
70 Gherasim Luca, „Sensul unei mişcări poetice”, în Cuvântul liber, nr. 28, 18 mai 1935. 
71 Idem, „Prezenţa poeziei”, în Cuvântul liber, nr. 17, 2 martie 1935. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Poezie şi revoluţie 

 
105 

proletare spre edificarea clasei lor”.72 Poezia proletară, susţine Gherasim Luca, nu 
trebuie să rămână cantonată în formule estetice pietrificate, ci trebuie să adopte 
„ultimele invenţii, ultimele investigaţii”, integrându-se „procesului de sfărâmare a 
cadrelor existente”73, însă caracterul dinamitard nu-i poate fi dat numai de 
inovaţiile formale, ea trebuind să reflecte, mai presus de orice, contradicţiile adânci 
ale orânduirii burgheze (motorul ei, va să zică, trebuie să fie „lupta de clasă”): 
„Confundarea filantropiei cu pregătirea ideologică, lamentării şi cântecului cu 
dinamitata sensibilitate a momentului nostru istoric, nu va mai continua. Poeţii 
tineri pe care această ţară nu va întârzia să-i confirme ca produs al unei lumi 
împărţite în clase, o vor dovedi”.74 

Recunoaştem în aceste texte (desigur, cu o întârziere de două decenii) 
principalele idei ale Proletkultului, mişcare politico-ideologică lansată în Rusia 
sovietică imediat după revoluţia din octombrie 1917 (înlocuirea vechii culturi 
„burgheze” cu una nouă pusă în slujba proletariatului, crearea unei arte noi care să 
oglindească exclusiv realizările muncitorilor şi ţăranilor, întrucât „experienţa de 
viaţă proletară” se opune ireductibil „experienţei de viaţă burgheze”, coborârea 
artistului din „turnul de fildeş” în uzine sau colhozuri etc.), idei seducătoare, fără 
îndoială, în acel moment nu numai pentru avangarda rusă, ci pentru avangarda de 
pretutindeni, care, după cum se ştie, luptase dintotdeauna împotriva convenţiilor 
„artei burgheze”. Totuşi, trebuie remarcat caracterul „eretic” al concepţiei estetice a 
lui Gherasim Luca în raport cu realismul socialist impus în acei ani în Rusia 
sovietică, în sensul că, din punctul său de vedere (consonant, de altfel, cu cel al lui 
Breton), poezia trebuie să fie revoluţionară nu doar prin conţinut, ci şi prin 
modalităţile ei de expresie, neconfundându-se deci cu propaganda plată. Într-un alt 
articol, el disociază net între „poezia proletară adevărată” – definită ca „o poezie a 
investigaţiilor, a descoperirii, o poezie sinceră şi deschizătoare de noi drumuri nu 
numai ca preocupare dar şi ca material estetic” – şi „poezia-educaţie animată a 
muncitorimii”, o poezie de circumstanţă căreia i s-a dat numele de „proletară” 
numai pentru că „preocupările şi cei cărora se adresează sunt proletarii”; dacă 
aceasta din urmă e necesară ca instrument auxiliar menit a completa şi anima 
procesul de educaţie a proletariatului, cea dintâi reprezintă adevărata creaţie, 
valoroasă nu doar prin conţinutul ei ideologic, ci şi prin limbajul ei, care trebuie în 
primul rând să corespundă momentului istoric, căci: „Numai aşa poezia proletară 
îşi justifică locul în cultură şi într-o istorie a literaturii, când revoltei, integrării în 
actualitatea luptei de clasă şi anului 1935 ca obiect al sensibilităţii, i se adaugă limba 
adecvată momentului ei”.75 

                                                           
72 Idem, „Poezia de atmosferă”, în Cuvântul liber, nr. 23, 13 aprilie 1935. 
73 Idem, „Denaturarea poeziei”, în Cuvântul liber, nr. 27, 11 mai 1935. 
74 Idem, „Sensul unei mişcări poetice”, în Cuvântul liber, art. cit. în loc. cit. 
75 Idem, „Cultură şi poezie”, în Cuvântul liber, nr. 30, 1 iunie 1935. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Ovidiu MORAR 
 

106 

Noua literatură preconizată trebuia să fie deci, conform definiţiei 
scriitorului comunist Alexandru Sahia76 (prezent şi el în paginile Cuvântului liber 
alături de avangardiştii Geo Bogza, Gherasim Luca, Paul Păun, Gheorghe Dinu, 
Miron Radu Paraschivescu, Virgil Teodorescu, Dolfi Trost), o literatură „activistă, 
critică şi proletară”, o literatură „revoluţionară”77, adresată maselor în scopul trezirii 
lor la luptă împotriva claselor exploatatoare. E vorba, aşadar, de o literatură 
angajată, menită a servi interesele colective şi nu cele individuale şi care nu se 
mulţumeşte doar cu descrierea unei stări de fapt, ci relevă şi cauzele acesteia, 
sugerând totodată soluţia (revoluţionară) a remedierii lor. Se revine astfel la ideea 
de „artă cu tendinţe socialiste”, expusă de mentorul mişcării socialiste din 
România, Constantin Dobrogeanu-Gherea, cu vreo patru decenii înainte.78 Lansată 
în 1932 de Al. Sahia sub îndrumarea P.C.R. şi suprimată de cenzură după numai 
patru apariţii, Bluze albastre79, de pildă, numită „revistă de literatură proletară”, 
corespundea întocmai acestui program, ca şi dezideratului leninist că literatura 
proletariatului trebuie să devină „o literatură de partid”, prin opoziţie cu 
individualismul literaturii burgheze.80 Motivaţia acestui tip de literatură era, în 
viziunea directorului publicaţiei, perfect legitimă: „În acest timp de existenţă 
dureroasă, în acest timp când o şleahtă de exploatatori omoară clipele de fericire ale 
unei clase sincere şi drepte, noi negăm arta pură şi înţelegem să facem literatură 
proletară, literatură revoluţionară, o literatură menită să dezgolească realităţi 
groaznice, îmbrobodite sau mutilate de esteţii inconştienţi sau voiţi în slujba 
burgheziei”.81 În consecinţă, scopul publicaţiei, expus într-un articol-program 
semnat Alfons Adania, era trezirea conştiinţei de clasă a proletariatului: „Prin studii 
exegetice, prin anchete colective, prin povestiri actualiste şi obiective, prin 
publicare de corespondenţe proletare vom diseca în întregime tot decorul de sfârşit 
de veac de astăzi şi toată atmosfera care ne înăbuşe pe toţi şi nu mai poate fi 
suportată de nimeni”.82 Într-un „Apel către muncitori”, publicat în numărul al 
doilea, proletarii erau rugaţi să trimită redacţiei propriile lor însemnări, care, „fiind 
publicate cu cel mai mare drag în coloanele noastre, vor constitui adevărata 
literatură de mâine”. Într-adevăr, muncitorii au răspuns, se pare, cu texte, publicate 
în acelaşi număr, tematica generală fiind mizeria şi exploatarea (de pildă, un 

                                                           
76 La moartea acestuia, în 1937, Gherasim Luca va publica de altfel un necrolog intitulat „A căzut un 
camarad”, pe care îl încheia astfel: „Să luăm din mâinile camaradului plecat flacăra purtată vie până la 
moarte. Să o ducem mai departe până ne vom stinge şi noi pentru a o trece altora. Pentru că flacăra 
nu se va stinge niciodată.”, în Lumea românească, nr. 74, 14 august 1937.  
77 Alexandru Sahia, „O generaţie falsă”, în Bluze albastre, nr. 2, 13 iunie 1932, p. 2. 
78 C. Dobrogeanu-Gherea, „Arta pentru artă şi arta cu tendenţă. O convorbire a lui C. D. Anghel cu 
Gherea”, în Adevărul, an VII, nr. 1822, 1894, reprodus în vol. Critice (Studii şi articole), Bucureşti, 
Editura Minerva, 1983, p. 254. 
79 Titlul însuşi al publicaţiei indica foarte clar destinatarul. 
80 V. I. Lenin, Organizaţia de partid şi literatura de partid, în Marx, Engels, Lenin, ed. cit., p. 136.  
81 Alexandru Sahia, art. cit. în loc. cit. 
82 Alfons Adania, „Linia generală”, în Bluze albastre, nr. 1, 5 iunie 1932, p. 2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Poezie şi revoluţie 

 
107 

muncitor la o fabrică textilă scrie o povestire intitulată 100 de litri de sânge în care 
relatează cum mai mulţi muncitori flămânzi îşi vând sângele unui spital, iar unul 
dintre ei leşină înainte de a-şi încasa banii). Revista lui Alexandru Sahia a constituit, 
se pare, un model pentru majoritatea publicaţiilor militante în serviciul cauzei 
proletariatului, după cum nuvelele sale, circumscrise în jurul aceloraşi teme 
(exploatarea muncitorilor, rasismul, absurditatea războiului), au constituit un model 
de literatură angajată în slujba aceleiaşi cauze.83 

Care era însă motivaţia acestei angajări? Răspunsul, aproape invariabil, e 
legat de contextul social-politic din ce în ce mai sumbru, chiar de un „enorm 
tragism”, în viziunea lui Maxim Gorki (în plan extern, criza economică mondială, 
ameninţarea fascismului şi a războiului mondial ca expresii ale imperialismului, iar 
în plan intern fobia bolşevismului/anarhismului tradusă prin perpetuarea sine die a 
stării de asediu şi a cenzurii şi printr-o represiune dură a mişcărilor de stânga şi a 
revendicărilor muncitoreşti), context care îi obligă pe toţi intelectualii responsabili 
să nu rămână pasivi. Ca răspuns la ancheta De ce scrieţi? organizată de revista Facla 
în 1935, Alexandru Sahia, menţionând cuvintele rostite de Gorki la Congresul 
scriitorilor revoluţionari din 1934, afirma că: 

 
Scrisul meu este o contribuţie la idealul de eliberare a masselor muncitoare. 
Idealul lor este şi idealul meu. [...] 
Un scriitor trebuie să fie un luptător social. El trebuie să fie continuu legat, 
în mod strâns, de complexul social în care trăieşte. Scriitorul nu poate fi 
străin de fenomenele economice, politice, care agită întotdeauna massele. 
Viaţa zilelor noastre caută să fie împinsă după alte forme, cu mult mai aspre. 
Epoca romantismului languros, a extazului mistic este îngenunchiată şi 
plesnită de alte realităţi ce caută să ne depăşească. Ceva mai mult. Scriitorii 
generaţiei mele trebuie să se convingă în momentele de faţă că nu pot face 
decât artă cu tendinţă şi că o altă artă nu poate să existe. În această tendinţă 
însă să introducem maximum de artă pentru că numai astfel operele noastre 
vor căpăta viabilitate. Scriitorii sunt şi rămân apărătorii întregii umanităţi şi 
de la ei se aşteaptă, în primul rând, luminarea spre formele de viaţă unde 
exploatarea nu mai există, iar ura de clasă este extirpată.84 

 
În deplin consens cu camaradul (şi, poate, modelul) său din acei ani, 

Gherasim Luca oferea la aceeaşi anchetă următorul răspuns: 
 
Scriu pentru că trăiesc epoca cea mai formidabilă şi mai revoltătoare din 
istoria acestei ţări, cea mai plină de motive care să-mi dinamiteze 

                                                           
83 Saşa Pană îl va evoca peste ani pe bunul camarad dispărut, subliniind importanţa exemplului său: 
„Îmi amintesc de dragul meu Alexandru Sahia, a cărui viaţă a fost atât de zbuciumată, cu inima 
înlăcrimată. El, un autentic înaintemergător către vremile de azi, el ziaristul angajat, exemplu şi 
călăuză”, v. Născut în ’02, op. cit., p. 566.  
84 Alexandru Sahia, „Pentru eliberarea masselor”, în Facla, 17 octombrie 1935, inclus în volumul 
Nuvele şi articole, Bucureşti, Editura de Stat pentru Literatură şi Artă, 1951, pp. 186-187. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava



Ovidiu MORAR 
 

108 

sensibilitatea. Dacă iubita şi balcoanele secolului trecut provocau poetului 
lavaliera palidităţii, pletele unei aşa numite inspiraţii picate din cer sau din 
ochii muzei (de obicei albaştri, totdeauna pierduţi), astăzi asprele motive 
contemporane cu milioane de flămânzi alături de câţiva mari şi divini 
îmbuibaţi, milioanele de pregătiţi pentru carne de tun alături de câţiva feriţi 
conducători ai trusturilor, sunt departe de a constitui şi lumina aureola 
inspiraţiei. Ele aţâţă, revoltă, impun o atitudine, scrisul devenind astfel o 
activitate concretă, cot la cot cu viaţa, flăcările care incendiază continentele, 
cu oamenii flămânzi, goi sau în uniformă, pe care-i vezi înşiraţi în faţa gurilor 
de tun. [...] Scriu pentru că sensibilitatea mi-e ciuruită de întrebări grave şi 
nepermise. Şi sunt sigur că în această ţară poetul tânăr nu poate avea decât o 
asemenea sensibilitate.85 
 

Iar mulţi ani după ce experienţa avangardistă se va fi consumat, Miron 
Radu Paraschivescu va explica într-un mod asemănător angajarea politică din anii 
’30 a avangardei, ca reacţie la regimurile de opresiune şi teroare din România: 

 
Poezia noastră militantă a ţâşnit în anii ilegalităţii, prin reacţie. Nu era timp 
de artificii şi întortocheri sterile. Realitatea izbea brutal, cu patul puştii, cu 
curbele de sacrificiu, cu cravaşele siguranţei, iar replica la ea se cerea la fel de 
aspră – aprigă, lucidă, îndrăzneaţă, tocmai ca funcţia ei să fie eficientă. În anii 
aceia, cuvântul s-a încărcat cu dinamită. Poetul, neavând nici gloanţe, nici 
bombe incendiare, trebuia să-şi înnoiască în această luptă arsenalul 
mijloacelor de expresie şi să rostească împotriva oprimării protestul lui 
violent. Aşa s-a născut poezia ca „armă de luptă”, pusă în slujba idealului 
comunist. 
E drumul unei întregi generaţii. I-aş numi aici pe Sahia, Bogza, Voronca, Ion 
Călugăru, Fundoianu, Şt. Roll, F. Brunea-Fox, Saşa Pană, Constantin 
Nisipeanu, Gellu Naum, Victor Ilin, Al. Voitinovici, Virgil Teodorescu, 
Mihnea Gheorghiu [...] Toate aceste nume, sau aproape toate, ca şi în cazul 
celor citaţi mai sus, al lui Maiakovski, Tzara, Aragon, Hikmet etc., s-au 
apropiat de stânga venind de la modernism.86 

 
Un revoltat per se, poetul avangardist nu poate (şi nu are dreptul) să rămână 

pasiv în faţa nedreptăţii universale.  
 

                                                           
85 Gherasim Luca, „Scriu pentru că sensibilitatea îmi este ciuruită de întrebări grave şi nepermise”, în 
Facla, 28 iunie 1935, inclus în antologia Inventatorul iubirii şi alte scrieri, ediţie îngrijită, prefaţă şi note de 
Ion Pop, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 2003, pp. 332-333. 
86 Apud Ilie Purcaru, op. cit., pp. 16-17.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:34:33 UTC)
BDD-A21061 © 2015 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

