Cuvintul, ticerea si carnea
loan I. ICA jr.

Onorat prezidiu, distinsi membri si participanti ai celei de a saptea Conferinte
Nationale ,,Text si discurs religios”, Tmi revine placuta, dar in acelasi timp
solicitanta indatorire de a tine acest cuvint introductiv la lucrarile conferintei
domniilor voastre, care incearcd sa resitueze tematica aceasta complexa legata de
textul si discursul religios in lumea si societatea contemporana. Inainte de toate,
sigur, as dori sa va felicit si s imi exprim bucuria personald, sa vad cd acest
demers se continud cu insistenta si cu staruinta mai ales ca el este atit de necesar
in lumea si in societatea contemporana.

In lumea si in societatea contemporani asistim de decenii la o eroziune a
sensurilor, la o slibire a cuvintului; trdim intr-o adevaratd crizd a cuvintului.
Paradoxal, Intr-o lume a comunicarii generalizate, cuvintul slabeste tot mai mult.
Cuvintul, in forta lui originara, se pierde intr-un univers in care comunicarea se
tehnologizeaza, se virtualizeaza, dobindeste dimensiuni din ce in ce mai abstracte.
Pe acest fond de crizd a comunicarii, de crizd a cuvintului, demersul fratiilor
voastre este salutar si este benefic si din aceasta intilnire dintre teologi, pe de o
parte, si filologi, pe de cealaltd parte, pot sd vind sugestii importante pentru a
putea actualiza, realiza si perpetua, pentru a tine deschise in cultura actuald
orizonturile complexe ale cuvintului, ale cuvintului lui Dumnezeu, ale cuvintului
omului, ale cuvintului culturii, ale cuvintului duhovnicesc pentru a ajunge cit mai
aproape, mai firesc si mai organic la inima omului nostru contemporan.

Criza culturii, criza cuvintului reprezinta, in acelasi timp, criza omului. Omul
este o fiinta cuvintatoare si tot ce se intimpla in cuvint, atit pozitiv, cit si negativ,
atit benefic, cit si malefic se repercuteaza nemijlocit asupra insasi fiintei omului.
Omul e cuvint, se naste din cuvint si tot ce se intimpla in aceasta zona nu trebuie
sa ne lase indiferenti. Crestinismul e o religie a cuvintului prin excelentd, a
Cuvintului care se face trup si a unui trup care se face cuvint. Pe aceste
coordonate as dori sa va descriu cele citeva reflectii pe care as vrea sa le pun la
sufletul si la mintile domniilor voastre. Ele sint legate, sigur, si de contextul in
care ne aflam. Am facut doar o scurtd referinta la contextul global in care criza
generald a civilizatiei si culturii contemporane nu e numai o criza a religiosului, ci
e si o crizd a culturii. Sa ne gindim ca se produce foarte mult, dar se citeste din ce
in ce mai putin. Traim o adevarata drama. E paradoxul acela: astazi cind le avem

13

BDD-A21014 © 2015 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:55:19 UTC)



pe toate la dispozitie (iar aceasta o stim cu atit mai bine cei care am trdit si in
deceniile ultime ale regimului comunist, unde era atit de dificila procurarea
informatiei sau a cartilor esentiale — si ce importantd aveau cartile pentru
constituirea prieteniilor si pentru supravietuirea spirituald a generatiilor noastre!),
cind ne gasim doar la doua decenii dupa prabusirea acestui regim, vedem ca parca
am pierdut cheia, nu mai stim sd citim, nu mai stim sd scriem, cuvintele parca se
topesc si se erodeaza si o lume noua apare intre noi, fata de care nu stim poate
suficient sd ne raportdm si nu stim cum sa transmitem taina aceasta a cuvintului.
Pentru ca, pina la urma, cuvintul este o taina si in cea mai mare parte criza aceasta
a cuvintului care a aparut nu astazi, nici ieri, ci incd de mult, provine din faptul ca
in cuvint s-a petrecut ceva care a facut cu putintd mai apoi aceasta manipulare
tehnologica, aceastd uzurpare tehnica a cuvintului. Cuvintul s-a transformat n
eficientd si si-a pierdut din forta lui de comunicare si de creator de comuniune.

Pe linga referinta la acest fundal care nu poate fi pierdut din vedere, fiind
mediul in care evoluam si trdim, m-as referi la contextul si la momentul in care ne
aflam, nu numai 1n aceasta superbd toamna luminoasd, a roadelor, la faptul ca
acest simpozion se desfasoard in acelasi timp in aceastd veche cetate a Sibiului,
cetate a spiritului, a culturii, a tiparului, cu o altd manifestare a cartii religioase, cu
Tirgul National de carte religioasa care are loc in acest timp in cadrul Bibliotecii
Astra. Deci, sintem provocati sa reflectam asupra cuvintului, asupra textului si
asupra cartii. Si reflectam acum, in acest context, in aceasta scoald. Si, as dori,
oarecum, sa evoc povestea acestui loc, povestea acestei scoli, povestea acestui loc
special in ceea ce priveste istoria culturii si a teologiei ortodoxe.

Ne aflam intr-0 facultate de teologie din cadrul Universitatii ,,Lucian Blaga”
din Sibiu, Lucian Blaga care si-a petrecut pasii cindva inainte de primul razboi
mondial pe aici. As dori sd@ va pun la inima faptul ca aceastd scoald si-a avut
momentul de glorie si momentul ei providential acum 70-80 de ani. Atunci era o
academie teologicd, era o scoala a Bisericii, nu facea parte din Universitate. Avea
profesori putini si studenti putini, insd avea un mitropolit vizionar, vrednicul de
pomenire mitropolit Nicolae Balan (1920-1955). Acesta a facut din academia
teologicd, Tn anii 1930, o scoala de elita, trimitind fii de tarani, oameni foarte
tineri la marile scoli ale Occidentului si acestia, Intorcindu-se, s-au transformat in
elita teologica a Ortodoxiei romanesti, dar si a teologiei internationale din veacul
XX. In aceastd scoald, profesorii care au activat in acea perioadd au adus in
teologia ortodoxa un suflu de nnoire asupra céruia as dori sd ma aplec si sa spun
Citeva cuvinte pentru ca el priveste in mare masura si tematica domniilor voastre.

Tn anii 1930-1946, aici a activat, Intli ca profesor si ca decan, poate cea mai
importantd figurd a teologiei ortodoxe contemporane, e cunoscut numele lui
dincolo de granitele teologiei si e cunoscut in toatd lumea, parintele Dumitru
Staniloae (1903-1993). Fiul de tarani din Vladenii Brasovului, se intorcea aici, in
1929, la 27 de ani de la studii din Atena, Miinchen, Belgrad, aducind cu sine o
desagd de microfilme, de fotocopii dupd codici bizantini faimosi dar uitati,
pastrati in biblioteca nationald a Frantei. Acest fiu de tiran a inceput atunci o

14

BDD-A21014 © 2015 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:55:19 UTC)



miscare de Tnnoire a teologiei ortodoxe care s-a desfasurat intr-un interval de doar
15 ani intre 1930-1946. Expresia lor o vedem fintr-o serie de publicatii pe care
doar le enunt, urmind ca apoi sa evidentiez care ar fi esenta contributiei pe care o
aduc acestea. Ele sint arhicunoscute, sd ma iertati daca le reamintesc, dar e cazul
sd le evoc.

Spuneam ca péarintele Dumitru Staniloae, Tn 1930, el, acel tinar de 27 de ani,
publica, pentru prima datd intr-o limba moderna, scrierile unuia dintre cei mai
importanti teologi bizantini din secolul al XIV-lea, Sfintul Grigorie Palama, direct
dupa fotocopiile manuscrise. Textele pe care le-a tradus si le-a publicat in anuarul
acestei facultati, Intre anii 1929-1930, aveau sa fie publicate in original abia in
1959. Deci el publica atunci, in anii *29-30, texte care vor aparea in limba greaca,
abia peste doua decenii, iar In timpul in care acestea apareau Parintele Staniloae
era la Aiud. Deci acest tindr, Dumitru Staniloae, publica texte bizantine de o
teologie extrem de sofisticatd si de rafinata, faimoasa teologie a energiilor
necreate, a Tndumnezeirii omului, pe care a perceput-o a fi Tn inima ortodoxiei. Tn
1938, a publicat si prima monografie despre viata si invatatura sfintului Grigorie
Palama, aici, la Sibiu, cu trei tratate traduse. Daca ne uitam in carte vom vedea ca
de fapt sint patru tratate. Pina s-a tiparit cartea a mai tradus un manuscris si astfel
sint patru tratate in anexa, nu doar trei. Deci teologia sfintului Grigorie Palama
apare tradusad la Sibiu ca o prioritate pan-ortodoxa si, as spune, internationala.

Tot parintele Dumitru Stiniloae este cel care, In prelungirea acestui demers si
pe aceeasi linie, in doar doi ani de zile, intre 1946-1948, reuseste sa publice, In
plin proces de sovietizare a Romaniei, primele patru volume dintr-o carte
fundamentala a Ortodoxiei prin excelentd, dar care nu apartinea inca ortodoxiei
romanesti, faimoasa Filocalie a sfintelor nevointe ale desavirgirii. E 0 biblioteca
de autori bizantini ce vorbesc despre aceeasi tema: cum se poate omul curdti,
lumina si desavirsi; este o bibliotecd si o suma de carti care vorbesc toate despre
ihdumnezeirea omului, despre intilnirea personald a omului la rugaciune cu
Dumnezeu, Tn mistica si in contemplatie.

Avem, deci, monografiile despre sfintul Grigorie Palama, avem cele patru
volume de Filocalie, iar in 1943 (cind parintele Dumitru avea doar 40 de ani), tot
aici, la Sibiu, se publicd o lucrare fundamentald pentru teologia ortodoxd a
secolului XX, cu titlul: lisus Hristos sau restaurarea omului. in plin razboi
mondial apare cea mai bund lucrare de hristologie scrisd n prima jumatate a
secolului XX, cel putin. La Sibiu s-au scris pagini importante din istoria
spiritualitdtii ortodoxe si a teologiei ortodoxe romanesti si ecumenice in general,
dar si internationale. S-au Scris si pagini esentiale in cultura romaneasca, pentru ca
aceste pagini teologice ascund o meditatie fundamentald asupra cuvintului. Tn doi
termeni, as rezuma toatd noutatea si innoirea pe care parintele Dumitru Staniloae,
a adus-0 in Academia Teologicd Andreiand, cum se numea atunci, NU nNumai
pentru teologia romaneasca, ci pentru toata lumea. Parintele Dumitru Staniloae a
fnnoit teologia Tntr-un moment in care, chiar daca nu se recunostea, teologia traia
o criza. O criza a cuvintului si o criza a comunicarii. Criza comunicarii venea din

15

BDD-A21014 © 2015 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:55:19 UTC)



faptul ca teologia devenise o simpld preocupare de manual, asa numita teologie
»de scoald”. Avea manuale foarte bine lucrate, foarte bine compartimentate,
elaborate dupa moda germana a secolului al XIX-lea, pline de eruditie, manuale
de dogmatica, de liturgicd, de morala, foarte bine concepute, foarte bune pentru
studiu si poate pentru studenti, dar lipsite de orice suflu. Cine citeste aceste
cursuri poate se mobileaza intelectual, poate se edifica la nivel informational, dar
la capatul lor nimeni nu poate spune cé isi innoieste credinta sau crede mai mult
in Dumnezeu dupa ce citeste un manual de dogmatica. Caci acesta este paradoxul:
cd poti sa citesti Summae intregi de teologie, iar la sfirsit sa fii acelasi, deci acele
structuri intelectuale sd nu fie o lectura transformatoare, cuvintul sa nu schimbe
omul. Aceasta a fost criza cu care s-a confruntat teologia ortodoxa, o criza a
cuvintului, o crizd a comunicarii, o rationalizare si o reducere a cuvintului
teologic la rationalitate, la logicd, la formalism, la tehnica; pe acest fond a aparut
preocuparea parintelui Dumitru Sténiloae, care a spus ca teologia reprezintd o
Tntilnire a omului cu un Cuvint, Cuvintul viu care este lisus Hristos, o intilnire, de
fapt, intre doua cuvinte: intre Cuvintul lui Dumnezeu care se face om si cuvintul
omului care vrea sd se facd Dumnezeu si devine Dumnezeu daca o ia pe calea
Domnului nostru lisus Hristos.

Tnnoirea pe care o aduce parintele Dumitru Stiniloae poate fi concentrati in
doi termeni: o Tnnoire a discursului teologic care s-a intitulat (nu parintele
Dumitru Staniloae a dat aceasta titulatura, a dat-o altcineva, dar este izbutitd) o
teologie neopatristica, o teologie care revine la Sfintii Parinti, la teologia vie a
marilor sfinti parinti, care relnnoieste cu suflul duhovnicesc, dar si intelectual, si
cultural, al marilor parinti din secolul al IV-lea sau al celor din secolul al XI-lea
sau al XIV-lea bizantin, deci o teologie neopatristica, si, in acelasi timp, mistica.
Pentru ca acesti Sfinti Parinti, plecind de la Vasile cel Mare, Grigorie Teologul,
Dionisie Areopagitul, Grigorie Palama, au aratat un lucru esential: cuvintul lui
Dumnezeu si cuvintul omului izvorasc din tacere. Deci cuvintul lui Dumnezeu
izvoraste din tdcerea lui Dumnezeu. Si cine vrea sa inteleagd cuvintul lui
Dumnezeu trebuie sd asculte si tacerile lui Dumnezeu, nu numai cuvintele lui
Dumnezeu. De aceea ticerea lui Dumnezeu arata ca cuvintul lui Dumnezeu nu e o
simpld ratiune, nu e o simpla comunicare exterioara formald, tacerea Ilui
Dumnezeu ne aratd cd Dumnezeu este un mister, este o taind. Orice cuvint venind
din tacere, tacerea insemnind taind, cuvintul este tainic, pe greceste mistic. Tnainte
de toate, Cuvintul lui Dumnezeu care vine impreuna cu Tacerea Lui nu poate fi si
el decit mistic.

Ar fi foarte interesant de reflectat si la povestea vorbelor. Cuvintul mistic a
avut o evolutie destul de sinuoasa si de elocventa, in cele din urma, — nu e locul sa
o dezvoltdm aici — dar Tn orice caz era un cuvint controversat. Din cauza
deprinderilor sau a exceselor rationaliste ale iluminismului veacului al XVIII-lea,
mistica a ajuns sa insemne opusul ratiunii. Daca erai mistic erai obscurantist, erai
reactionar, erai retrograd, erai revolut. Deci cuvintul mistic insusi a intrat intr-0
sintaxa ideologica. De pilda, dupa ce a iesit din inchisoare, Tn anul 1963, si a

16

BDD-A21014 © 2015 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:55:19 UTC)



reusit sd isi publice cursul de mistica pe care l-a tinut la Bucuresti, Th 1946, asta
intimplindu-se in 1981, parintele Dumitru Staniloae a trebuit, din pricina cenzurii
comuniste, sa scoatd de peste tot cuvintul ,mistica” si sd-1 inlocuiasca cu
,»spiritualitate”; in nici un caz nu trebuia sa apara acolo cuvintul mistic. Asta arata
ca mistic deranja autoritatile comuniste. Dar este de neinlocuit. Prin cuvintul
,»mistic” vin si tacerile, ticerile lui Dumnezeu.

Deci Innoirea discursului teologic in perspectiva aceasta patristicd, palamita,
sau filocalicd, cum dorim sa ii spunem, vine prin recuperarea dimensiunii de
tacere a cuvintului. Aceasta o stiti si fratiile voastre, filologii, ca si teologii, ca
intre cuvint si tacere exista o dialectica fundamentala si vitala. Si in poezie si in
mugzica tacerile sint la fel de importante ca si sunetele, ca si cuvintele. Cine nu stie
s valorifice dimensiunea de ticere si de taina, acela sardceste sunetul, saraceste
comunicarea, saraceste cuvintul in cele din urma.

Si ce inseamna faptul ca vine cuvintul cu tacerea si ca ratiunea vine cu taina?
Cuvintul izvoraste din om, si nu numai din om, noi credem ca si din Dumnezeu.
Iar Dumnezeu si omul Sint izvoare de taina si izvoare de cuvint, pentru ca sint
persoane, cel putin aceasta este interpretarea teologiei crestine. Fiindcd Dumnezeu
este persoand, nu este obiect, lucru, lege cosmica sau energie impersonald, nu este
un ce, ci este un Cine care ne vorbeste prin cuvinte, prin creatie, prin Biblie, prin
imprejurarile vietii (cum spune frumos, in Dogmatica sa, parintele Dumitru
Staniloae), atunci cuvintul Lui vine impreuna cu taina si Persoana si creeaza
comuniune intre persoane, comuniune interpersonala. Scopul intregii teologii, Tn
viziunea crestind, este acela de a crea comuniune interpersonala intre Dumnezeu
ca persoand si om. Dumnezeu este persoand, in intelesul teologic, pentru ca acest
cuvint este preluat si in alte stiinte umane. Cuvintul ,,persoana”, atunci cind este
dublat de taind, de tacere, de dimensiunea comuniunii, atunci Inseamna altceva
decit inseamna persoana in drept, unde personalitate poate sd aiba si o institutie,
nu neapdrat un individ. Altceva inseamna in teatrologie. Dramatis personae, scria
si Shakespeare, inseamna rol, masca. A fi in persona Christi inseamna a-ti asuma
un rol, dar un rol poate sa fie exterior si de cele mai multe ori este exterior, nu
insa si in Hristos. Doua dimensiuni a avut, agadar, aceasta revolutie, o zic fara sa
exagerez, desi cuvintul nu Tmi place, revolutia personalista si mistica a teologiei
ortodoxe pe care a adus-o parintele Dumitru Staniloae aici, in aceasta scoala, prin
textele dintre anii 1930-1946 pe care vi le-am evocat pina acum. Nu a fost
singurul!

Pentru ca sint in fata fratiilor voastre, care Sinteti si filologi, as spune ca si
teologia a avut un ,interbelic” al ei, o perioadd interbelicd care a fost
fundamentala pentru cultura roméneasca, pentru ca tot ceea ce s-a produs in acel
interval ne-a definit ca spiritualitate si comunitate nationald, fiind dublat de
interbelicul teologic, iar acesta a venit cu un aspect de innoire a comunicarii, a
ratiunii teologice, a discursului si textului teologic, realizindu-se prin Parintele
Dumitru Staniloae, prin formidabilele lui resurse intelectuale (repet, la 27 de ani
putea traduce direct dupa manuscrisele bizantine, deci stia limbile clasice la

17

BDD-A21014 © 2015 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:55:19 UTC)



perfectie, nu mai vorbim despre faptul ca stia germand, rusa, citea si cita in
scrierile sale pe Martin Heidegger, care abia isi publicase Sein und Zeit in lumea
interbelica, il citeaza pe parintele Serghei Bulgakov, care in 1930 nu era tradus;
deci un om care la 27 de ani era capabil sa stapineasca intelectual aspecte de virf
ale culturii, nu numai teologice, ci si filozofice ale timpului sau, ne smulge
admiratia si, astdzi, ne obligd la o recunoastere!).

Dar nu a fost singurul! Aici ardelenii nu trebuie sd cadd victime unui
patriotism local excesiv: ca Ardealul este singurul care vine si re-ctitoreste totul.
Parintele Dumitru Sténiloae a fost premers de o personalitate pe care tin sa o evoc
aici, pentru ca sint in fata fratiilor voastre si sinteti filologi. Inaintemergatorul
parintelui Dumitru Staniloae a venit de dincolo de munti, tot un fiu de taran, de
data aceasta din valea Neajlovului, a fost literat, in primul rind, si a fost poet, iar
numele lui, sau, mai bine zis, pseudonimul lui, este Nichifor Crainic. Acest
Nichifor Crainic este cel care a descoperit in teologia ortodoxa necesitatea
misticii. Si tin s evoc acest lucru pentru ci este si o datorie de recunostinta —
pentru ca teologia datoreaza poeziei, filologilor, redescoperirea acestei dimensiuni
de taind a propriului discurs teologic. Pentru ca acest Nichifor Crainic a fost
primul care a tinut un curs de misticd ortodoxa in toata ortodoxia, in anii 1930.
Dar el a venit nu pe linii teologice, ci a venit pe linie filologica. El a facut parte
din corpul profesoral al unei noi facultati, care s-a creat in 1928 la Chisinau.
Innoirile au venit de la margine, nu de la Bucuresti, nu de la Cernauti, unde erau
facultatile de teologie, dar care erau inrobite manualelor: au venit din marginimea
Sibiului si de la o margine de dincolo de Prut a Moldovei, din Chisindu. Prin
decret regal, acolo s-a construit, Tn 1928, o Facultate de Teologie-Litere. Acolo a
fost chemat si a ajuns sd devina profesor de teologie acest poet, Nichifor Crainic,
oarecum impotriva autoritatilor Bisericii. Pentru cé desi facuse studii de teologie,
Nichifor Crainic era cunoscut deja In 1920 ca ziarist acid si care nu a ezitat sa
critice situatii dificile ale ierarhiei ortodoxe si si-a spus punctul de vedere fara sa
ezite. O spune in memoriile lui, Zile albe, zile negre, scrise Tn timp ce se peregrina
prin Ardeal, inainte de a fi arestat (dupa 1944). El povesteste ca, inaintea
concursului pentru ocuparea posturilor Tn noua facultate, l-a vazut episcopul
Rimnicului, care trebuia sa fie presedintele comisiei in 1928, si i-a Spus:
Dumneata aici?! Neam de neamul tau nu ai sa ajungi tu profesor cita vreme Sint
eu episcop. Si, totusi, a ajuns. Pentru ca episcopul a fost sef de comisie numai la
partea teologica. Dar fiind o facultate de teologielitere, a avut si o comisie de
profesori laici. lar el a ajuns profesor de teologie cu binecuvintarea profesorilor
laici. Paradoxal, cred ca trei sferturi din ei erau agnostici. Deci, cu binecuvintarea
lui Mihai Ralea, a lui Tudor Andrei sau a altor profesori de la Iasi, care nu erau
renumiti pentru credinta lor, dar care stiau sé recunoascd darul poetului. I-au si
spus: Dumneata, Crainic, care esti si poet si om de litere, cum ai putea sa lipsesti
dintr-o facultate de teologie, mai ales ca ai facut teologia? Deci intelectualii I-au
vrut pe Nichifor Crainic profesor, iar cursul lui Nichifor Crainic a fost un curs de
literatura: Istoria literaturii crestine religioase moderne. Si, ca sa le faca o

18

BDD-A21014 © 2015 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:55:19 UTC)



pledoarie moldovenilor de atunci (care se aflau la 10 ani de la Marea Unire), le-a
vorbit despre Dostoievski. Autorul incepea sa fie tradus si primul lui curs a fost
»Dostoievski si crestinismul rus”. Vorbind despre Dostoievski, a ajuns la Fratii
Karamazov, iar acolo nu te intilnesti numai cu Aliosa, cu Dimitri, cu Ivan, te
intilnesti si cu staretul Zosima, iar ca sa il intelegi pe staretul Zosima - acolo
realizezi cd pentru a-1 pricepe pe Dostoievski trebuie sa 1l pricepi si pe staretul
Zosima - trebuie sa pricepi care este esenta spirituald a monahismului ortodox. Iar
pentru aceasta trebuie sa citesti Filocalia, trebuie sa devii mistic si trebuie sa
cunosti toata lectia aceasta mistica, curs pe care facultatea de teologie nu il avea,
iar Crainic a fost primul care a introdus in teologie pe filierd literard aceasta
disciplina. Si, plecind de la Dostoievski si crestinismul rus, a venit cursul de
misticd si asceticd ortodoxa. Spun asta pentru a intelege despre ce e vorba in
insemndrile staretului Zosima, care Sint in inima cartii a sasea din Fratii
Karamazov. Deci redescoperirea roméneascad a misticii, pentru secolul XX, este
un dar al literaturii facut de filologie teologiei. Sa nu uitdm lucrurile acestea! Asa
s-a tinut primul curs de mistica, in timp ce Dumitru Staniloae avea pe atunci doar
27 de ani si abia venise de la bursele din Occident si era tindr profesor asociat
aici, la Sibiu. Redescoperirea dimensiunii de taind si de comuniune personald a
cuvintului a venit in sintonie, in asociere intre un poet si un literat care descopera
prin intermediul literaturii necesitatea patrunderii dimensiunilor de profunzime ale
cuvintului, care sint dimensiuni mistice, care sint dimensiuni personale.

Nu as dori s insist asupra acestui parcurs, desi s-ar putea spune mai multe; I-
am si evocat cu un alt prilej, cind am avut satisfactia si bucuria de a descoperi in
biblioteca de aici ,,Cursul de misticd germana” al Iui Nichifor Crainic gi 1-am
publicat acum vreo citiva ani intr-o editie completa a cursurilor de mistica ale lui
Nichifor Crainic. L-am gasit cu greu, pentru ca era ascuns. I se rupsese foaia de
titlu, pentru cd numele Crainic, in bibliotecd, era un nume periculos Tn anii 1950,
si, atunci, bibliotecarul a rupt foaia de titlu a cursului, ca nu cumva sa vina cineva
si sd vadd cd in biblioteca exista carti ale reactionarilor, ale oamenilor inchisi si
ale dusmanilor poporului.

Stafeta a fost preluata, asa cum aminteam, de parintele Dumitru Staniloae, cu
Filocaliile sale si cu toate teologiile sale.

As dori doar sa reamintesc aceastd intersectie si aceasta intilnire dintre
teologie si filologie, dintre teologi si poeti. Pentru ca, pina la urma, toti au aceasta
vocatie de a fi slyjitori ai cuvintului!

Ar trebui amintit ca tindrul Dumitru Staniloae s-a dus sa faca teologie la
Cernauti, céci acolo era o facultate de traditie germand, cu tomuri impozante,
frumos etalate, cu profesori foarte seriosi si intelectuali de suprafata. A fost cit pe-
aci sd abandoneze pentru totdeauna teologia din pricina acelui stil academic. El
mentioneaza doar intr-un loc in biografia sa ca, dupa anul intli, a vrut sd renunte
la teologie si a fost recuperat pentru aceasta de mitropolitul Nicolae Balan, care I-
a intilnit in Bucuresti si 1-a intrebat: Ce faci, tinere, parca te stiam la Cernauti? —
Pai, ce sa va explic, am fost la Cernauti, dar nu ma atrage, manualele acelea m-

19

BDD-A21014 © 2015 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:55:19 UTC)



au facut sa ma bucur ca plec de acolo si m-am finscris aici la Filologie.
Tntrerupsese, deci, teologia si facuse deja un an de filologie. Mitropolitul i-a spus
sd se intoarca la teologie, unde va avea posibilitatea sa treaca dincolo de manuale,
de scheme, de clasificari si rationalizari. Fa tu teologia aceea innoitoare si care
iti place, dar nu renunta la ea. Sa nu uitam ca Dumitru Staniloae ar fi vrut sa
devina critic literar. Mitropolitul este cel care il intoarce pe fagasul teologiei, intr-
un moment critic pentru destinul lui personal. Si-a pastrat insa interesul fata de
teologie si fatd de cultura si fata de tot ceea ce reprezinta spiritualitate nu numai in
interes pur teologic.

Am gasit, si aceastd descoperire vreau sa v-0 pun Tnainte, am redescoperit
zilele trecute o lucrare teologicd fundamentala, lisus Hristos sau restaurarea
omului. Tisus Hristos nu inseamnd mutilarea umanului, religiosul nu inseamna o
amputare, asa cum 1n mare masura s-a mai predicat si s-a mai practicat in diverse
zone: crestinismul aparut ca o cdmasa de fortd din care umanul trebuie sa se
descatugeze. Parintele Dumitru Staniloae a vrut asadar sa arate ca lisus Hristos
reprezintd restaurarea umanului 1n toatad plenitudinea lui, in toate valentele lui si
culturale si psihologice si mistice si religioase si cosmice — toatd aceastd teorie
este expusa acolo.

Pe linga o teorie foarte interesantd a cuvintului, asupra caruia nu vreau s ma
opresc, pentru ca este ceva mai complicatd, |-am surprins pe parintele Staniloae
citind un critic literar, un critic literar evreu de expresie germana. La pagina 182
il citeaza pe Friedrich Gundolf, autor pe care I-am descoperit si eu in liceu, la
”Octavian Goga”, unde am facut si eu literaturd universald cu un profesor
remarcabil — Dumnezeu sa il odihneasca! —, care a stiut sa ne insufle pasiunea
pentru carte si citire a autorilor mari ai literaturii universale. Acest Gundolf, un
clasic al criticii literare germane, tradus si la noi, are o formidabila monografie
despre Goethe. Si cred cd, din aceastd monografie, parintele Dumitru Staniloae
citeaza un cuvint care ne priveste pe noi toti, teologi si filologi, si as spune ca
priveste pe oricine (nu-l citeaza direct din germana, ci dupa Grigorie Popa, care
era un intelectual interbelic mai putin cunoscut): ,[n religie si in poezie
conteazd doar cuvintul devenit carne si carnea devenita cuvint”. Cred ca este
un cuvint care rezuma o intreaga filozofie, o intreagd conceptie despre lume si
viatd. Pentru cd, si in teologie, si in filologie, nu conteazd orice cuvint, Ci
conteaza doar cuvintul care poate sa devina carne, dar si carnea care poate sa
devina cuvint.

Nu doresc sd vorbesc in numele poetilor sau filologilor care stiu sa ne
interpreteze si sa ne tilcuiasca, dar pot sd spun cd, n aceste cuvinte, se cuprinde
toatd esenta crestinismului, pentru ca si crestinismul vorbeste, de fapt, despre
aceste douad realitati, despre cuvintul care se face carne si carnea care se face
cuvint, acte ce sint cuprinse in doud carti, sau, mai bine zis, in doud biblioteci
adunate in paginile cite unei carti; si aceste doud carti sau doua biblioteci
adunate in doud carti erau purtate in desagd de cite un personaj de nuvela
religioasd — as spune eu — care a contribuit, alaturi de Dostoievski, Tn perioada

20

BDD-A21014 © 2015 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:55:19 UTC)



interbelica, la redescoperirea ortodoxiei in lumea europeand si in spatiul
american, doi autori, Dostoievski si incd cineva. Nuvela religioasd la care ma
refer — caci altfel nu pot sd o numesc, fiind o lucrare de fictiune — desi, poate ca,
la origine, avea un personaj real: faimoasele Povestiri ale pelerinului rus. Sint
importante si m-am bucurat de ele in perioada liceului si dupa liceu si am fost
incintat sa descopar ca aceste povestiri Sint prezente in opera unuia dintre cei
mai fascinanti autori americani, intr-o nuveld frumoasa, Franny and Zooey,
unde J. D. Salinger, un clasic al prozei secolului XX, vorbeste despre un
personaj Franny, ale carei lecturi si obsesii fundamentale tineau de cartea
acestui pelerin rus. Foarte interesant cum Pelerinul rus l-a fascinat pe
americanul Salinger si poate ca l-a determinat sa renunte la scris dupa citeva
miniromane prin care a cucerit scena internationala.

Acest pelerin rus avea in desaga lui doua carti slavone: Biblia si Filocalia.
Doua carti in care e cuprins tot crestinismul. Prima e Biblia, cartea lui
Dumnezeu care se face trup, care se face carne, iar a doua e Filocalia, cartea
crestinului, cartea carnii noastre care se transformd, prin rugdciune, prin
meditatie, prin reflectie la cuvintul Scripturii, la cuvintul Bibliei, si devine ea
insdsi cuvint.

De aceea, aceste doua carti sint fundamentale, pentru ca exprima cele doua
dimensiuni ale existentei crestine, ale Cuvintului-Dumnezeu, ale Fiului Lui care
este Creator si Mintuitor si Desavirsitor al lumii, dar care se face carne si ia
asupra Sa toatad fragilitatea, dar si toate orizonturile si deschiderile care se
ascund in fragilitatea carnii noastre prin intrupare, dar care face aceasta miscare
de intrupare pentru ca miscarea de intrupare a lui sd devind calea pentru
demersul simetric contrar, care este al carnii noastre care isi pierde opacitatea si
densitatea ei poate excesiv de materiald prin incintare, prin poem, prin
rugdciune, si devine cuvint, iar prin cuvint devine Dumnezeu.

Sint lucruri formidabile Tn acest Pelerin rus, ele concentreaza, de fapt, ceea
ce amintea epigraful lui Friedrich Gundolf. Acest cuvint pe care parintele
Dumitru Staniloae a tinut sa-1 evoce si sa-l comenteze intr-un tratat de
hristologie, cred ca rezuma foarte bine datoria vietii noastre, ca sa ma exprim in
formula lectiei de deschidere din 1919 a lui Vasile Parvan, care a inaugurat
Universitatea Daciei Superioare de la Cluj cu prelegerea intitulata ,,Datoria
vietii noastre”. Cred ca datoria vietii noastre, ca teologi, si a domniilor voastre,
ca filologi, ca iubitori de cuvint (atit cu majusculd, cit si cu minusculd) unit cu
taina si de taind unita cu cuvint, ar putea sa devina o provocare si un indemn si,
in acelasi timp, un program pentru noi cei ce traim, deopotriva teologi si poeti,
»In vremuri sdrace”, cum Spunea Holderlin si incerca sd comenteze Heidegger,
in vremurile saracite de tehnologie, in vremurile in care atita comunicare duce la
disparitia comuniunii si in care comunicarea ucide cuvintul, ucide poezia, n
care internetul ucide scrisoarea (nu mai stim s scriem scrisori, pentru ca scriem
numai mesaje). Nu e cazul si fac aici patologia comunicarii, dar aceste cuvinte
mi se par a fi profetice si, in acelasi timp, un bun program de meditatie si de

21

BDD-A21014 © 2015 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:55:19 UTC)



reflectie si pentru intilnirile viitoare ale domniilor voastre sub aceastd specie si
aceastd zodie att de generoasa, care este cea a textului si discursului religios, a
textului si discursului sacru, dar cu aceasta nuanti, as spune eu , acest bemol ca
textul si discursul sint ale unei persoane, pentru ca textul si discursul risca sa se
autonomizeze si sa fie preluate de tehnicd, in schimb cu persoana nu se poate
intimpla la fel. Atunci cind textul si discursul au si dimensiunea tainei, ele
exprimd si persoana si salveazd atit umanitatea omului cit si divinitatea lui
Dumnezeu.

22

BDD-A21014 © 2015 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 20:55:19 UTC)


http://www.tcpdf.org

