
AT e NT nel discorso sul popolo di Dio nell’Apocalisse 

Iulian FARAUANU 

The Book of Revelation insists more to the theology and the christology. But, at a more 
profound analysis, come the items of ecclesiology in relationship with God and Christ.  
A very used image in Revelation is the image of the people of God. They pilgrim in the history 
and they will arrive in the new eschatological Jerusalem. In this city they will live for ever in 
front of the throne of God and the Lamb.  
A typical note of this description by John of Patmos is that the community of the old covenant 
(The Old Testament) is reunited with the multitude of languages, peoples and nations implied 
by the new covenant (The New Testament). Thus, the peoples of God, both pre-messianic and 
messianic, are considered as one. 

 
Keywords: Church, Revelation, people of God, new Jerusalem. 
 

1. Introduzione 
A parere di alcuni studiosi, il tema della Chiesa non occupa uno spazio importante 

nell’Apocalisse, perché le tematiche dominanti sono la teologia1 e la cristologia. 
Infatti, sin dall’inizio, l’autore afferma che il suo libro è rivelazione di Cristo, che ha 
la sua sorgente in Dio. Dio è descritto come l’Alfa e l’Omega (Ap 1,8; 21,6); Dio 
Creatore e Colui che è, che era e che viene (Ap 1,4.8; 4,8; 11,17; 16,5), il Signore 
Dio Onnipotente (Ap 1,8; 4,8; 11,17; 15,3; 16,7; 19,6; 21,22).  

Poi, a partire da Ap 4, l’immagine che domina il libro è quella di Dio che siede, 
sovrano sul trono e guida la storia dalla sua trascendenza. La sovranità di Dio, 
riconosciuta in cielo, deve instaurarsi anche sulla terra2, sulla quale tutti gli uomini 
sono invitati a riconoscere e adorare l’unico e vero Dio3. Una volta che il mondo sarà 
liberato dal male, mediante l’attuazione della giustizia divina, la terra rinnovata sarà 
abitata dalla gloria di Dio nella Gerusalemme escatologica. 

                                                 
1 Bauckham, R., La teologia dell’Apocalisse, Brescia, 1994, p. 38: „La teologia dell’Apocalisse di 

Giovanni è eminentemente teocentrica”. Cf. Boring, M.E., The Theology of Revelation, ʽThe Lord Our God 
the Almighty Reignsʼ , in „Interpretation”, 40 (1986), p. 257-259. 

2 Secondo Bauckham, R., La teologia dell’Apocalisse, p. 56, si dovrebbero realizzare così le prime tre 
invocazioni del Padre nostro (cf. Mt 6,9-10): „sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno, sia fatta la tua 
volontà come in cielo, così in terra”.  

3 Beale, G.K., The Book of Revelation. A Commentary on the Greek Text, Grand Rapids (MI), 1999, p. 
171.174: „The major theological theme of the book is the glory due to God because he has accomplished 
full salvation and final judgment”. 

85

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Non solo Dio, ma anche Cristo occupa un ruolo di primo piano nel libro di 
Giovanni. Dopo la sua descrizione come centro attorno a cui ruota tutta la vita delle 
Chiese dell’Asia Minore (Ap 2-3), il Cristo-Agnello prende il rotolo sigillato e rivela 
il piano di Dio sulla storia (Ap 4-5). Successivamente, Cristo accompagnerà e 
guiderà il popolo acquistato con il suo sangue nella battaglia contro il male, fino al 
compimento escatologico, quando celebrerà le nozze eterne con la sua Sposa. 

Nonostante al centro siano posti la rivelazione e il piano di salvezza di Dio 
realizzato in Cristo, il destinatario delle iniziative divine è il popolo di Dio. E’ la 
comunità redenta e chiamata alla gloria, a cui si chiede di dare una risposta alle opere 
di Dio e di Cristo. Dunque, accanto alla teologia e alla cristologia, nell’Apocalisse ha 
il suo spazio anche l’ecclesiologia.  

Nel discorso sul popolo di Dio, ci si chiede, prima di tutto, come esso viene 
dipinto. La prima distinzione da fare è tra l’immagine del popolo in Ap 2-3 e quella 
presente in Ap 4-22. In Ap 2-3, è descritta una Chiesa4 concreta e reale, con le sue 
difficoltà a vivere nell’ambiente storico-religioso in cui si trovava. Le coordinate 
spaziali sono ben precisate (le sette città della provincia romana di Asia), mentre le 
coordinate temporali includono il passato, il presente e il futuro. Nelle sette 
comunità, che hanno un rapporto speciale con il Cristo presente in mezzo ad esse, la 
vita ecclesiale deve essere caratterizzata dalla fedeltà e dalla conversione continua, 
nell’ascolto costante dello Spirito. Le richieste di perseveranza e di fedeltà sono fatte, 
tenendo presenti sia i rapporti esterni delle Chiese con l’Impero e con la sinagoga, sia 
i rapporti interni dentro le Chiese, in cui si avvertiva il pericolo dell’idolatria e del 
compromesso con il mondo pagano. 

In Ap 4-22 invece, l’autore descrive la Chiesa universale5, non più le comunità  
circoscritte ad una città, come era nel caso delle Chiese dell’Asia Minore. E’ il 
popolo di Dio che abbraccia l’intera ecumene ed è costituito da uomini di ogni tribù, 
lingua, popolo e nazione. Anche le categorie temporali sono diverse da quelli di Ap 
2-3, perché in Ap 4-22 si parla di millennio, dei tre tempi e mezzo, ecc. Infine, in Ap 
4-22 la Chiesa è idealizzata e viene presentata solo con tratti positivi, mentre in Ap 2-
3 è presente l’immagine realistica della Chiesa, in cui esistono peccatori, pericolo di 
scisma e infedeltà.  

Nonostante le differenze tra le Chiese di Ap 2-3 e il popolo di Dio di Ap 4-22, i 
problemi sono spesso comuni: il pericolo della ricchezza (la chiesa di Laodicea in Ap 
3,17 e Babilonia Ap 18,7), l’idolatria (Gezabele e i nicolaiti in Ap 2-3 e l’adorazione 
della Bestia in Ap 13), i ʻfalsiʼ giudei (i giudei non veri in Ap 2-3 e i collaboratori 

                                                 
4 Il termine „ekklesia” (chiesa)�viene usato nell’Apocalisse diciannove volte per indicare le sette 

comunità di Asia (Ap 1-3) e un’altra volta in Ap 22,16, con probabile riferimento alle medesime Chiese 
locali. 

5 Il concetto di Chiesa nell’Apocalisse è sulla linea del Nuovo Testamento. Giovanni di Patmos 
afferma: a) la Chiesa locale è già l’unica e l’universale Chiesa (Ap 2-3); b) il contatto stretto la Chiesa 
storica e quella escatologica, senza separazione; c) la storia di Cristo spiega la storia della Chiesa. La Chiesa 
è ancora sulla strada, deve condurre la sua battaglia fin quando arriveranno le nozze dell’Agnello. 

86

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

della prostituta Babilonia in Ap 17-18). Inoltre, l’esortazione alla conversione è 
valida sia per le Chiese locali in Ap 2-3, che per l’umanità intera in Ap 4-22. 

Le immagini e i simboli con cui viene dipinto il popolo di Dio, soprattutto in Ap 
4-22, sono presi generalmente dal mondo dell’Antico Testamento: i 144.000 dalle 
tribù israelitiche (Ap 7); i Due Testimoni, novelli Elia e Mosè (Ap 11); la Donna e la 
sua discendenza, simbolo del popolo di Dio (Ap 12); i Ventiquattro Vegliardi6; i 
vincitori contro la Bestia nel nuovo esodo (Ap 15); i martiri (Ap 6,9-11). Ma, a 
queste immagini anticotestamentarie si aggiungono i tratti neotestamentari, che 
descrivono la comunità dal punto di vista della sua relazione con l’Agnello.  

La seconda discussione riguarda la configurazione del popolo di Dio 
nell’Apocalisse. Sin dall’inizio, si deve dire che la Chiesa non è configurata nei suoi 
dettagli. Giovanni di Patmos non offre la descrizione dell’organizzazione della 
comunità, ma parla spesso genericamente di santi, redenti, martiri. Si sottolinea poi 
che tutti i cristiani sono sacerdoti e re (cf. Ap 1,19), perché partecipi della dignità 
regale e sacerdotale di Cristo. La partecipazione alla ʻbasileia tou theouʼ (il regno di 
Dio) è un impulso a lottare contro le forze del male, a intraprendere una battaglia che 
rende i cristiani santi e vincitori insieme a Cristo. Si insiste sulla fedeltà all’unico Dio 
e a Cristo e il rifiuto di ogni compromesso con il mondo pagano. 

Tra gli uffici e i ministeri, sono menzionati solo gli apostoli e i profeti7. Tuttavia, 
anche se viene ricordato l’ufficio profetico di alcuni (Giovanni di Patmos, Gezabele), 
si enfatizza il dovere della testimonianza profetica di tutti i seguaci di Cristo. 

Per ultimo, nella configurazione del popolo di Dio non esiste alcun accenno ai 
due gruppi: i giudeo-cristiani e gli etnico-cristiani. I cristiani sono i veri giudei e, 
nello stesso tempo, uomini di ogni tribù, lingua e nazione, riuniti nell’unico popolo di 
Dio. 

Il terzo e l’ultimo interrogativo è legato al come è frequente la tematica del 
popolo di Dio e accanto a quali temi maggiori nell’Apocalisse. Il tema del popolo di 
Dio8 è frequente, prima di tutto, in Ap 2-3, in cui è dedicato ampio spazio alla 
descrizione della vita delle Chiese in Asia Minore. Le Chiese sono messe in relazione 
con il Cristo, Colui che tiene nella sua mano destra le stelle e cammina i mezzo ai 
sette candelabri. Ma, il Cristo ha dei legami con la sua comunità anche in Ap 4-22: in 
Ap 11,1, i testimoni appartengono e sono associati al Cristo morto e risorto; in Ap 
12, il Cristo Messia è il primo tra i figli della Donna a vincere la battaglia contro il 
Drago; in Ap 14,1, l’Agnello è insieme ai 1444.000. Infine, in Ap 21, il Cristo è lo 
sposo della Chiesa. 

                                                 
6 I Due Testimoni (Ap 11), la Donna vestita di sole (Ap 12) e i (ventiquattro) Vegliardi saranno nomi 

scritti con l’iniziale maiuscola, per sottolineare la loro natura di personaggi simbolici legati al popolo di 
Dio. 

7 Giovanni di Patmos definisce il suo libro come profezia (Ap 1,3; 22,7.10.18.19) e allude allo spirito 
della profezia (Ap 19,10) e agli spiriti dei profeti (Ap 22,6). 

8 Secondo Gnilka, J., Teologia del Nuovo Testamento, Brescia, 2004, p. 384-385, l’idea del popolo di 
Dio nei suoi legami con Israele è fondamentale nell’Apocalisse.  

87

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

In Ap. 4-22, il tema del popolo di Dio non è molto frequente e non si trova in 
primo piano. La tematica ecclesiologica è legata a Dio, che dal suo trono guida la 
storia e al Cristo, Colui che rivela e porta a compimento il piano di Dio. In 
riferimento a Dio, si accentua anche l’idea della Chiesa, nuova Gerusalemme e 
Tempio in cui Dio abita per sempre. Nonostante la precedenza del discorso su Dio, 
l’accento cade spesso sulla protezione che Dio offre al suo popolo nel cammino 
durante la storia, in cui l’Israele spirituale scopre la sua identità e orienta il suo agire 
in rapporto con Dio e l’Agnello. 

Legata a Dio e al Cristo, la tematica del popolo di Dio attraversa come un filo 
rosso il libro di Giovanni di Patmos, a partire da Ap 2-3, continuando con le metafore 
e le immagini della Chiesa in Ap. 4-20, per culminare con la nuova Gerusalemme in 
Ap 21-22.  

2. Uno „status quaestionis” degli studi sull’ecclesiologia nell’Apocalisse 
Una premessa, prima di procedere, riguarda la mancanza di una trattazione 

sistematica della tematica del popolo di Dio nei commentari maggiori all’Apocalisse.  
Il tema del popolo di Dio comunque, è importante e occupa uno spazio 

abbastanza ampio nell’ultimo libro della Bibbia. Considerando soprattutto gli studi 
più recenti, si deve evidenziare un gruppo di studiosi che hanno realizzato delle 
monografie o studi, più o meno esaustivi, sul tema del popolo di Dio 
nell’Apocalisse9. Tra tutti, il più completo sembra lo studio di D.E. Aune10, sul 
ritratto della Chiesa nell’Apocalisse. L’autore parte dal presupposto che il popolo di 
Dio è frutto dell’iniziativa divina che costituisce una comunità di santi, chiamati, 
eletti e sacerdoti. All’iniziativa di Dio, deve corrispondere la risposta di fedeltà nella 
testimonianza da parte del popolo. La Chiesa viene poi descritta usando immagini 
tratte dalla vita umana e diverse altre metafore e allegorie, con un linguaggio 
simbolico, ispirato all’Antico Testamento.  

Un raggruppamento utile degli studi sull’ecclesiologia dell’Apocalisse, si può fare 
secondo le prospettive e le opinioni sul tema del popolo di Dio. Alcuni studiosi 
hanno messo in evidenza le diverse immagini e metafore della Chiesa e i termini 
usati per descrivere i membri della Chiesa. Parallelamente hanno sottolineato anche 
la relazione della comunità con Dio e il Cristo, il rapporto con il mondo nemico e 
l’aspetto storico ed escatologico della Chiesa11.  

Una seconda tematica fa riferimento all’ordinamento e all’organizzazione della 
Chiesa nell’Apocalisse, evidenziando il ruolo dei profeti e degli apostoli12. A. Satake 

                                                 
9 Cf. Nikolainen, A.T., Die Kirchenbegriff in der Offenbarung des Johannes, in „New Testament 

Studies”, 9 (1962-1963), p. 351-361; Cerfaux, L., L’Église dans l’Apocalypse, in Giblet, J. – Andriessen, P. 
et alii, „Aux origines de l’Églisse”, Bruges, 1965, p. 111-124; Schlier, H., Die Kirche nach der Offenbarung 
des Johannes, in Feiner, J. – Löhrer, M. (ed.), „Mysterium Salutis”, Einselden – Zürich – Köln, 1972, IV/1, 
p. 200-214. 

10 Cf. Aune, D.E., St. John’s Portrait of the Church in the Apocalypse, in „The Evangelical Quarterly”, 
38 (1966), p. 131-146. 

11 Cf. Aune, D.E., St. John’s Portrait of the Church, p. 131-146; Schlier, H., Die Kirche, p. 200-214. 
12 Cf. Roloff, J., Die Kirche als Zeugin des endzeitlichen Königsherrschaft Gottes: Die Offenbarung 

des Johannes, in Idem, „Die Kirche im Neuen Testament”, Göttingen, 1993, p. 189. 

88

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

mette in risalto la funzione dei membri della Chiesa e accentua l’idea di una 
comunità che ha la missione profetica di testimoniare13. La missione è improntata 
sulla dignità regale e sacerdotale dei membri del popolo di Dio14 (cf. Ap 1,5-6; 5,9-
10). 

Un terzo gruppo di studi trattano il tema della missione della Chiesa nel mondo: 
la missione profetica e la testimonianza fedele15. Lo sfondo storico è la persecuzione, 
di fronte alla quale si richiede la fedeltà. La missione della Chiesa proviene da Dio e 
da Cristo e riguarda il dovere di essere testimone della signoria escatologica di Dio e 
di Cristo16, nella consapevolezza di vivere già la salvezza escatologica17. 

Una quarta tematica è la trattazione dell’aspetto dualistico della Chiesa: da una 
parte, la Chiesa nella storia (reale e concreta), che deve combattere e soffrire la 
persecuzione e, dall’altra, la Chiesa ideale o trionfante nell’escatologia. Questa 
Chiesa militante è vittoriosa già nella storia, nella misura della sua unione con 
Cristo18. Nella Chiesa storica esiste un altro dualismo, quello tra il bene e il male, tra 
i fedeli e i nemici. Sia in Ap 1-3 che in Ap 4-22, Giovanni di Patmos presenta una 
Chiesa che si oppone ai nemici ed esorta ad una fedeltà radicale di fronte al pericolo 
dell’idolatria e del benessere, dannoso per l’identità religiosa19. In questa relazione 
della Chiesa con il mondo, l’esortazione è quella di uscire da Babilonia (un nuovo 
esodo), lottare con perseveranza ed essere fedeli.  

La quinta tematica è incentrata sul rapporto della Chiesa con Cristo, sia in 
generale, sia in particolare, trattando un aspetto della relazione (amore) tra Cristo e la 
sua Chiesa20. La Chiesa è il popolo acquistato con il sangue dell’Agnello e il legame 
con Cristo è costitutivo per la comunità. Questo popolo, redento tra gli uomini da 
tutta la terra, ha impresso il nome di Dio e dell’Agnello sulla fronte e deve seguire 
Cristo. 

                                                 
13 Cf. Satake, A., Die Gemeindeordnung in der Johannesapokalypse, Neukirchen-Vluyn, 1966. 
14 Cf. Schüssler Fiorenza, E., Priester für Gott. Studien zum Herrschafts-und Priestermotiv in der 

Apocalypse, Münster, 1972; Feuillet, A., Les chrétiens prêtres et rois d’après l’Ap, in „Revue Thomiste”, 
75 (1975), p. 40-66. 

15 Cf. Poucouta P., La mission prophétique de l’Église dans l’Apocalypse johannique, in „Nouvelle 
Revue Theologique”, 110 (1988), p. 38-57. Olutola, P.K., The Mandate of the Church in the Apocalypse of 
John, New York – Oxford, 2005. 

16 Cf. Roloff, J., Die Kirche als Zeugin, p. 169-171; Lambrecht, J., The People of God in the Book of 
Revelation, in Idem, „Collected Studies. On Pauline Literature and on the Book of Revelation”, Roma, 
2001, p. 391.  

17 Cf. Giesen, H., Kirche in der Endzeit: Ekklesiologie und Eschatologie in der Johannesapokalypse, in 
Fuchs, A. (ed.), „Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt”, 19 (1994), p. 5-43. 

18 Cf. Nikolainen, A.T., Die Kirchenbegriff in der Offenbarung, p. 351-357; Cerfaux, L., L’Église dans 
l’Apocalypse, p. 111-124; Lambrecht, J., The People of God, p. 379-394.  

19 Cf. Lambrecht, J., The People of God, p. 381-394; Bauckham, R., La teologia dell’Apocalisse, p. 21-
24, 147. 

20 Cf. Vetrali, T., L’amore della Chiesa per il suo sposo nell’Apocalisse, in „Parola, Spirito e Vita”, 12 
(1985), p. 217-230; McIlraith, D.A., The Reciprocal Love between Christ and the Church in the 
Apocalypse, Roma, 1989. 

89

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Una penultima tematica è quella che riguarda la presentazione della Chiesa come 
Israele, cioè con le categorie anticotestamentarie in diversi brani dell’Apocalisse21. 
La Chiesa è in continuità con Israele, che viene descritto con aspetti messianici e 
universali.  

L’ultima tematica include alcuni studi che pongono l’accento sui membri della 
Chiesa e il loro statuto, soprattutto nella Gerusalemme escatologica22, nel contesto 
della Chiesa presentata come città. Si tratta di una Chiesa unitaria e universale, in cui 
Dio e l’Agnello sono al centro23. La nuova Gerusalemme è una città santa, l’Eden, 
l’assemblea dei popoli in comunione con Dio e l’Agnello (che sono il Tempio, la 
luce e il trono).  

Accanto a questi studi, si devono ricordare anche quelli che riguardano la vita 
delle Chiese, come è presentata in Ap 1-3. In essi si allude al contesto storico, alla 
situazione delle comunità in relazione all’Impero, con le sue strutture sociali, 
economiche e religiose.  

In questo panorama di punti di vista sull’ecclesiologia dell’Apocalisse, si colloca 
una prospettiva personale riguardo la tematica ecclesiologica. Tra le immagini e 
metafore della Chiesa nell’Apocalisse, una certa importanza riveste quella del popolo 
di Dio, perché sembra la più diffusa e legata alla funzione rappresentativa delle tribù 
e degli apostoli. 

In particolare, il punto su cui si deve far leva è l’unicità di questo popolo, 
descritto con tratti dell’Antico e del Nuovo Testamento, fusi insieme.  

Un immagine suggestiva si trova in Ap 21,12-14: i nomi delle dodici tribù di 
Israele unite ai nomi dei dodici apostoli dell’Agnello sulle mura della Gerusalemme 
escatologica.  

L’unicità del popolo di Dio si ritrova anche nella storia. L’immagine dei Due 
Testimoni (Ap 11), della Donna messianica (Ap 12) e dei 144.000 (Ap 7 e 14) 
confermeranno che per l’Apocalisse esiste un unico e indivisibile popolo di Dio, 
descritto con la componente anticotestamentaria insieme alla componente 
neotestamentaria. Si tratta dell’Israele pre-messianico in continuità con l’Israele 
messianico24. 

3. Le dodici tribù e il popolo di Dio nell’Apocalisse 
Un aspetto importante da considerare è l’immagine del popolo di Dio. Questo 

popolo era nell’Antico Testamento la comunità delle dodici tribù.  
Nell’epoca neotestamentaria, in alcuni cerchi si sentiva il bisogno e l’attesa della 

restaurazione di Israele. Uno sguardo alla menzione delle 12 tribù nel Nuovo 
Testamento porta a questi risultati: Paolo non menziona quasi mai le 12 tribù (esiste 
                                                 

21 Cf. Wojciechowski, M., Church as Israel according to the Revelation of St. John, in „Collectanea 
Theologica”, 64 (1994), p. 33-40; Hirschberg, P., Das eschatologische Israel, Neukirchen-Vluyn, 1999. 

22 Cf. Mathewson, D., The Destiny of the Nations in Revelation 21:1-22:5: A Reconsideration, in 
„Tyndale Bulletin”, 53 (2002), p. 121-142; Biguzzi, G., I popoli nella Gerusalemme escatologica di Ap 21-
22, in „Parola, Spirito e Vita”, 50 (2004), p. 167-177. 

23 Cf. Cerfaux, L., L’Église dans l’Apocalypse, p. 118-120. 
24 Per non creare un’opposizione con l’antico (vecchio) Israele, si preferisce parlare qui non di „nuovo 

Israele”, ma „l’Israele di Dio” o „l’Israele messianico”.  

90

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

un riferimento  implicito in Rm 11,26, ma sembra essere in concordanza con At 
26,6). Dall’altra parte Paolo non poteva proporre ai pagani la restaurazione del regno 
davidico. Il quarto Vangelo allude in 6,60-71 ai 12 apostoli, ma preferisce parlare dei 
discepoli di Gesù. L’idea di una restaurazione delle 12 tribù e del regno comunque 
non è accentuata in Paolo e Giovanni. Infine, neanche Luca insiste sulla 
restaurazione del regno e usa raramente l’espressione 12 tribù o 12 apostoli (Lc 22,30 
e At 6,2: gli apostoli; 26,7: le 12 tribù). Si può allora concludere che Paolo, Luca e 
Giovanni non erano molto familiari con l’idea della restaurazione delle 12 tribù.  

Tuttavia, è da rilevare che nel primo secolo d.C, a seguito anche della distruzione 
di Gerusalemme esisteva un’intensa attesa della restaurazione25, come testimoniano i 
libri apocalittici e l’ambiente di Qumran. Probabilmente l’idea sussisteva anche nella 
Chiesa gerosolimitana, rapportata al regno di Cristo Messia. I rappresentanti di 
questa  tradizione della Chiesa di Gerusalemme erano Giacomo, Pietro, Marco e la 
fonte Q. Sempre qui era più accentuata l’idea di Gesù Messia. Su questa linea, alcuni 
brani del vangelo di Matteo alludono al raduno delle pecore perdute della casa di 
Israele e alla ricostruzione del Regno delle 12 tribù. In Mt 1,17 con la nascita di Gesù 
comincia difatti il raduno delle tribù. In Mt 3,15 la restaurazione del Regno è 
l’opposto della dispersione incominciata proprio in Galilea con l’andare delle tribù di 
Zabulon e di Neftali in esilio. Il testo più importante rimane Mt 10,1-8 dove i 12 
vengono nominati apostoli e ricevono dal Maestro la delega dell’autorità e il mandato 
di continuare la missione di Gesù, quella di radunare le tribù disperse di Israele.  

Secondo alcuni, l’Apocalisse avrebbe ripreso questa attesa come consolazione 
nella persecuzione e come risposta allo scisma tra il cristianesimo e giudaismo 
avvenuto dopo il 70.  

Nel libro di Giovanni, la restaurazione del Regno delle 12 tribù diventerebbe 
visibile nella nuova Gerusalemme26. Seguendo questa scia, per qualche studioso, 
l’immagine dei nomi delle dodici tribù sulle porte della nuova Gerusalemme, 
potrebbe essere proprio il riflesso dell’idea della restaurazione del regno di Israele27. 
La prima caratteristica di questa restaurazione è la sua immediatezza (cf. la venuta 
imminente del Regno dei cieli in Mt 3,2; 4,17; 10,6). Per l’Apocalisse, la 
restaurazione immediata si rifletterebbe in Ap 1,3 e 22,10, passi che aprono e 
chiudono l’Apocalisse con l’immagine dell’imminente venuta del Signore (cf. anche 
Ap 3,20; 12,12 e 20,20).  

Una seconda nota della restaurazione delle tribù è il suo realizzarsi sulla terra (cf. 
Gc 1,1, Mt 19,28). Nell’Apocalisse, la nuova Gerusalemme restaurata scende dal 
cielo sulla terra rinnovata (cf. il regno millenario).  

                                                 
25 L’idea era frequente nell’Antico Testamento: Is 49,5-6; 56,1-8; 66,18-24; Ger 31,10; Ez 34; 37; 48; 

Sof 3,20. 
26 Cf. Geyser, A., Some Salient New Testament Passages on the Restoration of the Twelve Tribes of 

Israel, in Lambrecht, J., „L’Apocalypse Johannique et l’Apocalyptique dans le NT”, Gembloux, 1980, p. 
306-309. 

27 Cf. Geyser, A., The Twelve Tribes in Revelation: Judean and Judeo-Christian Apocalypticism, in 
„New Testament Studies”, 28 (1982), p. 389; Aune, D.E., Revelation 17-22, p. 1155. 

91

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Infine, riguardo al contenuto di tale restaurazione, essa aveva tre componenti: il 
Messia davidico, Gerusalemme come luogo, e il regno28 delle dodici tribù (in 
un’epoca più tardiva, la restaurazione comprenderà anche le nazioni pagane, per le 
quali Israele sarà guida e luce)29. I tre elementi menzionati si potrebbero ritrovare 
nell’Apocalisse, perché l’Agnello è il Messia, il germoglio di Davide (Ap 5,5), il 
centro è la Gerusalemme rinnovata (Ap 21,1-22,5) e i membri delle dodici tribù 
regnano per l’eternità30.  

Anche se potrebbero essere ispirazioni da queste attese, l’idea della restaurazione 
di Israele è difficilmente sostenibile. Un argomento contrario sono le allusioni ai falsi 
giudei e alla sinagoga di Satana in Ap 2,9; 3,931. Ma l’argomento principale contro la 
tesi della restaurazione delle tribù è il fatto che l’autore si riferisce in Ap 21 a tutto il 
popolo di Dio, non ad Israele. Giovanni di Patmos parla dell’Israele spirituale e 
messianico, il popolo escatologico di Dio in cui coesistono Israele e le nazioni32, un 
popolo in cui non c’è distinzione tra i giudeo-cristiani e gli etnico-cristiani.  

Nel delineare l’immagine della Chiesa, l’autore potrebbe avere in mente il popolo 
di Israele, la restaurazione delle dodici tribù. Però a queste tribù si uniscono le 
nazioni. Una conferma viene da Ap 7, in cui prima sono elencate le tribù di Israele, 
poi si descrive la folla innumerevole proveniente da tutti i popoli. L’idea della 
restaurazione di Israele potrebbe essere solo un punto di partenza, perché Giovanni di 
Patmos modifica e arricchisce l’immagine delle dodici tribù, riferite ormai a Cristo.  

Parlando ancora di questo popolo e  partendo dal contesto storico della fine del 
primo secolo, ci si chiede se i cristiani erano separati dai giudei. Per quanto riguarda 
l’identità del popolo, si tratta dell’Israele vero e reale, l’Israele che crede in Cristo e 
apre la porta ai pagani. Per cui rimane forte il legame con l’Israele storico e la 
speranza della conversione dei giudei33. 

Un’altra domanda, visto il contesto letterario dell’Apocalisse, è se l’immagine dei 
cristiani è realistica. La domanda è non priva di fondamenti, perché nel libro di 
Giovanni ci sono vari elementi che influiscono sulla comprensione della natura del 
popolo di Dio: la visione dualistica che contrappone i fedeli ai nemici di Dio, 
l’aspetto cosmico e mitologico, la demonizzazione del male e il radicalismo chiesto 
ai fedeli. Tuttavia, esiste realismo. Nella storia si nota la presenza dei peccatori e dei 
santi dentro le Chiese (Ap 2-3). Il popolo è formato dai giusti e dai malvagi. Per 
l’autore dell’Apocalisse si tratta di una situazione storica critica in cui i nemici hanno 
il sopravvento. In vista dell’attacco finale, della fine imminente, al popolo si chiede 

                                                 
28 Giovanni di Patmos usa il numero 12 solo nei riguardi del regno e delle sue caratteristiche. 
29 Cf. Geyser, A., The Twelves Tribes, p. 389-392. 
30 Geyser, A., The Twelves Tribes, p. 392, fa notare che il numero 12 è frequente anche nella Regola 

della Guerra, il Rotolo del Tempio e nel pešer a Is 54.  
31 Cf. Mathewson, D., A New Heaven, p. 107. 
32 Cf. Hirschberg, P., Das eschatologische Israel, p. 301. 
33 Cf. Lambrecht, J., The People of God, p. 389-393. 

92

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

di rifiutare ogni compromesso con la società in cui domina il benessere, l’idolatria e 
l’immoralità. Ap 18,4 sintetizza l’invito fatto ai credenti: „Uscite da Babilonia!”34.  

4. L’unico popolo di Dio: AT e NT 
Giovanni di Patmos concepisce il popolo di Dio formato da due elementi: Antico 

e Nuovo Testamento. Questi elementi sono inseparabili, perché l’autore li presenta 
sempre uniti e in continuità: gli aspetti anticotestamentari all’inizio, e in seguito, i 
tratti neotestamentari. Nel descrivere il popolo di Dio l’autore usa, in primo luogo, 
diverse immagini tratte dall’Antico Testamento. Descrivendo il popolo di Dio con 
aspetti dell’Antico Testamento, l’autore richiama principalmente l’elemento delle 
dodici tribù: le tribù sulle porte della nuova Gerusalemme (Ap 21,12); le tribù 
elencate in Ap 7,3-8; le dodici stelle-tribù nella corona della Donna vestita di sole 
(Ap 12).  

I tratti del Nuovo Testamento usati per descrivere il popolo di Dio sono legati 
all’Agnello (l’Agnello e i 144.000 in Ap 14) e ai dodici apostoli che costituiscono i 
fondamenti della Gerusalemme escatologica. L’Agnello raduna e fonda un popolo 
universale di redenti e seguaci vittoriosi.  

I tratti anticotestamentari combinati con quelli neotestamentari sono indizio che 
per Giovanni di Patmos non c’è alcuna distinzione o cesura tra il popolo dell’Antico 
e del Nuovo Testamento. La prima prospettiva è quella della continuità (mancanza di 
cesura), tra la storia di Israele e quella della Chiesa. Gli interventi di salvezza di Dio, 
sono stati fatti a favore di Israele nel passato, ma ora sono visibili nel Cristo, morto e 
risorto. Si parte da Israele, si passa per Gesù e si arriva alla Chiesa, in cui i cristiani 
devono imitare la testimonianza di Gesù. L’autore parte dall’immagine del popolo 
delle tribù, che sono oramai diventate le tribù del Messia, il Leone della tribù di 
Giuda e il virgulto di Davide. Questo popolo trasformato dal Cristo avrà come 
fondamenti gli apostoli. 

Nonostante la continuità tra il popolo dell’antica e della nuova alleanza, 
rimangono le diverse funzioni. Il popolo di Dio ha le sue radici nella storia di Israele 
e l’autore dà precedenza ad esso, alludendo per primo alle tribù israelitiche. Chi vuol 
entrare nella Gerusalemme escatologica deve passare attraverso le porte-tribù. 
Dall’altra parte, i fondamenti-apostoli sono la base su cui poggia la città-popolo. 

La continuità tra Israele e Chiesa potrebbe avere come sfondo la restaurazione di 
Israele, come già si è accennato. Ma nell’Apocalisse, le dodici tribù sono quelle 
messianiche. Tuttavia, non è solo il compimento delle profezie e delle attese 
anticotestamentarie, ma esiste l’idea della maturazione in Cristo. Il Cristo Agnello 
offre il di più, la novità al popolo della Gerusalemme escatologica. In questa 
trasformazione, i veri giudei sono i cristiani che ereditano le promesse fatte ad 
Israele. La Gerusalemme nuova non ha più la connotazione di capitale di Israele, ma 

                                                 
34 Si deve sottolineare che uno degli scopi del libro è l’esortazione alla fedeltà a Cristo fino alla fine. In 

mezzo alle persecuzioni, al confronto con il mondo, con l’Impero romano era necessario evitare il 
compromesso e rimanere fedeli a Cristo. Il mandato fondamentale della Chiesa era conservare la 
testimonianza di Gesù. 

93

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

è il raduno di tutte le nazioni attorno a Dio e all’Agnello. E’ la nuova Gerusalemme 
che ha sui fondamenti i nomi dei dodici apostoli dell’Agnello. 

Nonostante tutto, il punto essenziale su cui si insiste nel descrivere il popolo di 
Dio, è l’unicità e l’unità: i Due Testimoni sono sempre insieme e indivisibili, la 
Donna ha una corona che unisce le dodici stelle, il cantico è unico, nello stesso tempo 
di Mosè e dell’Agnello, i 144.000 sono sia i membri delle tribù, che i seguaci 
dell’Agnello. La conclusione è la presentazione di un popolo unico e unitario nella 
storia. 

Ma l’unicità del popolo di Dio è presente anche nell’escatologia. Una prova 
dell’unitarietà del popolo di Dio è il muro della nuova Gerusalemme, che include in 
un’unica realtà le porte delle dodici tribù e i fondamenti dei dodici apostoli. Simbolo 
di unità è anche la Gerusalemme escatologica, città santa compatta che unisce le 
nazioni attorno a Dio e all’Agnello, che stanno al centro della città come Tempio, 
trono e luce. In questa città santa c’è un’unica piazza, un solo fiume di acqua viva e 
un unico albero della vita a cui si accostano le nazioni. La nuova Gerusalemme è una 
città di sintesi e di unità. Dio e Cristo sono insieme l’unico Tempio, l’unica fonte di 
luce, l’unico fiume di acqua viva e siedono sullo stesso trono. Le nazioni, senza 
alcuna distinzione, partecipano della comunione tra Dio e l’Agnello, usufruendo 
della luce, del fiume e dell’albero della vita e prestando la loro adorazione davanti al 
trono di Dio e dell’Agnello. 

L’Apocalisse offre l’immagine di un unico popolo di Dio e dell’Agnello, 
riassumendo la tradizione giudaico-cristiana, in cui le tribù e la Chiesa sono unite e 
formano una sola comunità davanti a Dio.  

5. L’unità del popolo di Dio a livello teologico e pratico 
Occorre ora precisare meglio, dal punto di vista teologico, il senso e la portata 

dell’unità e dell’unicità del giudaismo e del cristianesimo. 
In primo luogo, non si tratta di una unità di soppressione o sostituzione 

dell’Antico Testamento, né di separazione con il Nuovo Testamento (dualità), ma di 
unità nella complementarietà. In questo senso il mondo giudaico trova il suo 
compimento e coronamento in Cristo, di fronte al quale è collegato e con il quale 
attua il suo pieno significato. Dall’altra parte il mistero e l’evento di Cristo viene 
illuminato dall’anticipazione e raffigurazione dell’Antico Testamento. Vi è perciò 
una vera reciproca complementarietà. 

In secondo luogo, si spiega anche il collegamento tra i giudei e i pagani, poiché 
ambedue sono invitati a riconoscere e vivere il mistero di Cristo. Essi sono di fatto 
sulla medesima situazione di orientamento e decisione verso Cristo. Tuttavia, 
l’Antico Testamento vive già l’orientamento al Nuovo Testamento ed è inserito 
vitalmente in esso come il suo compimento all’interno del progetto salvifico di Dio. 
Ne segue che il popolo di Dio, formato da ambedue le situazioni rinnovate, diventa 
l’unico vero popolo di Dio in forza di Cristo. Si vede come l’unità tra Antico e 
Nuovo Testamento divenga l’unicità della comunità dei credenti e dei salvati. 

Nell’Apocalisse l’autore non fa distinzione tra Israele e la comunità dei seguaci di 
Cristo. Israele è presentato come Chiesa, e non c’è l’allusione ad un vecchio e antico 

94

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Israele. Si tratta di un’economia e storia di salvezza unitaria e unica. Nello stesso 
tempo, c’è un unico popolo di Dio, l’Israele spirituale anche se si conserva la 
distinzione temporale tra passato e presente. La descrizione della Chiesa come 
l’Israele di Dio è un invito ad approfondire costantemente le radici ebraiche del 
cristianesimo. 

Accanto all’idea di un unico popolo di Dio agli occhi dell’autore dell’Apocalisse, 
esiste il concetto di una Scrittura unitaria. L’autore non fa distinzione tra l’Antico 
Testamento e il Nuovo Testamento che sono le stesse Scritture sacre. Giovanni di 
Patmos è un modello per tutti coloro che si accostano alla Bibbia. Nello stesso 
tempo, è un insegnamento a non ripetere gli abusi che hanno sottovalutato l’Antico 
Testamento.  

L’idea del popolo unitario si applica anche nel dialogo ecumenico. Giovanni di 
Patmos voleva una Chiesa unica ed indivisibile. Si nota, soprattutto in Ap 2-3 il suo 
accanimento contro ogni forma di scisma dentro la comunità (Gezabele, i nicolaiti). 
La nuova Gerusalemme è cinta da un muro che raccoglie in una comunità unica e 
unita le nazioni attorno al trono di Dio e dell’Agnello. 

Infine, l’unità e l’unicità deve manifestarsi non solo all’esterno (con Israele e altre 
confessioni), ma all’interno della Chiesa stessa, la quale deve combattere la 
frammentarietà diffusa, le segregazioni e le divisioni di qualsiasi natura. 

Conclusione 
L’unità e l’unicità del popolo di Dio è una dimensione che abbraccia tutti gli 

ambiti e le relazioni della Chiesa e rimane un ideale da perseguire continuamente. 
L’unità e l’unicità perfetta sarà raggiunta nel compimento escatologico quando la 
nuova Gerusalemme scenderà dal cielo. Ma l’impegno per una Chiesa unita e unica 
deve essere più arduo nel cammino storico perché la comunità dei credenti rispecchi 
fedelmente già dalla terra la Città celeste, la nuova Gerusalemme, con dodici porte-
tribù insieme a dodici fondamenti-apostoli. 

Il discorso sull’unicità del popolo di Dio aiuta a capire più profondamente 
l’identità cristiana. E’ necessario lasciare da parte le distinzioni tra l’Israele e la 
Chiesa e accentuare l’elemento della continuità e unità dentro la comune storia di 
salvezza e l’alleanza di Dio con il suo popolo.  

Infine, si può fare un altro invito, cioè quello di imitare il modello di unità 
presente tra Dio e il Cristo, l’Agnello. Dio Padre e il Cristo-Agnello uniti nel loro 
essere e nell’azione a favore degli uomini sono la fonte da cui attingere il valore 
dell’unità. 

 
 

Bibliografia 
*** I popoli nella Gerusalemme escatologica di Ap 21-22, in „Parola Spirito e Vita” 50 

(2004), p. 167-177 
*** La teologia dell’Apocalisse, Paideia, Brescia 1994, (edizione originale in lingua inglese, 

Cambridge 1993) 

95

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

*** The New Jerusalem as Pinnacle of Salvation: Rev 21,1-22,5, in „Neotestamentica” 38 
(2004), p. 275-302 

Aune, D. E., 1966, St. John’s Portrait of the Church in the Apocalypse, in „The Evangelical 
Quarterly” 38 (1966), p. 131-149 

Bauckham, R. J., 1993, The Climax of Prophecy: Studies on the Book of Revelation, T. & T. 
Clark, Edinburgh 

Beale, G. K., 1999, The Book of Revelation. A Commentary on the Greek Text, Eerdmans, 
Grand Rapids (MI) 

Biguzzi, G., 2004, L’Apocalisse e i suoi enigmi, Paideia, Brescia 
Boring, M. E., 1986, The Theology of Revelation, ʽThe Lord Our God the Almighty Reignsʼ , 

in „Interpretation”, 40 (1986), p. 257-269 
Bosetti, E. – Colacrai, A. (a cura di), 2005, Apokalypsis. Percorsi nell’Apocalisse di Giovanni 

in onore di Ugo Vanni, Cittadella, Assisi 
Deutsch, C., 1987, Transformation of Symbols: the New Jerusalem in Rev 21,1-22,5, in 

„Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft” 78 (1987), p. 106-126 
Du Rand, A.J., 1998, The Imagery of the Heavenly Jerusalem (Revelation 21,9 – 22,5), in 

„Neotestamentica” 22 (1988), p. 65-86 
Giesen, H., 1994, Kirche in der Endzeit. Ekklesiologie und Eschatologie in der 

Johannesapokalypse, in A. Fuchs (a cura di), „Studien zum Neuen Testament und seiner 
Umwelt” 19 (1994), p. 5-43 

Hirschberg, P., 1999, Das eschatologische Israel, Neukirchener, Neukirchen-Vluyn 
Lambrecht, J., 2001, The People of God in the Book of Revelation, in IDEM (a cura di), 

„Collected Studies. On Pauline Literature and on The Book of Revelation”, Pontificio 
Istituto Biblico, Roma, 2001, p. 360-396 

McIlraith, D. A., 1989, The Reciprocal Love between Christ and the Church in the 
Apocalypse, Pontificia Università Gregoriana, Roma 

Minear, S. P., 1966, Ontology and Ecclesiology in the Apocalypse, in „New Testament 
Studies” 12 (1966), p. 89-105 

Olutola, P. K., 2005, The Mandate of the Church in the Apocalypse of John, Peter Lang, New 
York 

Pattemore, S., 2004, The People of God in the Apocalypse: Discourse, Structure and 
Exegesis, Cambridge University Press, Cambridge 

Pedroli, L., 2007, Dal fidanzamento alla nuzialità escatologica. La dimensione antropologica 
del rapporto tra Cristo e la Chiesa nell’Apocalisse, Cittadella, Assisi 

Satake, A., 1966, Die Gemeindeordnung in der Johannesapokalypse, Neukirchener Verlag, 
Neukirchen-Vluyn 

Tavo, F., 2002, The Ecclesial Notions of the Apocalypse in Recent Studies, in „Currents in 
Biblical Research” 1 (2002), p. 112-136 

Yarbro Collins, A., 1985, Insiders and Outsiders in the Book of Revelation and Its Social 
Context, in J. Neusner – E.S. Frerichs (a cura di), “To See Ourselves as Others See us: 
Christians, Jews, Others in Late Antiquity”, Scholars Press, Chicago (CA) 

96

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:40:26 UTC)
BDD-A210 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

