
74 R O M Â N Ă

Doina BUTIURCA
„Mărturie raţională” (Origene) şi 
model conceptual în limbajul religios

0. Valorile lat. oculus, -i s.m. îndreptăţesc observa-
ţia că mentalitatea arhaică a depăşit sfera soma-
ticului prin reprezentări specifice ale celui mai 
spiritualizat simţ al fiinţei umane. Ochiul permite 
o percepție integrală. Pe lângă valoarea strict ana-
tomică, oculus, -i a reprezentat un model concep-
tual fundamental pentru ideea de fiinţă  / lucru 
drag: „preţios ca lumina ochilor” (DLR, II) aşa 
cum putem vedea în sintagma „bene vale, ocule 
mi!” (Plinius). Oculus, -i era modelul metaforic 
al unei „pete pe pielea panterei”, al „tuberculului 
unor rădăcini” (DLR, II), al plantei sau al forme-
lor de arhitectură: „ochi de volută”, în mentalita-
tea latină. Derivatele şi compusele vocabulei lati-
ne au urmări considerabile asupra legăturii dintre 
oculus – ca matrice – şi termenii care marchează 
numeroase alte valori conceptuale sau semantice: 
oculatus (3) adj. se referă la o persoană-martor, 
la un fenomen ce reprezintă o formă comună de 
cunoaştere (oculatissimo loco „într-un loc foar-
te cunoscut”). Oculeus (3) adj. este un derivat 
denumind calitatea de a avea „ochi mulți”, dar şi 
caracteristica de a fi „numai ochi”. Fiecare dintre 
aceste perechi de cuvinte sunt realizări ale mo-
delului oculus, care conectează domeniul-sursă şi 
domeniul-ţintă la formele gândirii umane. Verbul 
oculo, -are v.t. concordă suficient ca formă cu sub-
stantivul, dar are înţelesuri parţial diferite: 1. a da 
vederea; a deschide ochii cuiva, a lumina; 2. a face 
vizibil. Cuvinte din câmpul lexical lumina, a lumi-
na sunt folosite în câmpul semantic ochi, a vedea, 
pentru a reprezenta starea de iluminare lăuntrică, 

D.B. – conf. univ. dr., 
Universitatea „Petru-Maior”, 

Târgu-Mureş. Domenii de 
competenţă:  lingvistică, 

terminologie, estetica 
sacralităţii. Ultimele lucrări: 
coordonator pentru limba 

română, coautor al Proiectului 
Vocabulaire panlatin des 

pneumopathies professionnelles 
(Proiect realizat în cadrul 

Realiter); coautor şi 
colaborator la Dicţionarul de 
critică şi teorie literară. Valori 

româneşti şi valori europene ale 
secolului XX.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:25 UTC)
BDD-A20741 © 2012 Revista „Limba Română”



A N T R O P O L O G I E  L I N G V I S T I C Ă 75

realizând metafore conceptuale ca: ochiul este lumina. Ochiul  – în gândirea 
greco-latină – nu este, aşadar, o simplă reprezentare a cunoaşterii superficiale, 
o reflectare a manifestării. Nu este un simplu instrument al percepţiei vizuale 
exterioare: a vedea înseamnă a lumina fiinţa lăuntrică.

Nici limbile moderne ale Europei nu au abandonat această matrice. În limba 
germană compusul Augenlicht, -es este utilizat cu sensul de „lumina ochilor”. 
În limba franceză, una dintre accepţiunile cuvântului polisemantic ochi, dată 
de sursele lexicografice, este éclaircie („ochi de lumină într-un cer înnorat”, 
„lumină într-o pădure”); éclair m. are înţelesurile de: 1. fulger; 2. sclipire, stră-
fulgerare. Ne aflăm în faţa unei metafore comune pentru un întreg grup de 
cuvinte consubstanţiale prin modelul conceptual, deşi diacronic, lexemele au 
avut parte de specializări de sens / extensii semantice dintre cele mai spec-
taculoase: éclair a devenit termen specializat în limbajul culinar, denumind 
o specialitate de prăjitură (ecler), în registrul familiar este un denominativ 
pentru fermoar. Este indiscutabilă, de asemenea, legitimitatea apropierii se-
mantice cu „éclaireur” s.m., termen specializat în limbajul militar, al cărui sens 
este „cercetaş”. Verbul éclairer (I. v.t. utilizat cu înţelesurile de: 1. a lumina, a 
ilumina; 2. a lumina, a străluci; 3. a se lumina, a primi lumină; 4. a învăţa, a se 
instrui [DFR/RF]) este lexemul cel mai convingător al paradigmei. 

1. Sintetizând, observăm două aspecte: 1. modelul conceptual arhetipal nu este 
specific doar unui singur idiom, ci are valoare explicativă pentru un număr 
mare de limbi şi de reprezentări în diferite tipuri de cultură şi în religie. Nu-
meroasele sensuri ale cuvântului „ochi”, polisemantic, nu reprezintă, aşa cum 
se poate vedea din analiza noastră, evoluţii arbitrare şi istorice, ci instanţieri 
ale modelului metaforic (teoria metaforei conceptuale face referire la pro-
cese, la structuri cvasiuniversale ale raţiunii umane). Lumina (cf. ochiul este 
lumină) reprezintă un alt exemplu de continuum conceptual. În toate cosmo-
goniile regăsim lumina ca principiu al lumii (Fiat lux!). Este lumina creatoare 
ce succede întunericului (Post tenebros lux.) 2. de la modelul conceptual se 
formează serii de termeni funcţionali la diferite niveluri într-o limbă: exis-
tă un nivel referenţial (v. Angela Bidu-Vrănceanu 2005:156 s.c.l.), alcătuit din 
formaţii obținute de la un radical + sufix (lat. oculus +, fr. éclair +) care men-
ţin semele matriciale (éclaireur = cel care luminează calea trupelor militare 
şi / sau calea unui grup etc.). Structura referenţială a termenilor de acest tip 
dovedeşte importanţa deosebită a referentului – la nivelul ştiinţei, iar la ni-
vel lingvistic interesul pentru metafora terminologică. Modelul conceptual 
pentru reprezentarea noţiunii de „éclaireur” nu este identic în toate limbile 
romanice, fapt ce evidenţiază specificul semantic al fiecărui idiom. Doar în 
limba franceză regăsim ca matrice „lumina” pentru noţiunea de „éclaireur”. 
Limba italiană a cultivat forma esploratore, limba spaniolă, explorador, limba 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:25 UTC)
BDD-A20741 © 2012 Revista „Limba Română”



76 R O M Â N Ă
română utilizează „cercetaş”, iar în limba portugheză întâlnim forma escotei-
ro. Nivelului referenţial i se opune nivelul semantic (Angela Bidu-Vrănceanu 
2005). În acest tip de structură pot fi cuprinse sensuri ale cuvintelor polise-
mantice dezambiguizate: éclaircie poate face referire la realitatea cosmică, aşa 
ca în contextul „ochiul de lumină al unui cer întunecat”, nu la o caracteristică 
a spaţiului terestru, precum în „ochiul de lumină dintr-o pădure” etc. 

2. Metaforele organizate în baza unui model conceptual arhetipal de tipul ochi, 
lumină, întuneric etc. – cvasiuniversale în limbajul religios – sunt diferite de 
metaforele a căror matrice este experienţa fizică umană. Dacă cele din urmă au 
o deosebită capacitate de idiomatizare în limbile indo-europene (cf. Metafora 
mâinii din studiile noastre anterioare), prima categorie de metafore diferă sub 
acest aspect. Dacă în structura de profunzime a metaforelor desemnând expe-
rienţa fizică umană există, de regulă, un model conceptual evident, problema 
modelului metaforei religioase este mult mai complexă. În toate culturile ar-
haice şi tradiţionale „ochiul” circumscrie trei categorii de „aspecte”: 1. „ochiul 
fizic” – receptează lumina; 2. cel de-al treilea ochi, al lui Shiva – ca şi „ochiul 
inimii”, s-au dezvoltat pe modelul luminii spirituale; 3. „ochii răi” – au drept 
matrice focul mistuitor, maleficul, şi o determinare magică. Puterea magică a 
„ochilor răi” îşi are originea în mitologie, „în tema privirii care ucide, atribuită 
divinităţilor (zeiţa Athena), făpturilor mitologice (Baziliscul, Gorgona)”, iar în 
planul mitologiei minore o regăsim în credinţa cvasiuniversală în deochi (Ivan 
Evseev 2007:427). Deochiul înseamnă a lua în stăpânire pe cineva sau ceva, din 
invidie şi cu intenţie rea, la majoritatea popoarelor. În limba franceză circulă 
locuţiunea „avoir le mauvais œil”. Echivalente ale construcţiei franceze găsim 
în engleză şi în toate limbile romanice: în spaniolă, „mal de ojo” exprimă su-
perstiţia că o persoana are capacitatea de a atrage răul asupra altei persoane; 
aceeaşi subtilă reprezentare a ochiului mistuitor conţine it. malocchio, expresiile 
portugheze mau-olhado sau olho gordo, echivalentul galician mal de ollo sau evil 
eye din limba engleză. 

3. Din cea de-a doua paradigmă, ne propunem să studiem comparativ şi de-
scriptiv câteva serii de metafore religioase dezvoltate în baza a două modele 
conceptuale arhetipale: ochi şi lumină. Nu ne vom opri aici asupra dimensi-
unii simbolice ( Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, 1995: 363) a ochiului (în 
taoism, de exemplu, ochiul drept simbolizează Soarele, corespunzând viito-
rului, iar ochiul stâng este Luna, simbol al pasivităţii şi al trecutului).

„Cel care are ochi” este expresia prin care eschimoşii îl desemnează pe clarvă-
zător. În creştinism, Pericopa Evanghelică a Duminicii a treia după Rusalii ne 
învaţă să căutăm Calea spre Împărăţia Lui Dumnezeu, luminându-ne mintea 
şi deschizându-ne „ochii sufletului”. Citim în versetul 22 de la începutul pre-
dicii: „Luminătorul trupului este ochiul...”, unde metafora „Ochiul este lumi-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:25 UTC)
BDD-A20741 © 2012 Revista „Limba Română”



A N T R O P O L O G I E  L I N G V I S T I C Ă 77

nătorul trupului” pune o problemă de cunoaştere mistică. „Ochiul inimii” este 
„mijlocul de unificare a principiului cu manifestarea, a lui Dumnezeu cu sufle-
tul” ( Jean Chevalier, Alain Gheerbrant 1995: 365 s.c.l.). „Ochiul – lumină a 
trupului” şi „ochiul rău” sunt instanţieri ale altor metafore religioase prin care 
se reflectă două principii: „Ochiul este lumina trupului tău. Dacă ochiul tău 
este sănătos, tot trupul tău este plin de lumină; dar dacă ochiul tău este rău, 
trupul tău este plin de întuneric” (Evanghelia după Luca, 11:34 ). Lumina ca 
matrice este fundamentală în procesul de metaforizare a legăturii dintre fiinţa 
umană şi Creator. La vechii evrei, Dumnezeu este lumină. „Luminoşi” (Ivan 
Evseev 2007: 327) sunt şi zeii panteonului indo-european, „caracteristică” pe 
care o regăsim în etimologia unor nume de zeităţi (Zeus, Diana, Div): din 
rădăcina sanscrită div- s-a dezvoltat la greci şi la romani „ca zeu suprem, Zeus: 
gr. Zεύς πατέρ, lat. Juppiter, scr. dyăύs pită „părintele Dyăύs”. Înţelesul funda-
mental al acestui cuvânt (div-) e acela de „cer luminos” din timpul zilei: cf. 
lat. dies „zi” şi divinus „ceresc” (Th. Simenskhy, Gh. Ivănescu 1981: 482). Nu 
este prima dată când facem observaţia că modelul unei metafore conceptuale 
se regăseşte la nivelul multor etimologii, acolo unde „limba zeilor” (Platon) 
este suverană.

4. Limbajul „mărturie raţională” (Origene). Teologia s-a dezvoltat pe aserţi-
unea că „a cunoaşte înseamnă a interpreta”. Este un fenomen consemnat de 
Părintele Dumitru Stăniloae: „...prin cuvinte şi înţelesuri trebuie să trecem 
mereu dincolo de cuvinte şi înţelesuri. Numai aşa sesizăm prezenţa plină de 
taine a lui Dumnezeu” (Dumitru Stăniloae 1996: 90). În analiza unora din-
tre metaforele religioase, modelul conceptual arhetipal nu poate fi separat de 
modelul antropocentric. Valoarea acestuia din urmă constă în potenţialul său 
de a diversifica anumite tipare de reprezentare în trăirea / cunoaşterea superi-
oară a lumii sensibile. Observăm din contextele date că modelele ca „lumină”, 
„zi” interacţionează sistematic, cu „ochi”, iar acesta din urmă antrenează re-
sursele conceptuale şi metaforice oferite de somatic: „ochii sufletului”, „ochii 
inimii”, „ochii minţii”, „ochii trupului”, „ochiul Domnului” etc. Inserţia antro-
pologicului revitalizează metafora religioasă, construind un sistem de meta-
fore vii prin forţa de persuasiune, la nivelul multor sisteme. „Ochiul inimii”, 
„ochiul spiritului” este o constantă a spiritualităţii musulmane (ayn-el-Qalb), 
se regăseşte la majoritatea sufiţilor ( Jean Chevalier, Alain Gheerbrant 1995: 
363). În gândirea europeană, sintagma „ochiul sufletului” îşi află originile în 
filozofia lui Platon, o regăsim în scrierile religioase ale Sfântului Clement de 
Alexandria. Metafora „ochiul inimii”, utilizată de Plotin, de Sfântul Augustin 
şi de Sfântul Pavel, are tot o determinare de natură creştin-religioasă.

Origene a fost unul dintre susţinătorii primatului revelaţiei în edificarea cre-
dinţei. Citim în Scrieri alese: „Dacă oamenii s-ar fi convins pe căi obişnuite de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:25 UTC)
BDD-A20741 © 2012 Revista „Limba Română”



78 R O M Â N Ă
demonstrarea celor aflate prin cărţi [...], s-ar putea crede că credinţa noastră e 
bazată pe înţelepciunea oamenilor, iar nu pe puterea lui Dumnezeu” (Origen 
1982: 308-309). Cu toate acestea, gânditorul creştin era de părere că accesul 
literal sau apologetic la textul Sfintei Scripturi este necesar să fie completat 
de „mărturii raţionale”. Una dintre aceste mărturii este limbajul. Reluând 
din perspectiva „raţională” (în accepţiunea lingvisticii cognitive, conceptua-
lă) metaforele discutate, observăm că „ochii sufletului”, „ochii minţii”, „ochii 
inimii” etc. implică un transfer de sens atât la nivel conceptual, cât şi la nivel 
lingvistic. Reprezintă „părţi” ale aceluiaşi concept:

„Dumnezeu este persoană”: „Ochii Domnului asupra celor drepţi / şi urechile 
Lui spre rugăciunea lor. / Dar faţa Domnului e împotriva celor ce fac rău” 
(Psalmul 33: 15; 16.).

În simbolistica masonică şi în iconografia creştină apare frecvent „ochiul lui 
Dumnezeu”.

„Mintea este o persoană” (deschisă spiritualizării omului interior, în sens bi-
blic, prin puterea de iluminare: „ochi”);

„Sufletul este o persoană” (deschisă revelaţiei divine, prin atributul de a primi 
lumina: „ochi”); 

„Inima este o persoană” (prin „calitatea” de a avea, în sens biblic, „ochi”, des-
chidere spre lumina cunoaşterii Tatălui). 

Această semnificaţie / idealul îndumnezeirii fiinţei umane prin tripla cunoaş-
tere / acceptare a esenţei divine – la nivelul minţii, al sufletului şi al inimii – re-
prezintă ţinta spiritualităţii ortodoxe, concepţia-cheie a patristicii răsăritene 
şi desemnează creşterea harică a fiinţei umane. O bună parte dintre concep-
tele biblice apar sintagmate în metafore ale somaticului. „Ochiul sufletului”, 
„ochiul inimii” etc. sunt expresii fixe unde întreaga structură are o valoare 
dogmatică şi rezultă din colocarea unui cuvânt care denumeşte o parte (on-
tologic determinată) a corpului omenesc şi un cuvânt cu încărcătură afectivă, 
strict religioasă, mistică (inimă, suflet, Domnul). Tipul de reprezentare ce 
motivează aceste colocaţii îşi găseşte ecou în ideea de „experienţă” / practică 
personală, unde mintea, sufletul, inima devin „recipiente” ale trăirii misteru-
lui divin. În consecinţă, faptele de limbaj [dintre care: proverbul („Să nu ştie 
stânga ce face dreapta ta”), pilda de înţelepciune, metafora, parabola etc.], 
ca „mărturii raţionale”, îl implică activ pe homo religiosus ca subiect „secund” 
al revelaţiei divine – cu condiţia de a respecta sensul spiritual al dogmelor 
creştine. Prin metafora biblică se produce o permanentă semioză, o „circula-
ritate continuă”, care este „condiţia” sine qua non „a semnificării” (Umberto 
Eco 1982: 95).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:25 UTC)
BDD-A20741 © 2012 Revista „Limba Română”



A N T R O P O L O G I E  L I N G V I S T I C Ă 79

5. Amplitudinea şi complexitatea utilizării în spaţiul culturii nu o au toate me-
taforele / proverbele /parabolele religioase. Dacă proverbe de sursă biblică pre-
cum „Să nu ştie stânga ce face dreapta ta” circulă în diferite registre ale limbii, 
rafinând mentalul colectiv, altele, în schimb, nu au aceeaşi capacitate de decon-
strucţie şi de expansiune în discursul laic. Din această categorie fac parte, în pri-
mul rând, metaforele conceptuale prin care sunt formulate conceptele „ziditoa-
re” ale unui anumit sistem religios: „beţie trează” (Isaac Sirul utiliza metafora 
pentru a desemna o anumită treaptă de evoluţie mistică a fiinţei umane), „ochii 
Domnului”, „ochii minţii”, „ochii sufletului”, „ochii inimii” în religia creştină etc. 

Referinţe
bibliografice

a. Surse lexicografice
DIR – Mic dicţionar italian-român, Otilia Doroteea Bor-
cia (traducere şi adaptare), Random House Webster, Edi-
tura Corint, Bucureşti, 2004.
DLR – Dicţionar latin-român, Gheorghe Guţu, ediţia a II-a, 
revăzută şi adăugită, Editura Humanitas, Bucureşti, 2003.
DSR – Dicţionar spaniol-român, român-spaniol, Ileana Sci-
pione, Editura Polirom, 2004.
DELE – Dicţionar de expresii idiomatice al limbii engleze, 
O. Tăbăcaru, Editura Niculescu, Bucureşti, 1999.
DEX – Dicţionar explicativ al limbii române, ediţia a 2-a, 
coord. Ion Coteanu şi Lucreţia Mareş, Editura Univers 
Enciclopedic, Bucureşti, 1997.
DS – Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de sim-
boluri 2, Editura Artemis, Bucureşti, 1995.
DRG – Jean Livescu, Emilia Savin, Dicţionar român-ger-
man, Editura Științifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1979.
*** Grand Larousse encyclopédique (XX Siècle), Paris, 
1960-1964.
*** Dicţionar francez-român, român-francez, Editura Ştiin-
ţifică, Bucureşti, 1972.

b. Referinţe teoretice
Angela Bidu-Vrănceanu, Narcisa Forăscu, Limba română 
contemporană. Lexicul, Editura Humanitas Educational, 
Bucureşti, 2005.
Umberto Eco, Tratat de semiotică generală, Editura Ştiin-
ţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1982.
Ivan Evseev, Enciclopedia simbolurilor religioase şi arheti-
purilor culturale, Editura Învierea, Timişoara, 2007.
Origen, Scrieri alese II, Editura Institutului Biblic şi de 
Misiune al B.O.R., 1982.
Th. Simenskhy, Gh. Ivănescu, Gramatica comparată a lim-
bilor indo-europene, EDP, Bucureşti, 1981.
Dumitru Stăniloae, Teologie dogmatică ortodoxă I, Editu-
ra Institutului Biblic şi de Misiune al B.O.R., 1996.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 13:17:25 UTC)
BDD-A20741 © 2012 Revista „Limba Română”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

