
64 R O M Â N Ă

Cristinel MUNTEANU
O clasificare antică a «stilurilor 
funcţionale» în opera lui Diogenes 
Laertios

0. Scopul acestui articol este de a prezenta (sau, 
mai degrabă, de a semnala) o foarte veche clasifi-
care a stilurilor funcţionale, pe care am descope-
rit-o, acum mai bine de un deceniu, parcurgând 
textul cărţii lui Diogenes Laertios, Despre vieţile şi 
doctrinele filosofilor. De vreme ce, între timp, nu am 
regăsit această clasificare (nici ca menţiune măcar) 
în niciuna dintre lucrările de lingvistică ori stilistică 
(fie ele româneşti sau străine1), ne-am gândit că ar 
fi oportun să o înfăţişăm aici şi acum. Pentru o mai 
bună înţelegere a demersului nostru, considerăm 
necesară o discuţie pregătitoare. Înarmaţi cu unele 
concepte-cheie şi distincţii esenţiale, ne va fi mai 
uşor să analizăm respectivul paragraf antic.

1. O definiţie curentă a «stilurilor / limbajelor func-
ţionale» este următoarea: „Varietăţi ale limbii litera-
re comune, diferenţiate între ele prin funcţia pe care 
o îndeplinesc ca mijloace de comunicare în sfere 
determinate de activitate”. Dicţionarul de ştiinţe ale 
limbii, din care tocmai am citat (şi care trimite pen-
tru această accepţie la Ion Coteanu), mai precizea-
ză, în cadrul articolului dedicat noţiunii de «stil»: 
„Stilurile funcţionale au un caracter istoric şi îşi da-
torează apariţia unor factori extralingvistici: evoluţia 
culturală a societăţii, dezvoltarea diferitelor domenii 
de activitate care au impus fixarea unor limbaje spe-
cializate”. În acelaşi timp, se subliniază că „fiecare stil 
funcţional totalizează un număr de procedee specifi-
ce, situate la toate nivelurile limbii.”2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 10:23:40 UTC)
BDD-A20740 © 2012 Revista „Limba Română”



L I M B A J  Ş I  C O M U N I C A R E 65

2. Nu există un consens nici în ceea ce priveşte numărul (în sincronie) al 
acestor stiluri / limbaje funcţionale, nici în ceea ce priveşte criteriile care 
ar trebui să stea la baza clasificării lor. În lingvistica românească, dintre cei 
care s-au ocupat de subiect sunt de amintit Iorgu Iordan, Constant Maneca, 
Ion Coteanu, Paula Diaconescu, Lidia Sfârlea, Dumitru Irimia şi Stelian 
Dumistrăcel3.

3. Deocamdată, clasificarea cea mai coerentă şi mai bine justificată din punct 
de vedere teoretic ni se pare a fi cea aparţinându-i lui Stelian Dumistrăcel. 
Originala reproiectare, cu caracter de sinteză, a structurii stilurilor funcţi-
onale pe care o realizează lingvistul ieşean este remarcabilă. În delimitarea 
acestora, cercetătorul porneşte de la distincţiile operate de trei iluştri în-
aintaşi: Aristotel, Ion Heliade Rădulescu şi Karl Bühler. Rezultă, în baza 
relaţiei dintre „funcţii” (după Bühler – denotarea, manifestarea şi apelul4), 
„uzuri” (după Aristotel – uzul ştiinţific, cel poetic şi cel practic), respectiv 
„limbi” (după Heliade Rădulescu – „limba ştiinţelor sau a duhului”, „lim-
ba inimei sau a simtimentului” şi „limba politicii”), doar trei stiluri funcţi-
onale: stilul tehnico-ştiinţific, stilul beletristic (prezente în toate clasificările 
de până acum şi acceptate de toţi specialiştii) şi stilul comunicării publice şi 
private. Utilizând criterii suplimentare, St. Dumistrăcel încadrează riguros, 
în sfera celui din urmă stil funcţional, o serie de sub-stiluri funcţionale (pe 
care le numeşte „limbaje”), precum limbajul conversaţiei, limbajul episto-
lar, limbajul publicisticii, limbajul publicităţii, limbajul instrucţiei şcolare, 
limbajul organizaţiilor politice, limbajul juridico-administrativ şi limbajul 
religios.

4. Acestea fiind spuse, adică având în minte clar conturat conceptul de «stil 
funcţional» şi beneficiind de o clasificare pertinentă a stilurilor funcţionale, 
putem examina cu mai multă pricepere fragmentul din Diogenes Laertios, 
Despre vieţile şi doctrinele filosofilor. Reproducem, în continuare, întregul para-
graf (din Cartea a III-a, 86-87, § LII), atât în original (în greaca veche), cât şi 
în versiunea românească a lui C. Balmuş:

„Ὁ λόγος διαιρεῖται εἰς πέντε, ὧν εἷς μέν ἐστιν ὃν οἱ πολιτευόμενοι λέγουσιν ἐν 
ταῖς ἐκκλησίαις, ὃς καλεῖται πολιτικός. ἑτέρα δὲ διαίρεσις λόγου, ὃν οἱ ῥήτορες 
γράφουσιν † εἰς ἐπίδειξιν προφέρουσιν εἰς ἐγκώμια καὶ ψόγους καὶ κατηγορίας· 
τὸ δὴ τοιοῦτον εἶδός ἐστι ῥητορικόν. τρίτη δὲ διαίρεσις λόγου, ὃν οἱ ἰδιῶται 
διαλέγονται πρὸς ἀλλήλους· οὗτος δὴ ὁ τρόπος προσαγορεύεται ἰδιωτικός. 
ἑτέρα δὲ διαίρεσις λόγου, ὃν οἱ κατὰ βραχὺ ἐρωτῶντες καὶ ἀποκρινόμενοι τοῖς 
ἐρωτῶσιν· οὗτος δὲ καλεῖται ὁ λόγος διαλεκτικός. πέμπτη δὲ διαίρεσις λόγου, 
ὃν οἱ τεχνῖται περὶ τῆς ἑαυτῶν διαλέγονται τέχνης· ὃς δὴ καλεῖται τεχνικός. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 10:23:40 UTC)
BDD-A20740 © 2012 Revista „Limba Română”



66 R O M Â N Ă
τοῦ λόγου ἄρα τὸ μέν ἐστι πολιτικόν, τὸ δὲ ῥητορικόν, τὸ δὲ ἰδιωτικόν, τὸ δὲ 
διαλεκτικόν, τὸ δὲ τεχνικόν”.

„Vorbirea e de cinci feluri: una dintre ele este aceea de care se folosesc oamenii 
politici în adunări şi care se numeşte discursul politic. Al doilea fel este aceea pe 
care o scriu retorii şi o prezintă fie pentru a demonstra, a lăuda, a critica sau a 
acuza. De aceea această specie de vorbire este numită retorică. Al treilea fel de 
vorbire este acela al persoanelor particulare când stau de vorbă una cu alta şi 
care se numeşte vorbirea comună. Un alt fel de vorbire este al acelora care con-
versează prin întrebări şi răspunsuri scurte date la întrebările puse; acest fel de 
vorbire se numeşte dialectică. A cincea diviziune este vorbirea meşteşugarilor, 
care se întreţin despre subiecte privitoare la meseria lor; aceasta se numeşte 
vorbirea tehnică. Astfel, vorbirea e fie politică, fie retorică, fie aceea a convorbirii 
obişnuite, fie dialectică, fie tehnică [subl. – C.M.]”5.

5. Această clasificare se găseşte în capitolul pe care Diogenes Laertios i-l dedi-
că lui Platon, în partea rezervată „diviziunilor platonice”. Nu ştim conform că-
rui criteriu se va fi făcut această clasificare. Mai mult decât atât, nu cunoaştem 
nici măcar autorul acesteia. Laertios lasă să se înţeleagă că a preluat o serie de 
„diviziuni” dintr-o lucrare redactată de Aristotel. Se pare că nu este deloc aşa. 
Aram Frenkian, eruditul comentator al textului în cauză, a demonstrat con-
vingător că respectivele clasificări (atât de defectuoase uneori) nu sunt făcute 
nici în maniera lui Platon, nici în cea a lui Aristotel. Judecând după modul de 
prezentare / redactare, ele trebuie să fi aparţinut unui autor (anonim) ce ar fi 
trăit, probabil, în epoca elenistică (secolele III-I î.H.)6. Trebuie să-i acordăm 
credit acestui savant, deoarece nu avem, la acest moment, o lectură extensivă 
a operei lui Platon. În momentul în care scria aceste comentarii (acum cinci 
decenii), A. Frenkian îşi exprima regretul de a nu fi putut să consulte lucrarea 
lui H. Mutschmann, Divisiones quae vulgo dicuntur Aristoteleae, în care filolo-
gul german se ocupase exclusiv de clasificările cu pricina. Dar o căutare prin 
studiul lui Mutschmann (plin de acribie şi de informaţie în privinţa majori-
tăţii clasificărilor platonice sau aşa-zis „aristotelice”) nu ne ajută, din păcate, 
cu nimic la identificarea precisă a autorului7. Ne va oferi totuşi unele sugestii 
pentru o posibilă interpretare (v. infra, 7.2.).

6. În ce constă importanţa paragrafului de mai sus? În aceea că propune o 
clasificare (sau, poate, doar o enumerare?) a stilurilor funcţionale, dacă nu 
prima, cel puţin una dintre cele dintâi din istoria acestei problematici. Desi-
gur, anticii nu aveau în minte conceptul de «stil funcţional» aşa cum îl gân-
dim noi astăzi, însă îl intuiau într-o anumită măsură. Peste tot, în fragmentul 
citat, este folosit termenul (atât de polisemantic!) lógos8; C. Balmuş îl traduce 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 10:23:40 UTC)
BDD-A20740 © 2012 Revista „Limba Română”



L I M B A J  Ş I  C O M U N I C A R E 67

adecvat prin vorbire sau discurs9. Cei vechi vedeau limba ca activitate a vor-
birii, dar chiar şi această activitate putea fi clasificată pe genuri şi specii. De 
altfel, chiar autorul anonim al clasificării „platonice” foloseşte termenul εἶδός 
„idee, esenţă, specie”, ceea ce confirmă, fie şi parţial, intuiţia de care vorbeam: 
pe logós îl putem echivala aici, aproximativ, păstrând unele rezerve, cu stil / 
limbaj funcţional.

7. După cum am reţinut de la Stelian Dumistrăcel, stilurile funcţionale (esen-
ţiale) sunt doar trei: stilul tehnico-ştiinţific, stilul beletristic şi stilul comunicării 
publice şi private. La autorul nostru găsim: „Astfel, vorbirea e fie politică, fie 
retorică, fie aceea a convorbirii obişnuite, fie dialectică, fie tehnică.” (τοῦ λόγου 
ἄρα τὸ μέν ἐστι πολιτικόν, τὸ δὲ ῥητορικόν, τὸ δὲ ἰδιωτικόν, τὸ δὲ διαλεκτικόν, 
τὸ δὲ τεχνικόν.).

7.1. Se observă că vorbirea politică, cea retorică şi cea a convorbirii obişnuite10, 
conform expunerii parcimonioase a lui Laertios, s-ar încadra la stilul comuni-
cării publice şi private (sau, dacă se doreşte, sunt forme concrete ale acestuia): 
primele două sunt monologice, cea de-a treia este dialogică. Vorbirea dialec-
tică şi cea tehnică intră în ceea ce numim astăzi stilul tehnico-ştiinţific: din de-
scrierea succintă, reiese că ambele sunt dialogice (deşi cea de-a doua ar putea 
fi şi monologică)11.

7.2. Apare imediat o nedumerire: vorbirea politică nu este, într-o măsură, şi 
vorbire retorică? Se vede că această clasificare nu este făcută în virtutea unui 
singur criteriu. H. Mutschmann este de părere că unele „divisiones” (printre 
care şi cea de care ne ocupăm aici) trimite spre modul în care sunt împărţite 
artele (în sensul de téchne), ştiinţele (ca epistéme) şi filozofia la Aristotel12. Mai 
mult decât atât, filologul german mai face, într-o notă de subsol, şi o indica-
ţie scurtă spre locul în care, chiar la Diogenes Laertios, în capitolul dedicat 
lui Aristotel, s-ar găsi o diviziune asemănătoare13. Iată fragmentul respectiv: 
„Filosofia se împarte în două discipline: filosofia practică şi cea teoretică. Fi-
losofia practică cuprinde etica şi politica şi în aceasta din urmă e schiţată nu 
numai doctrina despre stat, ci şi despre economie. Partea teoretică cuprinde 
fizica şi logica, deşi logica nu-i o ştiinţă independentă, ci este concepută ca un 
instrument de cercetare pentru celelalte ştiinţe. El a explicat limpede, arătând 
că filosofia are un dublu scop: probabilul şi adevărul. Pentru fiecare dintre 
acestea întrebuinţa două metode: dialectica şi retorica pentru a determina 
probabilul[14], iar analitica şi filosofia pentru determinarea adevărului.” (Car-
tea V, 28, § XIII)15.

7.2.1. Deşi observă că mai sus menţionata clasificare este justă, A. Frenkian 
precizează că „în alte locuri, Aristotel mai adaugă şi partea poetică-făuritoa-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 10:23:40 UTC)
BDD-A20740 © 2012 Revista „Limba Română”



68 R O M Â N Ă
re”16. Într-adevăr, dacă ne uităm, în paralel, şi la diviziunile „vorbirii”, remar-
căm o bizară coincidenţă: în prezentarea făcută concepţiei lui Aristotel, din 
celebra clasificare a ştiinţelor (cele practice [de la gr. práttein „a acţiona”], cele 
făuritoare [de la gr. poieín „a face, a crea”] şi cele teoretice [de la gr. theoréo „a 
contempla”]), cunoscută şi lui Platon (şi prezentată, de altfel, şi de Laertios la 
locul potrivit, în Cartea III, 85), lipseşte tocmai categoria ştiinţelor făuritoare 
(„poietice”) – cele practice fiind reprezentate, cel puţin, de politică – , după 
cum, în celălalt loc, din clasificarea tipurilor de vorbire, lipseşte tocmai logosul 
po[i]etic (v. infra, 7.3.)!

7.2.2. Revenind la fragmentul în care Diogene rezumă concepţia Stagiritului 
privitoare la clasificarea ştiinţelor (v. supra, 7.2.), trebuie să ţinem seama de 
faptul că întemeierea analiticii (= logicii) i se datorează lui Aristotel, deci nu 
ar fi corect să suprapunem integral delimitările aristotelice peste cadrul gân-
dirii platoniciene. Ar fi o eroare de interpretare prin adăugare. La Platon, în 
schimb, dialectica era principala tehnică prin care se urmărea obţinerea ade-
vărului, şi nu a probabilului17.

7.2.3. În lumina acestor consideraţii, nu se poate să nu constatăm o organizare 
simetrică a clasificării cu pricina, în ciuda faptului că raţiunile după care a fost 
întocmită sunt diverse şi nu în totalitate clare. Astfel, „gradul zero” sau „punc-
tul de referinţă” l-ar constitui limbajul convorbirii obişnuite (fără nicio urmă de 
artă sau de specializare). Urmează, în paralel, discursurile corespunzătoare 
celor două arte / metode (văzute ca téchne): al retoricii (ce vizează probabilul) 
şi al dialecticii (ce vizează adevărul). Abia în ultimă instanţă am avea, tot si-
metric dispuse, cele două „stiluri funcţionale” (ca mijloace de comunicare în 
sfere determinate de activitate), conform definiţiei de lucru adoptate la înce-
putul lucrării noastre: cel politic şi cel tehnic. Forţând puţin lucrurile18, am pu-
tea spune că vorbirea politică este instrumentul de comunicare prin excelenţă 
al ştiinţelor practice (între care, după cum ştim, Aristotel plasa pe primul loc 
politica), după cum vorbirea tehnică („limbajul specializat”) ar putea fi in-
strumentul de comunicare întrebuinţat de ştiinţele teoretice (nu întâmplător, 
avem aşezată aici fizica). În consecinţă, păstrând ordinea expunerii din textul 
lui Laertios, tipurile de „vorbire” se pot prezenta ca în figura 1.

Figura 1
[c1] • vorbirea politică
	 [b1] • vorbirea retorică
		  [a] • limbajul convorbirii obişnuite
	 [b2] • vorbirea dialectică
[c2] • vorbirea tehnică

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 10:23:40 UTC)
BDD-A20740 © 2012 Revista „Limba Română”



L I M B A J  Ş I  C O M U N I C A R E 69

Sau, dacă vrem să urmărim cum se ajunge de la vorbirea obişnuită (limbajul 
colocvial), prin tehnicile adecvate, la discursuri desăvârşite (fie în ştiinţa prac-
tică, fie în cea teoretică), putem dispune tipurile de lógos ca în figura 2.

Figura 2
α) convorbire obişnuită → v. retorică → v. politică
β) convorbire obişnuită → v. dialectică → v. tehnică

7.2.4. Desigur, aceasta este o interpretare posibilă (mai mult sau mai puţin 
probabilă). Să fi făcut Aristotel însuşi clasificarea aceasta într-o lucrare din ti-
nereţe? Să se fi referit doar la opera (concepţia) lui Platon? Nu ştim. Ni se pare 
plauzibilă totuşi explicaţia pe care o dă A. Frenkian într-unul dintre comenta-
riile sale la „diviziunile platonice”: „Toate aceste clasificări date mai înainte şi 
cele care urmează sunt aproximativ platoniciene. Ele provin dintr-o epocă de 
sincretism în care se caută să se pună de acord marile şcoli filozofice, mai ales 
platonismul, stoicismul şi aristotelismul.”19.

7.3. Am fi avut, poate, în linii esenţiale, un tablou (cvasi)complet al stilurilor 
funcţionale întrebuinţate în vorbirea vechilor eleni, dacă în această clasificare 
ar fi fost reprezentat şi limbajul / discursul poetic (ori, în termeni actuali, sti-
lul beletristic). Să fi alcătuit Platon însuşi un inventar (astăzi pierdut) de lógoi 
pe care tradiţia l-a preluat? Chiar dacă el n-ar fi autorul unei asemenea liste, 
ne putem imagina totuşi de ce anonimul „clasificator” a lăsat logosul poetic 
(atât de prezent în viaţa vechii Elade) pe dinafară. Ştim care era aversiunea lui 
Platon faţă de poeţi şi faţă de limbajul acestora20. Motiv pentru care credem 
că marele gânditor nu s-ar fi mulţumit, pesemne, doar cu alungarea poeţilor 
din statul său ideal: le-ar fi suprimat şi dreptul de a figura cu o vorbire proprie 
într-o asemenea clasificare. N-ar fi singurul caz din filozofie ori din ştiinţă în 
care „ceea ce este” (onticul) este ecranat sau ocultat de „ceea ce ar trebui să 
fie” (deonticul), după o viziune personală...

8. Şi Aristotel a avut în vedere diverse tipuri de lógos, pe care le-a şi caracterizat, 
mai mult sau mai puţin. Spre cinstea lui, Stagiritul a acordat cuvenita importan-
ţă limbajului poetic. Dar, în această privinţă, nici de la el nu ne-a parvenit vreo 
clasificare a tipurilor de «limbaj». Meritul clasificării (şi explicării) lor îi revi-
ne lui E. Coşeriu, într-un exemplar efort hermeneutic îndreptat asupra operei 
genialului filozof grec. Aşadar, la Aristotel, limbajul semantic (lógos semantikós) 
este limbajul în esenţa sa (adică limba / langue), fără alte determinări ulterioa-
re, în timp ce limbajul apofantic (lógos apophantikós – enunţ, judecată; poate fi 
„adevărat” sau „fals”), limbajul poetic (lógos poietikós – uzul limbii ca expresie a 
imaginaţiei) şi limbajul pragmatic (lógos pragmatikós – uzul limbii ca formă de 
acţiune) sunt, de fapt, tipuri de discurs, adică „limbaj determinat ulterior”21.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 10:23:40 UTC)
BDD-A20740 © 2012 Revista „Limba Română”



70 R O M Â N Ă
9. În concluzie, şi încercarea de „clasificare platonică”, pe care tocmai am ana-
lizat-o, în pofida lipsurilor, are o anumită însemnătate pentru istoria ideilor. 
Doar că, din nefericire, istoria ideilor include uneori şi autori al căror nume 
nu-l vom afla, poate, niciodată.

1	 Desigur, în cazul lucrărilor de specialitate străine, cu-
noaşterea noastră este mult mai limitată şi, ca atare, n-ar fi 
exclus să ne înşelăm.
2	 Angela Bidu-Vrănceanu et alii, Dicţionar general de ştiinţe. 
Ştiinţe ale limbii, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1997, p. 471 
(articolul în cauză este redactat de Mihaela Mancaş).
3	 Vezi, în special, Stelian Dumistrăcel, Limbajul publicistic 
românesc din perspectiva stilurilor funcţionale, Editura In-
stitutul European, Iaşi, 2006, p. 37-51.
4	 Terminologia provine din prima formă a teoriei lui 
Bühler. Denotarea este, de fapt, funcţia de reprezentare 
(sau referenţială), manifestării îi corespunde funcţia expre-
sivă, iar apelului, evident, funcţia apelativă.
5	 Diogenes Laertios, Despre vieţile şi doctrinele filosofilor, 
Traducere de C. Balmuş. Studiu introductiv şi comentarii 
de Aram M. Frenkian, Editura Polirom, Iaşi, 1997, p. 145.
6	 Se vede că pe A. Frenkian originea acestor clasificări l-a 
preocupat destul de mult. El se referă de trei ori la acest 
aspect, în trei note distincte: „În paragrafele care urmea-
ză, până aproape de finele Cărţii a III-a (§§ 80-109 [...]), 
ni se prezintă clasificările platonice ale diverselor domenii 
ale realului şi ca autor al lor este dat Aristotel. Textul aces-
ta destul de sec şi clasificările făcute mecanic nu sunt nici 
în maniera lui Platon, nici nu par a avea ca autor pe Aris-
totel din Stagira. Această operă a Clasificărilor platonice 
pare a avea un autor destul de redus ca orizont şi scolastic, 
din epoca elenistică.” (A. Frenkian, Note şi comentarii, în 
op. cit., p. 407). „Toate aceste clasificări date mai înainte şi 
cele care urmează sunt aproximativ platoniciene. Ele pro-
vin dintr-o epocă de sincretism în care se caută să se pună 
de acord marile şcoli filozofice, mai ales platonismul, sto-
icismul şi aristotelismul.” (ibid.) „Ele [= clasificările] sunt 
făcute într-un stil mecanic, sec, scolastic, cu începutul şi 
sfârşitul care se repetă de fiecare dată la fiecare clasificare, 
şi par a proveni de la un alt autor, pe care l-am localizat 
aproximativ în epoca elenistică (secolele III-I î.H.). Nu 
au scris aşa nici Platon, nici Aristotel. Clasificările făcu-
te n-au specificul doctrinei lui Platon, nici a lui Aristotel. 
Contribuţia lor la cunoaşterea filozofiei platonice este 
aproape egală cu zero.” (ibid., p. 409).

Note

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 10:23:40 UTC)
BDD-A20740 © 2012 Revista „Limba Română”



L I M B A J  Ş I  C O M U N I C A R E 71
7	 Vezi Divisiones quae vulgo dicuntur Aristoteleae, Praefa-
tus edidit testimoniisque instruxit Hermannus Mutsch-
mann, in Aedibus B.G. Teubneri, Lipsiae, MCMVI, 
p. xxvi.
8	 Iată ce diversitate de accepţii avea cuvântul lógos în con-
ştiinţa vechilor greci: „discurs articulat, cu sens, alcătuit, 
minimum, dintr-un subiect şi un predicat; / expresie ver-
bală în general, cuvântare, spusă; / sens, semnificaţie; / 
proces interior al gândirii, raţionament; / raţiune, logica 
discursului; / raţiune în general, raţiune universală, spi-
rit; / regulă, lege, principiu, temei; / raport matematic; / 
proporţie;  / calcul, socoteală, cont;  / definiţie;  / con-
cept; / esenţă; / formă, structură; / compoziţie literară 
în proză; / discurs raţional şi nu mitic etc.; / argument, 
teză, expunere de motive; / subiectul discursului.” (An-
drei Cornea, Cuvintelnic fără frontiere, Editura Polirom, 
Iaşi, 2002, p. 7-8).
9	 La o primă vedere, judecând contemporan lucrurile, 
relaţia dintre stil funcţional (ori limbaj) şi text / discurs 
specializat este ca aceea dintre limbă şi vorbire (discurs), 
respectând opoziţia in abstracto vs in concreto. Cu toa-
te acestea, sfera conceptului de «discurs specializat» a 
ajuns astăzi să interfereze cu cea a «stilului funcţional» 
sau chiar să se suprapună acesteia: trăsături ale discursu-
lui specializat sunt preluate de unii cercetători în carac-
terizarea stilului funcţional (când, de fapt, unele particu-
larităţi discursive nu au cum să figureze în limbă şi, prin 
urmare, nici într-un stil funcţional).
10	 Într-o traducere franceză a acestui text, opţiunea a fost 
chiar aceea de discours privés (ceea ce corespunde ter-
menului gr. ἰδιωτικός, care însemna, în primul rând, „cu 
caracter privat” şi abia apoi „comun, necizelat, neprofesi-
onist”).
11	 E. Coşeriu surprinde excelent esenţialul într-o caracte-
rizare a disciplinei numite dialectică: „Dialectica se referă 
la utilizarea coerentă a limbii în dialog, în vorbirea unora 
cu alţii. Îşi are importanţa sa mai ales acolo unde coerenţa 
este necesară în mod primordial, şi anume în investiga-
ţia ştiinţifică, incluzând-o pe cea filozofică. În acest do-
meniu, se pun întrebări cu sens şi se dau răspunsuri care 
corespund acestor întrebări. Şi investigaţia ştiinţifică in-
dividuală se interpretează ca dialog, adică sub formă de 
argumentare, sub formă de întrebări şi răspunsuri, ca ex-
punere de teze şi enunţare a demonstraţiilor, ca formula-
re a obiecţiilor şi a replicilor [la acestea].” (Eugenio Cose-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 10:23:40 UTC)
BDD-A20740 © 2012 Revista „Limba Română”



72 R O M Â N Ă
riu, [La] Competencia lingüística. Elementos de la teoría del 
hablar, Editorial Gredos, Madrid, 1992, p. 20; traducerea 
din limba spaniolă ne aparţine).
12	 „...divisiones 8 [16] – aceasta dintâi, într-o altă numero-
tare, este cea care ne interesează –, [34], [37], [42] omnes 
ad artium, scientiarium, philosophiae connexum et partitio-
nem spectant” (Divisiones quae vulgo dicuntur Aristoteleae, 
p. xxvi).
13	 „cf. Diog. Laert. V 28, ubi similis Aristotelis divisio affer-
tur.” (ibid., p. 11).
14	 A. Frenkian constată că aici (ca şi în alte părţi ale do-
xografiei lui Laertios) ideile lui Aristotel „sunt exprimate 
cu o terminologie posterioară lui, aparţinând altor şcoli”. 
În locul aristotelicului εὔλογον „ceea ce este rezonabil de 
admis”, deci „probabil”, la Diogene apare πιθανόν „ceea ce 
este convingător”, deci „probabil” (vezi Diogenes Laerti-
os, op. cit., p. 431).
15	 Ibid., p. 175.
16	 Ibid., p. 431 (nota nr. 121).
17	 Referitor la istoricul şi metoda dialecticii la vechii gân-
ditori greci (cu privire specială la Platon) şi la modul în 
care Aristotel va depăşi insuficienţele acestei metode, 
vezi Pierre Aubenque, Problema fiinţei la Aristotel, Editura 
Teora, Bucureşti, 1998, p. 201-239.
18	 Este o forţare, întrucât „meşteşugarii” nu sunt [încă] 
nişte veritabili „oameni de ştiinţă”, însă posedă şi ei o cu-
noaştere clară şi distinctă (în termenii lui Leibniz) referi-
toare la obiectul meseriei lor, deşi această cunoaştere nu 
merge până la ultimele justificări, ca în cazul omului de 
ştiinţă autentic. În orice caz, la ei găsim ştiinţa incipientă.
19	 Vezi aici, supra, nota nr. 6.
20	 E. Coşeriu ne luminează şi în această privinţă (vezi 
Eugenio Coseriu, Información y literatura [1990], 
în Eugenio Coseriu, Óscar Loureda Lamas, Lenguaje y 
discurso, EUNSA, Pamplona, 2006, p. 95 şi 98). Pe de o 
parte, Platon (în dialogul Ion) îi acuza pe poeţi că scriu 
despre lucruri la care nu se pricep (de pildă, nu sunt vâ-
nători, dar vorbesc despre vânătoare), ceea ce face ca arta 
lor să fie neadevărată. Rezolvarea a oferit-o Girolamo 
Fracastoro, un erudit reprezentant al Renaşterii italiene, 
care şi-a dat seama că poetul nu-şi propune să scrie un 
tratat despre lucruri (să facă o descriere exactă, profesio-
nistă, a vânătorii, bunăoară), ci să creeze o lume posibilă 
prin discurs (sau – ca să păstrăm exemplul – o vânătoa-
re) [vezi şi în cartea-interviu (editată de Gh. Popa et alii), 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 10:23:40 UTC)
BDD-A20740 © 2012 Revista „Limba Română”



L I M B A J  Ş I  C O M U N I C A R E 73

E. Coşeriu, Universul din scoică, Editura Ştiinţa, Chişinău, 
2004, p. 19 (unde numele cărturarului italian apare tran-
scris greşit sub forma Giron Abracasoro!)]. Pe de altă 
parte, reacţia lui Platon se justifică prin aceea că el îşi or-
ganizase statul utopic din punctul de vedere strict al utili-
tăţii publice, rolul limbajului într-o asemenea cetate (vezi 
dialogul Republica) fiind unul preponderent informativ; 
or, literatura nu-şi propune aşa ceva (un limbaj figurat ar 
deruta interlocutorii interesaţi doar de informaţie).
21	 Pentru o prezentare in extenso a concepţiei Stagiritului 
privind limbajul, vezi Eugeniu Coşeriu, Istoria filozofiei 
limbajului. De la începuturi până la Rousseau, Ediţie nouă, 
augmentată de Jörn Albrecht, cu o remarcă preliminară 
de Jürgen Trabant, Versiune românească şi indice de 
Eugen Munteanu şi Mădălina Ungureanu, Cu o prefaţă la 
ediţia românească de Eugen Munteanu, Bucureşti, Editu-
ra Humanitas, 2011.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 10:23:40 UTC)
BDD-A20740 © 2012 Revista „Limba Română”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

