
48 R O M Â N Ă

Cristinel Munteanu
Omonimele şi sinonimele în concepţia 
lui Aristotel (cu o reconsiderare  
a unei interpretări aparţinându-i  
lui Constantin Noica)

1. După cum se ştie, problema omonimelor 
şi a sinonimelor are prea puţin de-a face, la 
Aristotel, cu semantica, Stagiritul nefiind pre-
ocupat în mod special de latura lingvistică a 
chestiunii, ci de cea ontologică. Pentru el, 
omonimele şi sinonimele sunt „lucruri”1 şi nu 
cuvinte2. Întrucât intenţionez să fac mai mul-
te referiri la începutul Categoriilor, îmi permit 
să reproduc integral primele fraze ale acestei 
opere: „Se numesc omonime cele al căror 
nume singur e comun, pe când raţiunea de a 
fi, potrivită cu numele, este diferită, aşa cum 
vieţuitor este atât omul, cât şi cel pictat. La 
acestea, într-adevăr, doar numele este comun, 
în timp ce raţiunea de a fi, potrivită cu nume-
le, este diferită; căci, dacă ar reda cineva ce 
înseamnă, pentru fiecare din ei, a fi vieţuitor, 
atunci ar reda [un sens (nota trad. – C.N.)] o 
raţiune proprie fiecăruia. La rândul lor, se nu-
mesc sinonime cele la care deopotrivă nume-
le este comun şi raţiunea de a fi, potrivită cu 
numele, e aceeaşi, ca, de pildă, vieţuitor este 
atât omul cât şi boul. Într-adevăr, omul şi boul 
sunt desemnaţi cu numele comun de vieţui-
tor, iar raţiunea de a fi este aceeaşi; căci dacă 
ar reda cineva, pentru raţiunea fiecăruia, care 

Cr.M. – dr. în filologie (magna 
cum laude) al Universităţii 

„Al. I. Cuza” din Iaşi şi lector la 
Universitatea „C. Brâncoveanu” 
din Piteşti. Domenii principale 
de interes: filozofia limbajului, 

teoria limbii, semantică, 
frazeologie, lingvistica 

textului, ştiinţa comunicării, 
discursul publicistic. A publicat 

Sinonimia frazeologică în 
limba română din perspectiva 

lingvisticii integrale (2007), 
Lingvistica integrală coşeriană. 

Teorie, aplicaţii şi interviuri 
(2012), Frazeologie românească. 

Formare şi funcţionare (2013), 
Discursul repetat între alteritate 
şi creativitate (2008, ca editor), 
Tobias Peucer, De relationibus 

novellis / Despre relatările 
jurnalistice [Leipzig, 1690] 

(2008, ca editor) şi B. P. Hasdeu, 
Studii de ştiinţa limbii (2013, 

ca editor); este, de asemenea, 
autorul a peste o sută de 

articole şi comunicări. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:00:05 UTC)
BDD-A20723 © 2014 Revista „Limba Română”



l i m b a j  ş i  c o m u n i c a r e 49

este şi la unul, şi la altul firea de vieţuitor, ar reda o aceeaşi raţiune.” 
(Aristotel, Categorii, 1, 1a; trad. lui C. Noica).

Pentru conformitate, reproduc aici şi textul originar: [Ὁμώνυμα 
λέγεται ὧν ὄνομα μόνον κοινόν, ὁ δὲ κατὰ τοὔνομα λόγος τῆς οὐσίας 
ἕτερος, οἷον ζῷον ὅ τε ἄνθρωπος καὶ τὸ γεγραμμένον· τούτων γὰρ 
ὄνομα μόνον κοινόν, ὁ δὲ κατὰ τοὔνομα λόγος τῆς οὐσίας ἕτερος· ἐὰν 
γὰρ ἀποδιδῷ τις τί ἐστιν αὐτῶν ἑκατέρῳ τὸ ζῴῳ εἶναι, ἴδιον ἑκατέρου 
λόγον ἀποδώσει. Συνώνυμα δὲ λέγεται ὧν τό τε ὄνομα κοινὸν καὶ ὁ 
κατὰ τοὔνομα λόγος τῆς οὐσίας ὁ αὐτός, οἷον ζῷον ὅ τε ἄνθρωπος καὶ ὁ 
βοῦς· τούτων γὰρ ἑκάτερον κοινῷ ὀνόματι προσαγορεύεται ζῷον, καὶ ὁ 
λόγος δὲ τῆς οὐσίας ὁ αὐτός· ἐὰν γὰρ ἀποδιδῷ τις τὸν ἑκατέρου λόγον 
τί ἐστιν αὐτῶν ἑκατέρῳ τὸ ζῴῳ εἶναι, τὸν αὐτὸν λόγον ἀποδώσει.].

Există mai multe versiuni româneşti ale Categoriilor lui Aristotel3. Am 
preferat-o pe cea a lui Noica, nu pentru că celelalte ar fi nişte transpu-
neri mai puţin reuşite, ci fiindcă mă voi referi şi la comentariile extinse 
pe care gânditorul român le-a făcut pe marginea acestui tratat, proble-
ma omonimelor şi a sinonimelor, reţinându-i atenţia într-o măsură 
destul de însemnată.

2. Pentru comentarea problemei omonimelor şi a sinonimelor, aşa cum 
se prezintă în Categorii, Constantin Noica alocă în studiul său (Pentru o 
interpretare a Categoriilor lui Aristotel) nu mai puţin de 6 pagini (vezi 
Noica 2005: 54-60). Încă de la început ni se atrage atenţia că acest mic 
tratat aristotelic are în vedere logosul, care – la vechii greci – „înseam-
nă laolaltă cuvânt, gând şi raţiune a lucrului” (ibid.: 55). Omonimele 
ar fi cele care au „solidaritate de aparenţă”, în timp ce sinonimele ar fi 
cele care au „solidaritate de esenţă”. Practic, comentându-l pe Aristotel, 
Noica încearcă să gândească mai departe pe linia distincţiilor operate 
de filozoful grec, căutând să explice cum se desfăşoară procesul de cu-
noaştere: „La început, în faza de apropiere de realitate, cugetul vede în 
chip indistinct asemănări şi analogii de ale lucrurilor: le numeşte pe 
acestea «la fel», după clase astfel alcătuite, şi deci îşi începe cunoaş-
terea prin omonimie. Cunoaşterea însă înseamnă tocmai transforma-
rea omonimelor în sinonime: adică aflarea, în locul claselor cu elemente 
aparent solidare, a unor clase cu elemente solidare în esenţă, la care deci 
nu numai numele să fie comun, ci şi sensul definitoriu, conţinutul de 
gândire şi realitate, raţiunea de a fi. Gândirea tinde deci să treacă de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:00:05 UTC)
BDD-A20723 © 2014 Revista „Limba Română”



50 R O M Â N Ă
la clase doar denumite (omonime) la clase conceptuale (sinonime). 
Omonimia e la începutul gândirii cunoscătoare, sinonimia la capătul 
ei, cu tendinţa ca toate realităţile să devină sinonime, adică de a se găsi 
în toate lucrurile un acelaşi sens definitoriu, care să fie legea lor unică.” 
(ibid.: 58-59)4. Cred că nu mă voi îndepărta prea mult de interpretarea 
lui Noica dând un exemplu furnizat şi de alţi filozofi, pentru a ilustra o 
idee similară: denumirea balenei în germană, Walfisch, ne arată că fiinţa 
în cauză a fost încadrată iniţial, prin intermediul limbii, în clasa peştilor 
(cf. germ. Fisch); or, ştiinţa a demonstrat ulterior că avem de-a face cu 
un mamifer.

Încă şi mai precis, subliniind apăsat termenii aristotelici respectivi, 
Noica imaginează procesul de cunoaştere astfel: „Întâi, cugetul are în 
faţă o totalitate indistinctă, în care vede totul drept una: toate îi par a 
fi într-o vagă sinonimie. Apoi de la acest haos originar de cunoaştere, 
gândirea trece la deosebirea realităţilor în parte: fiecare îşi capătă nu-
mele ei, deci heteronimie. La a treia treaptă, gândirea vede asemănări şi 
analogii, îşi începe deci clasificarea şi dă nume claselor cu solidaritate 
aparentă: omonimie. În sfârşit, cugetul pătrunde legea lucrurilor, vede 
solidaritatea lor în adânc şi înaintează, clasificându-le, către marile uni-
tăţi de gândire şi realitate: sinonimie.” (ibid.: 59).

Punctul de vedere al lui Noica rămâne interesant şi în această ultimă 
secvenţă citată, în care se referă, de fapt, la procesul de cunoaştere 
umană în devenirea sa istorică. Trebuie spus însă că de-abia începând 
cu cea de-a treia etapă ne găsim în preajma lui homo sapiens, cel care 
are capacitatea de a generaliza şi de a abstractiza, cel care poate intui 
şi exprima conceptualul / esenţa lucrurilor cu ajutorul limbajului. Pri-
mele două trepte (mai ales cea dintâi) corespund omului primitiv, care, 
neposedând un limbaj propriu-zis, nu poate organiza/structura lumea 
prin intermediul unei reţele de semnificaţii. Într-adevăr, universul i se 
înfăţişează acestuia haotic, sub forma unor reprezentări fugare, impo-
sibil de fixat. Nenumite încă, lucrurile îi pot apărea primitivului drept 
„heteronime”, cum le zice Noica, dar odată implicată operaţiunea nu-
mirii (cf. gr. onomazein ‘a numi’, la Platon), omul primitiv evoluează 
spectaculos5, fiindcă prin limbaj el delimitează fiinţa (cf. gr. diacritikon 
tes ousias, tot la Platon, în Cratylos). De aceea, mi se pare că exemplul 
dat de Noica – pentru a ilustra „heteronimele” – nu este deloc convin-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:00:05 UTC)
BDD-A20723 © 2014 Revista „Limba Română”



l i m b a j  ş i  c o m u n i c a r e 51

gător: „Gândirea începe deci cu omonimele şi sinonimele. Altminteri 
n-am avea decât «heteronime», adică nume diferite, simple indicaţii 
prelogice (aşa cum s-a constatat că eschimoşii au douăzeci şi ceva de 
termeni pentru zăpadă).” (ibid.: 55). Ei bine, faptul că eschimoşii au aşa 
de mulţi termeni pentru zăpadă nu trădează vreo incapacitate a lor de a 
desemna cu un termen generic realitatea în cauză. Din contră, aceasta 
confirmă faptul că în spaţiul lor vital zăpada are o mare importanţă şi 
că pentru ei este necesar să distingă, prin termeni diferiţi, feluri dife-
rite de zăpadă (‘zăpadă moale/afânată’, ‘zăpadă tare/îngheţată’ etc.). 
Şi lucrul acesta se realizează tot prin limbaj, adică prin [instituirea de] 
semnificate.

În fine, revenind la cele patru trepte deosebite de C. Noica, aş zice că 
doar ultimele două prezintă cu adevărat interes pentru discuţia noas-
tră. Până la un punct, se poate susţine că distincţia dintre omonime şi 
sinonime corespunde distincţiei dintre lexic comun şi lexic specializat 
(sau terminologii), însă nu trebuie să uităm niciun moment că Aristotel 
are în vedere lucrurile şi nu cuvintele, deci ceea ce ar trebui să urmă-
rim – în legătură cu procesul de cunoaştere explicat de Noica – ar fi 
trecerea de la omonime la sinonime, adică, lingvistic vorbind, adaptarea 
semnificatului la desemnare6 în domeniul (ori universul de discurs al) 
ştiinţelor sau, mai degrabă, al terminologiilor7. Şi, pentru că Noica a 
subliniat deja complexitatea semantică a termenului logos în cultura 
vechilor greci, îmi permit să redau aici câteva citate elocvente din E. 
Coşeriu menite să lumineze relaţia dintre limbaj, gândire şi realitate: 
„Limbajul este condiţie şi formă a gândirii conceptuale (gândirea con-
ceptuală există doar pe baza şi prin medierea limbajului), dar în sine 
însuşi nu este nimic «gândit»” (Coşeriu 2009: 157); „De altfel, între 
limbaj şi gândire raportul nu este de determinare, ci – ca să zicem aşa – 
de posibilitate: gândirea nu este determinată de limbă, ci «este făcută 
posibilă» de către limbă. Totodată, gândirea depăşeşte limba şi trece 
de la limbă la realitate.” (Coşeriu 1996: 167). În acest sens, este bine-
venită şi clasificarea gândirii pe care o face Coşeriu prin raportare la 
limbaj: „Gândirea se găseşte înainte, în acelaşi timp şi după limbaj, adi-
că în mod ireal. Există o gândire pre-lingvistică pentru care nu e nevoie 
de cuvânt, o gândire care se prezintă prin reprezentări, fără cuvinte, şi 
care conduce şi la raţiuni practice. [...] Există apoi gândirea lingvistică, 
această gândire prin semnificaţii care sunt universale şi care, în acest 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:00:05 UTC)
BDD-A20723 © 2014 Revista „Limba Română”



52 R O M Â N Ă
stadiu, ajung să coincidă cu ceea ce numim noţiuni sau concepte, şi 
apoi există o gândire post-lingvistică, o gândire în care ne întoarcem la 
lucrurile deja delimitate prin limbaj şi le analizăm ca atare şi creăm 
atunci un limbaj tehnic.” (Coşeriu 2004: 104).

3. Întrucât textele aristotelice care ni s-au păstrat sunt, la bază, nişte 
„cursuri de uz intern” (sau, mai curând, „suporturi de curs”) destinate 
elevilor (iniţiaţi ai) marelui filozof, exemplele ce însoţesc (atunci când 
însoţesc) definiţiile conceptelor sunt destul de puţine, ceea ce creează 
uneori un sentiment de frustrare cititorului. Din acest motiv, este pro-
fitabil să căutăm şi în alte opere ale Stagiritului (nu doar în Categorii) 
locuri în care termenii vizaţi sunt utilizaţi cu privire la alte realităţi. 

Vom înţelege mai bine ce sunt omonimele în viziunea lui Aristotel, 
dacă avem în vedere, bunăoară, următorul fragment8: „Iar cetatea este 
anterioară în mod natural familiei şi fiecăruia dintre noi, căci întregul 
trebuie să existe înaintea părţii. Apoi, dacă se înlătură <corpul>, nu 
va mai exista nici piciorul, nici mâna, decât prin omonimie, precum se 
poate numi <«mână»> una din piatră, căci aşa este ea după moarte. 
Toate lucrurile se definesc prin rolul şi capacitatea lor, astfel încât 
despre cele care nu mai au acelaşi rol nu se mai poate spune ca sunt 
aceleaşi, ci doar că sunt omonime [subl. m. – C.M.].” (Aristotel, Politica, 
I, 2, 1253a; trad. lui A. Baumgarten9).

Există şi paragrafe care, citite fără cunoaşterea prealabilă a definiţii-
lor date în Categorii, îl pot „păcăli” pe cel neavizat. De pildă, unul ca 
acesta: „Dintre nume, omonimele sunt utile sofistului (căci datorită 
acestora el recurge la artificii), pe când sinonimele sunt utile poetului, 
or, eu numesc proprii şi sinonime, de exemplu, termenul «a merge» 
şi termenul «a umbla»; într-adevăr, amândoi aceştia sunt şi proprii şi 
sinonimi unul cu altul.” (Aristotel, Retorica, III, 2, 1404b). Un cititor 
contemporan, care ştie doar definiţia „lingvistică” a sinonimelor (con-
siderând sinonimia o relaţie exclusiv semantică) va admite fără pro-
bleme că verbele a merge şi a umbla sunt sinonime. Se va mira însă să 
afle că pentru Aristotel termenii om şi bou (cum găsim în Categorii; 
cf. şi Topica, I, 102a-b) sunt tot sinonime. Pricepând că este vorba, în 
primul rând, de „lucruri”, şi nu de simple cuvinte, îşi va da seama că 
«omul» şi «boul» sunt sinonime, fiindcă reprezintă specii ale acelu-
iaşi gen («animal» sau «vieţuitor»). Va reveni, pesemne, cu o atenţie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:00:05 UTC)
BDD-A20723 © 2014 Revista „Limba Română”



l i m b a j  ş i  c o m u n i c a r e 53

sporită, asupra exemplelor cu «a merge» şi «a umbla», observând că, 
referindu-se la ele, Aristotel afirmă că sunt şi proprii unele cu altele, 
nu doar sinonime. Căutând în altă parte, va descoperi că „propriul este 
acel predicat care nu exprimă esenţa lucrului, dar care aparţine numai 
acestui lucru şi de aceea poate fi substituit lui” (Topica, I, 5, 102a-b; tot 
aici poate citi ce înseamnă şi definiţia, genul şi accidentul). De pildă, pro-
priu omului este faptul că râde (adică este „singurul animal care râde”), 
însă nu aceasta constituie esenţa sa; ceea ce îl defineşte este faptul că 
gândeşte (că este „un animal raţional”). Dacă este perseverent în lectu-
ră, cititorul nostru va da, ceva mai departe, peste următoarele lămuriri 
(legate inclusiv de «mers» ca specie a «mişcării»): „Dar, adeseori, 
fără să fi formulat o definiţie, este evident că genul a fost considerat ca 
un accident, ca, de exemplu, când se spune că albul este colorat şi că 
mersul este în mişcare. Căci niciun atribut derivat [adică paronim, în 
terminologia aristotelică; n.m. – C.M.] din gen nu este niciodată afir-
mat despre specie, ci totdeauna genurile sunt enunţate despre specii-
le lor sinonimic [subl. m. – C.M.], deoarece speciile primesc totodată 
numele şi definiţia de la genurile lor. Aşadar, cine spune că albul este 
«colorat» nu a desemnat prin «colorat» genul albului şi nici propriul, 
nici definiţia sa, ci s-a folosit de un nume derivat. Căci definiţia şi pro-
priul unui lucru aparţin lui şi niciunui alt lucru, în timp ce colorate sunt 
multe alte lucruri, ca lemn, piatră, om, cal.” (Topica, II, 2, 109b).

4. Tocmai pentru că se referă la „lucruri”, şi nu la simple cuvinte, con-
cepţia lui Aristotel despre sinonime este (pesemne) mai actuală ca ni-
ciodată, deoarece se poate dovedi fructuoasă în analiza terminologiilor 
(în măsura în care acestea sunt obiectiv şi riguros structurate). O încer-
care în acest sens – conjugând ideile discutate mai sus şi cu teoria, la fel 
de actuală, pe care Stagiritul a formulat-o cu privire la metaforă – am 
întreprins într-o lucrare recentă, aflată sub tipar10. Într-unul dintre nu-
merele viitoare ale publicaţiei „Limba Română”, îmi propun să înfăţi-
şez câteva studii de caz, cu scopul de a dovedi valoarea perenă a ideilor 
aristotelice pentru domeniul menţionat.

1	  Vezi şi precizarea lui Pierre Aubenque: „Bineînţeles, 
acestora din urmă [adică „lucrurilor”, n.m. C.M.] nu li se 
spune omonime sau sinonime decât în calitatea lor de a fi 
numite...” (Aubenque 1962/1998: 146).

Note

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:00:05 UTC)
BDD-A20723 © 2014 Revista „Limba Română”



54 R O M Â N Ă
2	  După omonime şi sinonime, Aristotel se ocupă şi de 
paronime, care sunt definite drept: „toate câte îşi trag de la 
ceva desemnarea lor, pe baza numelui, diferind însă prin 
terminaţie, ca, de pildă, grămăticul de la gramatică şi cel 
curajos de la curaj.” (Categorii, 1, 1a; trad. lui C. Noica). 
Din perspectivă strict lingvistică, putem spune că avem 
de-a face aici cu procedeul derivării (sau, după E. Coşe-
riu, cu o structură semantică paradigmatică secundară: 
dezvoltarea).
3	  Se cuvine să notez aici şi principalele deosebiri pe care 
le-am găsit în versiunile româneşti anterioare celei efec-
tuate de Noica, deşi acestea nu modifică radical ideile ex-
primate de Aristotel. De pildă, acolo unde Noica utilizea-
ză sintagma „raţiunea de a fi” (pentru gr. lógos tes ousías, 
transpus în latineşte prin definitio substantiae), Traian 
Brăilean întrebuinţează cuvântul sens (sau chiar înţeles – o 
singură dată), în timp ce Mircea Florian optează pentru 
termenul noţiune. Acolo unde Noica foloseşte cuvântul 
vieţuitor (pentru gr. zoon, redat în latină prin animal), 
înaintaşii acestuia preferă termenul animal. În plus, No-
ica se fereşte să utilizeze ca gen proxim, în definiţii, cu-
vântul foarte cuprinzător lucruri (aşa cum fac precursorii 
săi), mărginindu-se doar la întrebuinţarea pronumelui 
demonstrativ cele (rămânând fidel originalului grecesc şi 
versiunii sale latineşti).
4	  Vezi şi cele spuse de filozoful neokantian Hans Vaihin-
ger: „A moment of reflection will show that all knowledge 
is a reduction of the unknown to the known, that is to say 
a comparison.” (Vaihinger 1925: XLIII).
5	  Merită amintită, în acest sens, o afirmaţie (doar la pri-
ma vedere) paradoxală aparţinându-i lui Wilhelm von 
Humboldt: „Omul este om doar prin limbaj, însă, pentru 
a inventa limbajul, el trebuia să fie deja om.” (apud Eugen 
Munteanu, Introducere. Humboldt şi humboldtianismul, în 
Humboldt 2008: 9). De asemenea, vezi şi Sartori 2005: 
20, 34 etc.
6	  În vorbirea de zi cu zi, lucrurile se petrec invers: desem-
narea se adaptează la semnificat (acesta din urmă văzut ca 
totalitate a posibilităţilor de desemnare).
7	  Pentru o prezentare concisă referitoare la problema 
terminologiilor, vezi Munteanu 2010.
8	  Probabil că acesta este exemplul de la care pleacă An-
ton Dumitriu atunci când, vorbind despre conceptul 
de «formă» în accepţie aristotelică, susţine că forma 
(morphé) nu este ceea ce înţelegem, de regulă, prin „for-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:00:05 UTC)
BDD-A20723 © 2014 Revista „Limba Română”



l i m b a j  ş i  c o m u n i c a r e 55

mă”. O mână sculptată reprezintă figura unei mâini, însă 
numai mâna reală conţine într-adevăr forma (esenţa) ca-
re-i dă funcţia specifică, adică o face să funcţioneze ca o 
mână (vezi Dumitriu 1969: 139-140).
9	  Versiunea Ralucăi Grigore (vezi bibliografia), fără a fi 
greşită în conţinutul ei, prezintă inconvenientul că evi-
tă termenii originari aristotelici (omonimie şi omonime): 
„Ca urmare, prin natură cetatea este ceva anterior gospo-
dăriei şi fiecăruia dintre noi, căci în mod necesar întregul 
este anterior părţii. Căci dacă se suprimă întregul nu va 
mai fi nici picior, nici mână, decât cu numele, ca şi cum 
s-ar vorbi despre o mână de piatră; căci una ca aceasta 
va fi desfiinţată. Toate se definesc prin funcţia şi puterea 
lor: în consecinţă, când nu mai sunt în felul respectiv, nu 
mai este de spus ca sunt aceleaşi, ci doar că poartă acelaşi 
nume”.
10	 Este vorba de comunicarea Despre terminologia meta-
forică şi terminologia interdisciplinară dintr-o perspectivă 
unificatoare, pe care am prezentat-o la „Al 13-lea Co-
locviu Internațional al Departamentului de Lingvistică 
(Facultatea de Litere, Universitatea din București, 13-14 
decembrie 2013).

Aristotel, Organon I: Categoriile. Despre interpretare, Tra-
ducere, studiu introductiv, introduceri şi note de Mircea 
Florian, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1957.
Aristotel, Organon IV: Topica. Respingerile sofistice, Tradu-
cere, studiu introductiv şi note de Mircea Florian, Notiţă 
introductivă la „Respingerile sofistice” de Dan Bădărău, 
Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1963.
Aristotel, Categorii. Despre interpretare, Traducere, cuvânt 
înainte, note, comentariu şi interpretare de Constantin 
Noica, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005.
Aristotel, Categorii, Traducere de Traian Brăileanu, Re-
vizuirea traducerii, postfaţă şi note de Gh. Vlăduţescu, 
Editura Paideia, Bucureşti, 2006.
Aristotel, Retorica (Ediţie bilingvă), Traducere, studiu 
introductiv şi index de Maria-Cristina Andrieş, Note şi 
comentarii de Ştefan-Sebastian Maftei, Editura Iri, Bucu-
reşti, 2004.
Aristotel, Politica, Traducere de Raluca Grigoriu, Editura 
Paideia, Bucureşti, 2001.
Aristotel, Politica, Ediţie bilingvă, Traducere, comentarii, 
note şi index de Alexander Baumgarten (ediţia a II-a, re-

Bibliografie

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:00:05 UTC)
BDD-A20723 © 2014 Revista „Limba Română”



56 R O M Â N Ă
văzută), Editura Univers Enciclopedic Gold, Bucureşti, 
2010.
Aubenque 1962/1998 = Pierre Aubenque, Problema fi-
inţei la Aristotel, Traducere de Daniela Gheorghe, Prefaţă 
şi control ştiinţific: Ioan-Lucian Muntean, Editura Teora, 
Bucureşti, 1998.
Coşeriu 1996 = Eugeniu Coşeriu, Lingvistica integrală, 
Editura Fundaţiei Culturale Române, Bucureşti, 1996.
Coşeriu 2004 = Eugenio [sic!] Coşeriu, Prelegeri şi se-
minarii la Universitatea „Lucian Blaga” din Sibiu [1998-
1999], Texte consemnate, cuvânt înainte şi anexă de Doi-
na Constantinescu, Editura Universităţii „Lucian Blaga” 
din Sibiu, 2004.
Coşeriu 2009 = Eugeniu Coşeriu, Omul şi limbajul său. 
Studii de filozofie a limbajului, teorie a limbii şi lingvistică 
generală, Editura Universităţii „Al. I. Cuza”, Iaşi, 2009.
Dumitriu 1969 = Anton Dumitriu, Istoria logicii, Editura 
Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1969.
Humboldt 2008 = Wilhelm von Humboldt, Despre diver-
sitatea structurală a limbilor şi influenţa ei asupra dezvol-
tării spirituale a umanităţii [1836], Versiune românească, 
introducere, notă asupra traducerii, tabel cronologic, bi-
bliografie şi indici de Eugen Munteanu, Editura Humani-
tas, Bucureşti, 2008.
Munteanu 2010 = Cristinel Munteanu, Teze despre pro-
blema terminologiei. Perspectiva lui Eugeniu Coşeriu, în 
„Limba română”, Chişinău, anul XX, nr. 1-2, 2010, p. 
115-119.
Noica 2005 = Constantin Noica, Pentru o interpretare a 
Categoriilor lui Aristotel, în Aristotel, Categorii. Despre 
interpretare, Traducere, cuvânt înainte, note, comentariu 
şi interpretare de Constantin Noica, Editura Humanitas, 
Bucureşti, 2005, p. 53-109.
Sartori 2005 = Giovanni Sartori, Homo videns. Imbecili-
zarea prin televiziune şi post-gândirea, Editura Humanitas, 
Bucureşti, 2005.
Vaihinger 1925 = H. Vaihinger, The Philosophy of ‘As if ’. 
A System of the Theoretical, Practical and Religious Fictions 
of Mankind, Translated by C.K. Ogden, Harcourt, Brace 
and Company, New York, 1925.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 14:00:05 UTC)
BDD-A20723 © 2014 Revista „Limba Română”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

