
 

Le texte religieux - modèle dans la littérature roumaine 
ancienne - de la reprise fidèle, par adaptation, vers la laïcisation 

Gheorghe CHIVU 

In the Old Romanian literary writings, the use of the religious writing patterns has known 
both a progressive development and a gradual shift towards laicisation. From the imitation 
and reproduction of the prosodic model and of the figures of speech typical for the 
religious texts, the literary writing was reshaped in full agreement with and in the spirit of 
the characteristics of the period when Romanian strived to establish itself as the 
ecclesiastical and literary language of the time, and, consequently, it underwent a 
detachment from the religious sources towards complete laicisation. The change occurred 
during the second half of the eighteenth century, under the influence of the Western stylistic 
patterns. 
 
Key words: religious texts, Old Romanian, literary language, ecclesiastical style, 
laicization. 

 
1. La littérature religieuse a été, selon les études les plus importantes consacrées 

à ce domaine1, la composante fondamentale, définitoire, de notre culture écrite 
ancienne.  

Dominante par son poids, représentative en tant qu’attitude spirituelle, 
expression, à travers toutes ses composantes, de la forme élevée, soignée, connue 
des siècles durant par la langue roumaine de culture, la littérature religieuse a été 
ressentie en permanence, jusqu’au premier siècle de l’époque moderne, comme un 
modèle.  

Elle a été le modèle et le point de départ pour l’élaboration de la variante 
cultivée de la langue nationale – sur sa base et à partir des formes promues par le 
livre religieux ont été instituées les premières normes littéraires –, mais aussi un 
point constant de référence et une source d’inspiration pour l’expression soignée, 
différente du parler courant, par l’inventaire de figures et d’expressions figurées 
qu’elle lui a fourni. 

Les écrits religieux ont favorisé de façon certaine la transformation de la 
manière de concevoir la réalité et surtout la modification de la façon d’exprimer 

                                                 
1 Nous avons proposé une synthèse sur ce sujet dans Chivu 2012: 19-35. 

51

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:27:45 UTC)
BDD-A207 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

une certaine manière de penser (la parémiologie populaire s’est enrichie par la 
reprise des paraboles bibliques, augmentant ainsi le nombre des formules 
concentrées à travers lesquelles étaient exprimés et le sont toujours, certains 
jugements de valeurs). 

La littérature religieuse ancienne avait exercé, d’ailleurs, la même influence au 
sein de toutes les cultures écrites. Les normes littéraires et, à partir d’elles, les 
langues de cultures n’ont pas été les seules à avoir eu comme fondement le livre 
religieux. Sur le modèle des écrits religieux étaient apparus des genres et des 
espèces littéraires, s’étaient imposées, à l’intérieur du même cadre large de 
l’expression soignée, des figures de style, qui étaient à la fois des modalités 
d’expression de la pensée artistique et des formes d’organisation textuelle. Par 
exemple, la similitude de structure et d’organisation textuelle qui existe entre les 
premiers écrits de nature historique et les premiers livres de la Bible ne peut pas 
être aléatoire.   

Les recherches portant sur la littérature roumaine ancienne ont insuffisamment 
abordés ces aspects. (Le rôle de l’Evangéliaire pour l’enrichissement de la 
parémiologie roumaine, cultivée ou seulement populaire, attend toujours un 
chercheur prêt à l’étudier.) La raison de cet état des choses ne réside pas 
nécessairement dans l’ignorance de l’influence exercée par l’inventaire thématique, 
respectivement, par le modèle stylistique religieux, mais dans la manière 
d’approche de nos écrits littéraires anciens, traités presqu’exclusivement dans la 
perspective et selon les canons des écrits littéraires modernes, à dominante laïque. 

2. Nous nous sommes arrêté dans quelques études antérieures sur l’influence 
exercée par le Psautier sur les écrits littéraires roumains anciens, que ce soit des 
textes utilisés dans  l’Eglise (les sermons) ou des écrits destinés à la lecture (parmi 
lesquels, nous mentionnons tout premièrement le Psautier en vers/Psaltire în 
versuri de Dosoftei)2.  

Nous y signalions, en employant aussi des exemples tirés de plusieurs autres 
chercheurs de la littérature roumaine ancienne, de nombreuses preuves de reprise 
de certaines structures figurées ou seulement de quelques catachrèses, dont 
beaucoup allaient devenir ultérieurement le bien commun de la „belle expression”, 
soignée, y compris au niveau de la langue courante. Nous y affirmions aussi que 
notre langue littéraire ancienne s’est créée, au niveau de ses formes bien 
différenciées de la langue courante, par le respect et l’imitation du modèle proposé 
par le texte religieux, le Psautier ayant un rôle prépondérant dans le cadre de ce 
processus de perfectionnement et de raffinement des traits des écrits roumains 
soutenus. 

Et il ne pouvait pas en être autrement, du moment que dans ces textes de poésie 
religieuse authentique, créés pour exprimer la joie, la reconnaissance et la louange 
dues à la Divinité, le lecteur avisé, mais aussi le fidèle qui participait régulièrement 

                                                 
2 Voir notamment Chivu 2005: 197 – 205. 

52

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:27:45 UTC)
BDD-A207 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

aux offices trouvaient de nombreux modèles pour exprimer leurs idées de manière 
soignée. 

 Nous avions en vue aussi les éléments spécifiques à la rédaction rimée et 
rythmée, mais nous y faisions référence surtout à l’expression figurée, grâce à 
laquelle s’est créée, malgré le caractère de règle des tropes, ou, peut-être, justement 
par la répétition insistante du même cliché stylistique, l’habitude de trouver une 
autre modalité de formuler une pensée, complétement différente de celle qui 
caractérisait la langue courante, familière ou populaire.  

Moyen d’éducation et de modèlement concomitant de la pensée et des 
sentiments, la lecture du Psautier a créé ainsi, à côté des autres écrits 
ecclésiastiques (du type de l’Evangéliaire), mais indiscutablement d’une manière 
plus puissante que ceux-ci, l’habitude d’une expression soignée. C’est pourquoi de 
nombreuses figures attestées initialement dans les premières traductions roumaines 
des psaumes réaparaissent dans des écrits originaux, rédigés après 1600. 

 Arepile vântului/les ailes du vent, le syntagme à valeur métaphorique devenu, 
dans le Psautier pour la compréhension de tous/Psaltirea de-nţăles, arepile 
vânturilor (forme entrée, très probablement, à travers la révision faite par le même 
métropolite à la traduction de Nicolae Milescu, dans la Bible de Bucarest aussi3), 
est devenu une figure presque banale dans la littérature laïque actuelle.  

Très fréquemment utilisée et par conséquent, très connue, est également la 
comparaison Zilele meale ca umbra trecură, şi eu ca fânul secaiu/Mes jours se sont 
évanouis comme l’ombre, et je me suis desséché comme l’herbe. Ce moule 
comparatif, qui mettait en relation les jours de l’homme avec la fumée (créant ainsi 
une synonymie poétique entre la fumée et l’ombre) était utilisé plusieurs fois dans 
le Psautier, associé souvent avec d’autres structures comparatives: Periră ca fumul 
zilele mele şi oasele mele ca uscarea usucă-se/Car mes jours se sont dissipés 
comme la fumée et mes os se sont consumés comme un bois sec. 

L’insistance avec laquelle ont été employées dans les écrits religieux de telles 
figures a eu des effets facilement repérables non seulement dans l’inventaire 
constitué dans la mémoire du lecteur moderne de littérature, mais aussi dans des 
écrits datant de la période de début de nos écrits originaux.  

Toată slava lumii aceştiia o am lăsat şi măreţele şi trufiia noastră o am părăsit 
şi să răsipiră de la noi ca un fum, când îl loveşte un vânt mare şi cu o ploaie 
repede/J’ai renoncé à toute la gloire de ce monde et j’ai abandonné l’orgueil, qui 
se sont dissipés loin de nous comme la fumée, lorsqu’un vent puissant et une pluie 
rapide le chassent, lit-on, par exemple, dans Învăţăturile lui Neagoe către fiul său, 
Teodosie/Les conseils d’enseignement de Neagoe donnés à son fils Teodosie, en 

                                                 
3 L’hypothèse de la révision faite par Dosoftei à la traduction de l’Ancien Testament de Neculai 

Milescu le Spathaire a été réargumentée dans Ursu 2003: 354-449. Pour les versions en français du 
Psautier, nous citons de la traduction française des Psaumes réalisée par le père archimandrite Placide 
Deseille: Le Psautier des Septante, traduit et présenté par le père Placide Deseille, éditions Tinos, 
Athènes, 1999. 

53

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:27:45 UTC)
BDD-A207 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

reconnaissant, au-delà de la  nature des tropes, toute une série d’inversions propres 
aux écrits ecclésiastiques anciens.  

Zilele cele dezmierdate, înflurite şi de toată bucuriia pline şi anii cei mulţi ... 
trecură ca fumul/Les belles journées de plaisir, fleurissantes et remplies de 
bonheur et les longues années ... passèrent comme la fumée, écrivait l’auteur d’une 
homélie pour un mort, comprise dans le recueil Sicriul de aur/Le cercueil en or, 
imprimé à Bălgrad en 16834. Le même auteur notait, dans le même texte: Plângă 
iar bătrânii, că s-au veştezit floarea şi frâmseţea tinereţei lor/Que les vieux 
pleurent encore, car la fleur et la beauté de leur jeunesse se sont flétries. 

Loin d’être de simples transpositions fidèles d’originaux rédigés dans d’autres 
langues, les derniers fragments cités prouvent non seulement la connaissance du 
texte roumain des Psaumes, mais aussi l’utilisation de leur modèle stylistique.  

Une preuve de cette utilisation nous est fournie par la suite du dernier fragment 
évoqué, où nous avons choisi justement des versets du même type que ceux que 
nous avons mentionnés avant pour mettre en évidence les traits littéraires de la 
forme roumaine du Psautier: Despre aceştia [c’est-à-dire à propos des années 
nombreuses et bonnes, qui se sont dissipées comme une fumée/anii cei mulţi şi 
buni, carii trecură ca fumul] cântă sfânt David craiu şi proroc, psalm CII, stih 15-
16, zicând: „Zilele omului sânt ca iarba, ca floarea câmpului aşa înflureşte...” Şi 
iar, psalm CI, stih 4: „Că sfârşiră ca fumul zilele mele şi oasele mele arsără ca 
focul.” Şi iar, stih 5, zice: „Bătut fuiu ca iarba şi să uscă inima mea...” Şi iarăşi, 
într-acestaşi psalm, stih 12, zice: „Zilele mele ca umbra plecată, şi eu ca iarba 
usca-mă-voiu.” Et la citation pourrait continuer.  

Les passages du Psautier ont été repris dans ces fragments non pas en tant 
qu’argument d’autorité, ni comme moyen d’argumentation, mais seulement comme 
modalité d’expression soignée et belle, et délibérément artistique, d’une idée.  

3. Deux écrits littéraires rédigés à la fin du XVIIe et au début du XVIIIe 
siècle, lorsque la langue roumaine essayait de s’imposer non seulement comme 
langue officielle de culte, mais aussi en tant qu’instrument à large utilisation 
culturelle, tous les deux des adaptations versifiées du Psautier, la première due au 
métropolite Dosoftei5, et la seconde, à Teodor Corbea6, prouvent, au-delà de la 
reprise du modèle stylistique existant dans ce livre biblique bien connu, la tentative 
d’adaptation, souvent très réussie, de ce modèle. Sur le plan des écrits littéraires de 
l’époque, l’attitude des deux érudits est d’ailleurs similaire au passage de la 
littéralité à la littérarité au niveau des traductions des textes canoniques; en même 
temps, elle prouve l’assimilation totale du moule stylistique religieux. 

                                                 
4 Nous faisons référence à Sicriul de aur/Le cercueil en or, recueil d’homélies composé par Ioan 

Zoba de Vinţ. Le texte a été imprimé, dans une édition moderne, en 1984, par Anton Goţia. 
5 Le texte imprimé en 1673 a été publié par Neculai A. Ursu dans uen excellente édition: 

Dosoftei, Psaltirea în versuri. 1673, Iaşi, 1974. Les citations seront reproduites selon la transcription 
donnée par le philologue de Iaşi. 

6 Pour les exemples, nous nous rapporterons à l’édition publiée récemment par Mihai Alin 
Gherman, Teodor Corbea, Psaltirea în versuri, Bucarest, 2010. 

54

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:27:45 UTC)
BDD-A207 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dans le Psautier en vers/Psaltirea în versuri de Dosoftei, certaines 
amplifications de texte, rapportées aux variantes canoniques en prose, ont comme 
effet une augmentation évidente de la clarté, ainsi que de l’expressivité. 

Afin d’exprimer l’idée contenue par le verset dont la forme retrouvée dans les 
versions de Coresi du Psautier était la suivante: Şi topit-ai ca painjina sufletul 
mieu; însă în deşert tot omul, l’érudit moldave compose quatre vers: I-ai stâns 
bietul suflet că de-abia se-ngână,/ Cât nu-i mai de-a hirea de o painjină./ Aşe-i 
deşert omul ca o haină slabă, / Stricată de molii şi fără de treabă. 

Voici un verset dont la forme en prose était În ce chip jeluiaşte cerbul la 
izvoarăle apelor, aşa jeluiaşte sufletul mieu cătră tine, Doamne et qui arrive, dans 
le texte imprimé en 1673, à une adaptation qui est souvent citée dans les histoires 
de la littérature roumaine ou dans celles de la langue roumaine littéraire, comme 
exemple remarquable d’amplification et de sensibilisation: În ce chip doreşte 
cerbul de fântână, / Când îl strânge setea, de-l arde-n plămână, / Sufletul mieu, 
Doamne, aşe te doreşte, / Cu sete aprinsă, de mă veştedzeşte. 

De la même façon qu’est citée aussi la versification donnée à un passage au 
sens purement dénotatif dans les Psautiers en prose de l’époque: Aciia corabiile 
noată. Zmeul cesta ce fapt-ai să-ş bată joc d-insul, ayant acquis, après 
l’intervention créatrice de Dosoftei, cette admirable forme qui a suggéré aux 
exégètes modernes l’existence de certaines „raisonnances” d’Eminescu: Peste luciu 
de genune / Trec corabii cu minune. / Acolo le vine toană / De fac chiţii gioc şi 
goană. 

Les modifications apportées par Dosoftei à la forme du Psautier par 
l’intermédiaire de la versification résident donc tant dans l’amplification, que dans 
l’augmentation des détails, dont le but était de clarifier le sens du texte ou de mettre 
en évidence une certaine modalité (le plus souvent sensible) de le comprendre, 
ainsi que dans l’invention stylistique partiellement différente et à un autre effet que 
celle utilisée dans les écrits religieux canoniques.  

Moins étudiée, pas tellement à cause d’un manque d’importance et de valeur, 
mais plutôt à cause de la position d’exception détenue à l’époque par le texte 
similaire de Dosoftei, Psaltirea în versuri/Le Psautier en vers de Teodor Corbea 
mérite d’être analysé à son tour. Non pas pour la modification de la forme des 
premières traductions roumaines des psaumes au profit de l’idée d’amplification de 
la valeur artistique des figures, mais pour mettre en évidence l’intervention dans la 
structure prosodique de l’écriture, intervention qui a souligné de façon claire 
l’existence d’une organisation des psaumes selon des règles similiares à la poésie. 

Á la différence du Psautier en vers/Psaltirea în versuri du métropolite Dosoftei, 
où l’écart par rapport à l’original s’est fait le plus souvent par le recours à la 
paraphrase théologique et à l’adaptation qui avait pour effet la sensibilisation de 
l’idée, la version réalisée par Teodor Corbea s’individualise par de nombreuses 
expériences de versification, uniques, paraît-il, dans la littérature européenne de 
l’époque. Il y a ainsi une série de psaumes qui ont un nombre croissant de “sillave” 
[syllabes] (le psaume 38 est composé de vers de 5 syllabes, le psaume 39, de vers 

55

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:27:45 UTC)
BDD-A207 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

de 6 syllabes, le psaume 40, de vers de 7 syllabes, le psaume 41, de vers de 8 
syllabes, le psaume 42, de vers de 9 syllabes, le psaume 43, de vers de 10 syllabes, 
le psaume 44, de vers de 11 syllabes, le psaume 45, de vers de 12 syllabes et le 
psaume 46, de vers de 13 syllabes; voir aussi la structure des vers des psaumes 32-
37, croissante de 8 à 13 syllabes) et une autre, ayant un nombre décroissant de 
syllabes (voir dans ce sens les psaumes 50-55 et, respectivement, 56-62).  

C’est pourquoi, dans cette ancienne version du Psautier du à Teodor Corbea, ce 
qui compte, ce n’est pas l’inventaire de figures ou les formulations sensibles, 
entrées ultérieurement dans la langue courante (comme dans le cas de l’admirable 
écrit rédigé par Dosoftei, la première grande création cultivée en vers de la 
littérature roumaine), mais le modèle d’exercice prosodique, certainement utile 
pour l’évolution historique de la poésie roumaine.  

En totale concordance, du point de vue du contenu, avec les écrits religieux, les 
Psautiers versifiés de Dosoftei et de Teodor Corbea s’éloignaient donc, comme 
attitude artistique et comme finalité, des textes religieux proprement dits, qui leur 
avaient servi de point de repère et de source d’inspiration. 

Toute proportion gardée, nous nous trouvons pendant la période de passage de 
la reprise fidèle du modèle, propre à l’époque dominée par les traductions littérales, 
à l’adaptation et à l’intervention sur le modèle, propre à l’époque dominée par la 
littérarité. Même si les innovations prosodiques ou de langage figuratif se font bien 
sentir, l’esprit du modèle biblique est encore gardé. 

Il en fut de même pour le poème intitulé Viaţa lumii/La vie du monde, où Miron 
Costin adapte et retravaille de façon artistique le motif de la vanité, renvoyant 
toutefois de façon explicite au début du livre de l’Ecclésiaste: Deşertarea 
deşertărilor şi toate sânt deşarte./Vanité des vanités, tout est vanité7. 

4. Un texte versifié, datant des dernières décennies du XVIIIe siècle, semble 
s’éloigner cependant de l’attitude propre à l’homme qui se trouve au service de 
l’Église, ou de celle qui caractérise le fidèle traditionnel. 

Il s’agit des vers intitulés Cântarea cântărilor/Le Cantique des cantiques, 
probablement une traduction d’une adaptation libre (écrite très vraisembablement 
en langue française) des cinq premiers chapitres de ce livre biblique bien connu8. 
Une adaptation libre, totalement différente des autres adaptations illustrées par les 
versifications de ce livre biblique, connues, par exemple, du XVIe siècle (et 
appartenant à  P. Nanius, In Cantica Canticorum paraphrases et scolia, Louvain, 
1554, T. de Bèze, Cantica Canticorum Solomonis Latini versibus expressum, 
Genève, 1584, G. Genbradus, Cantica Canticorum Sololonis versibus, Paris, 1585 
ou à P. Ballaeus, Poetica paraphrasis Cantica Canticorum, Genève, 1590). 

Versifié dans des structures prosodiques de nature populaire, ce texte est du a 
Ioan Cantacuzino, écrivain laïc, ayant des convictions et des lectures des Lumières, 
le premier roumain à avoir réuni et imprimé ses créations dans un volume d’auteur, 

                                                 
7 Voir le texte édité par P. P. Panaitescu, dans Miron Costin, Opere, Bucarest, 1958,  p. 318-324. 
8 Les exemples sont repris (avec quelques exceptions de transcription) de Ioan Cantacuzino, 

Poezii noo, alcătuite dă I... C..., édition Ion Nuţă, Iaşi, 2005. 

56

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:27:45 UTC)
BDD-A207 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

le premier volume de cette facture de chez nous, imprimé probablement à Dubăsari 
ou à Movilău, entre 1792 et 17969. Ce qui est tout a fait remarquable, c’est que 
parmi ces vers il y a un art poétique écrit en roumain, intitulé Răsuflare, dont le 
titre a un sens peu habituel pour le lecteur contemporain, celui de „confession, 
aveu”. Conscient du fait que les écrivains embelissent la langue et servent leur 
pays (împodobesc limba, patria-şi slăvesc) (idée présente dans le testament 
littéraire rédigé par Ienăchiţă Văcărescu, ce qui prouve qu’elle circulait donc à 
cette époque-là), Ioan Cantacuzino définit ainsi l’effort des poètes et le résultat de 
leur création: Au întrupit ne-ntrupiri, Au iconit nevediri/Ils ont incarné ce qui ne 
s’incarne pas et ont peint en images ce qui ne se voit pas. Admirable formulation 
de l’acte artistique dans une langue qui n’était pas encore préparée, semble-t-il, 
pour exprimer de telles abstractions.  

Ioan Cantacuzino a traduit également des œuvres de Florian, de La Fontaine, de 
Métastase, mais aussi de Montesquieu et de Jean-Jacques Rousseau10, et (dans le 
volume intitulé Poezii nouă/Poésies nouvelles) il est l’auteur de nombreuse poésies 
consacré à l’amour. Très significatif pour la spécificité complétement laïque de ses 
vers est le fait qu’il est également l’auteur de la première Chanson 
d’ivresse/Cântec beţivesc de la littérature roumaine:  

Nimic nu-i ca vinu / El ne dă hodinu./ Lumea sfârşit n-are / Când golim pahare. 
Cli, cli, cli, cli, cli ! 

Mâhnirea n-o vedem / Când cântăm şi mult bem, / Nici frica ne-adapă, / Că-n 
vin pic nu-i apă. / Cli, cli, cli, cli, cli ! 

Suge, măi, fârtate, cât ai sănătate, / Că nu ştim prea bine / D-om fi vii şi mâine. 
Cli, cli, cli, cli, cli ! 

Dans les vers intitulés Cântarea cântărilor/Le Cantique des cantiques, Ioan 
Cantacuzino, certainement traducteur et non pas auteur de cette singulière 
adaptation (partielle) du livre biblique du même nom, privilégie une interprétation 
laïque de l’amour. La beauté discrète du texte du premier grand livre de la 
littérature universelle consacré à l’amour est remplacé plusieurs fois par une 
décodification vulgaire du texte biblique, qui concorde avec l’esprit d’une partie de 
la littérature mineure de la fin du XVIIIe siècle, de l’Europe Occidentale, par 
laquelle Ioan Cantacuzino se laisse contaminer.  

À côté des versifications proches du texte biblique, mais qui ne concordent 
jamais avec lui du point de vue artistique, apparaissent ainsi des vers destinés 
plutôt aux şegilor ... cele petrecute prin taină”/plaisanteries ... passées en secret, 
tel que l’affirme le poète dans la Préface du volume, qu’à la lecture publique.  

Même la partie introductive du chapitre 4 n’a pas le charme de la prose 
biblique:  

Frumoasă eşti, iubita mea, / Nici mai este asemenea. / Ochii tăi sânt tot iubire, / 
Porumbiţă în multă uimire. / Părul tău, mătase moale, / Mult lucesc tunsele tale. / 

                                                 
9 En ce qui concerne la datation du volume intitulé Poezii noo, voir Ivănescu-Ursu 1959: 135-140. 
10 Une présentation synthétique de la vie et de l’activité de Ioan Cantacuzino a été faite par Florin 

Faifer 1979: 147-148. 

57

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:27:45 UTC)
BDD-A207 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Iar dinţii tăi, sedef curat, / În mărgenaş împrejurat. / Buzele tale înfocate cu 
dragoste vor udate. / Graiul tău cel dăzmierdat / Inima toată mi-au prădat. / 
Grumajii cei fără seamă / Nici caşul nu-l bagă-n seamă, / Albi, frumoşi, rătunjori, / 
Numai cu ei poţi s-omori. / Ţâţele tale stau ivite / Ca douo mere în crin pitite. À 
comparer avec la forme de la traduction en prose contenue dans la Bible de 
Bucarest: Iată, eşti frumoasă, cea de aproapele mieu, iată, eşti frumoasă ! Ochii 
tăi, porumbiţe, afară den tăcearea ta; părul tău, ca turmele caprelor, carele s-au 
descoperit de la Galahad. Dinţii tăi, ca turmele celor tunse, carele s-au suit de la 
baie, toate cu geamene, şi fără fiiu nu iaste întru eale. Ca funea cea roşie, buzele 
tale, şi graiul tău, frumos. Ca coaja rodiei, mărul tău, afară den tăcearea ta. Ca 
turnul lui David, grumazul tău, cel zidit la Thalpioth: 1000 de scuturi spânzuraţi 
sânt pre el, toate svârliturile celor tari. Doao ţâţe ale tale, ca doi pui geameni ai 
căprioarii, cei ce pasc în crini.  

On lit également dans la version en vers: Eu la chip neagră sânt / Dă soare şi 
dă vânt. / Fraţii să-vrăjbiră, / Pă maica siliră / Să plec să păzesc / Viia lor să 
străjesc. / A lor am păstrat-o, /  A mea jaf am dat-o, variante tout aussi peu réussie 
du verset, dont la forme de la Bible de Bucarest est la suivante: Neagră sânt eu şi 
frumoasă, featele Ierusalimului, ca sălaşele Chidarului, ca corturile lui Solomon. 
Nu mă vedeţi căci eu sânt negrindu-mă, căci m-au ars soarele. Fiii maicii meale s-
au învrăjbit întru mine; puseră-mă păzitoare în vii, viia mea n-am păzit ! 

 À un passage superbe du texte biblique, qui a dans la Bible de Bucarest la 
forme suivante: Întăriţi-mă întru mirosuri, clădiţi-mă în meri, căci rănită-s de 
dragoste eu, correspondent dans la versification de Ioan Cantacuzino, sous 
l’influence du modèle français hypothétique, les vers: Ajută-mi tu cu miroase, / 
Buzele-m sânt secetoase, / Căci inima mi-au pătruns / Şi trupul bine este împuns. 

Comme nous le disions plus haut, plusieurs vers contiennent même des 
décodifications vulgaires de certains versets du livre biblique: Toate ne zvârlugăm / 
Să apucăm să-ndrugăm. / Toate vesele mult / Iubim cu cât mai mult. / Şi toate vom 
băga / Pă împărăţiia sa. / În cămările lui / L-om iubi ca p-un pui, / L-om pofti ca 
mustu / Şi i-om iubi gustu. Une fois de plus, le fragment correspondant de la Bible 
de Bucarest, a une autre allure: Traseră-te denapoia ta, la mirosul mirurilor tale 
vom alerga. Bagă-mă împăratul în cămara lui. Bucura-ne-vom şi ne vom veseli 
întru tine, iubi-vom ţâţele tale mai mult decât vinul. Direptatea iubitu-te-au. 

Dans l’adaptation versifiée du Cantique des cantiques contenue dans le volume 
intitulé Poezii nouă l’écart par rapport au modèle biblique est donc évident. Le 
livre biblique choisi et surtout la manière de traitement de son texte, comme 
attitude artistique, tout comme en tant que modalité d’interprétation du contenu, 
montrent un esprit non canonique.  

Toutefois, nous nous trouvons pendant une époque où l’on avait commencé à 
écrire, en Moldavie, tout comme en Valachie, des poésies d’amour11, et, de l’autre 

                                                 
11 Ianache Văcărescu et Costache Conachi composent des vers à diffusion large, dont certains 

sont entrés plus tard dans Spitalul amorului/L’hôpital de l’amour, le recueil publié par Anton Pann au 
milieu du XIXe siècle. 

58

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:27:45 UTC)
BDD-A207 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

côté des Carpathes, après plusieurs Cântece câmpeneşti / Chansons champêtres12, 
on jouait les pièces bouffes d’Occisio Gregorii vodae et l’on récitatit, dans le cadre 
du même spectacle de théâtre, le Testamentul beţivului/Le Testament de 
l’ivrogne13. 

5. L’exploitation du modèle offert par le texte ecclésiastique connaît donc, dans 
nos écrits littéraires anciens, une évolution de la reprise et la diffusion fidèle des 
structures prosodiques et des tropes, propre à la littérature religieuse, par adaptation 
dans l’esprit de celle-ci, propre à l’époque où la langue roumaine gagnait 
difficilement le droit de langue de culte et de culture, vers l’éloignement de la 
source de manière entièrement laïque, écart produit pendant la deuxième moitié du 
XVIIIe siècle sous l’influence évidente de certains moules stylistiques occidentaux.  

Tandis que les adaptations versifiées du Psautier, entrepris par Dosoftei et avec 
moins de talent, par Teodor Corbea sont innovatrices tout premièrement sur le plan 
prosodique et moins au niveau du langage figuratif, l’esprit du livre ecclésiastique 
étant gardé ainsi de façon intacte, le texte d’Ioan Cantacuzino (ayant comme point 
de départ, certes, une adaptation occidentale du Cantique des Cantiques) souligne 
le côté profane, fortement mis en évidence et d’une certaine façon, même parodié, 
du célèbre livre biblique.  
 
 
Bibliographie 
Sources 
Ioan Cantacuzino, 2005, Poezii noo, alcătuite dă I... C..., édition de Ion Nuţă,  [Iaşi],  Tipo 

Moldova 
Teodor Corbea, 2010, Psaltirea în versuri, édition de Mihai Alin Gherman, Bucarest, 

Éditions de l’Académie Roumaine 
Miron Costin, 1958, Opere, édition de P.P. Panaitescu, [Bucarest], Éditions d’État pour la 

Littérature et l’Art 
Dosoftei, 1974, Psaltirea în versuri. 1673, édition de N.A. Ursu, Iaşi, La Métropole de 

Moldavie et de Suceava 
Ioan Zoba din Vinţ, 1984, Sicriul de aur, édition d’Anton Goţia, Bucarest, Éditions 

Minerva 
 
Ouvrages de référence 
Chivu, Gheorghe 2005, Psaltirea – model în cultura românească veche, “Analele 

Universităţii Hyperion”, Philologie, p. 197 – 205 

                                                 
12 Le texte imprimé portant le nom de Cântece câmpeneşti cu glasuri rumuneşti, făcute de-un 

holtei câmpean pintru voia fetilor, nevestilor şi celora cui se potrivesc şi cu alţii se izbesc/Chansons 
champêtres à voix roumaines, faites par un célibataire champêtre pour plaire aux jeunes filles, aux 
femmes mariées et à tous ceux qui les aimeront et avec d’autres les chanteront, paru à Cluj, en 1768, 
a connu des éditions avec des lettres latines et une orthographe hongroise, mais aussi avec des lettres 
cyrilliques. 

13 Voir aussi, à propos de ce texte, Chivu 2011: 141-147. 

59

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:27:45 UTC)
BDD-A207 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Chivu, Gheorghe, 2011, Două “cântece beţiveşti” la sfârşitul secolului al XVIII-lea, Text şi 
discurs. Omagiu Mihaelei  Mancaş, Bucureşti, Éditions de l’Université de Bucarest, 
2011, p. 141-147 

Chivu, Gheorghe, 2012, Les écrits religieux, une composante définitoire de la culture 
roumaine ancienne, Text şi discurs religios, IV. Travaux de la Conférence Nationale 
“Texte et discours religieux”, IVème édition, Iaşi, 10-12 novembre 2011, Iaşi, Éditions 
de l’Université “Alexandru Ioan Cuza”, 2012, p. 19-35 

Faifer, Florin, 1979, Cantacuzino, Ioan, Dicţionarul literaturii române de la origini până la 
1900, Bucarest, Éditions de l’Académie Roumaine, 1979, p. 147-148  

Ivănescu, Gheorghe, Ursu, N. A., 1959, Un scriitor muntean de la sfârşitul secolului al 
XVIII-lea: Ioan Cantacuzino, „Studii şi cercetări ştiinţifice”, Iaşi, X, 1959, fasc. 1-2, p. 
135-140 

Ursu, N. A., 2003, Noi informaţii privitoare la manuscrisul autograf şi la textul revizuit al 
Vechiului Testament tradus de Neculai Spătarul (Milescu), Contribuţii la istoria culturii 
româneşti în secolul al XVII-lea. Studii filologice, Iaşi, Cronica, 2003, p. 354-449. 

 

60

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:27:45 UTC)
BDD-A207 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

