
S I N T E Z E 101

Cristinel MUNTEANU
Logică şi legislaţie. Câteva observaţii 
lingvistico-filosofice

Cr.M. – dr. în filologie 
(magna cum laude) şi drd. 
în filozofie al Universităţii 

„Al. I. Cuza” din Iaşi; predă, 
ca lector, la Universitatea 

„C. Brâncoveanu” din Piteşti. 
A publicat, printre altele, 

Sinonimia frazeologică 
în limba română (2007), 

Lingvistica integrală 
coşeriană (2012), Frazeologie 

românească. Formare şi 
funcţionare (2013), Discursul 

repetat între alteritate şi 
creativitate (2008, ca editor), 

Tobias Peucer, Despre 
relatările jurnalistice (2008, ca 

editor) şi B. P. Hasdeu, Studii 
de ştiinţa limbii (2013, ca 

editor); este, de asemenea, 
autorul a peste 130 de 
articole şi comunicări. 

Domenii de interes: filozofia 
limbajului, teoria limbii, 
semantică, frazeologie, 

lingvistica textului.

Domnului Stan Dragomir, în semn de preţuire,  
cu prilejul împlinirii vârstei de 60 de ani

Logic and legislation. Some linguistic and philoso-
phical remarks. Starting from the conception of the 
ancient Greeks, which left deep marks in the Western 
culture, I tried to comment in this study on the relation 
between cosmology, logic and legislation. I was mainly 
interested in the connection between „the natural law” 
and „the social law” in general, but mostly in the relati-
on between the former and the principles of „Roman 
law”. Apart from the philosophical aspects dealt with in 
this article, I have also presented some elements which I 
analyzed from a linguistic point of view as well.

1. Un bun cunoscător al viziunii vechilor 
greci despre lume, Werner Jaeger, în celebra 
sa carte, Paideia, a dovedit că aceştia „aveau 
un simţ înnăscut al naturalului” şi că – spre 
deosebire de toate popoarele care au elabo-
rat un cod de legi – ei au căutat întotdeauna 
acea lege unică prezentă în fiecare lucru şi au 
încercat să-şi armonizeze viaţa şi gândirea cu 
ea ( Jaeger 1945: xx-xxi). Observând cu mare 
atenţie natura, grecii i-au intuit ordinea şi s-au 
străduit să reproducă ritmurile naturale în 
activităţile lor. Aşa se face că ştiinţa naturală 
grecească ajunge să fie guvernată de un prin-
cipiu conform căruia lumea este impregnată 
de s p i r i t. Jaeger a mai explicat, totodată, de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



102 R O M Â N Ă
ce orientalii aveau o concepţie total diferită de cea a elinilor: „Sufle-
tul Orientului, îngreunat de tânjirea religioasă, se scufundă în abisul 
emoţiei, negăsind niciun teren ferm în ea; în schimb, spiritul grecesc, 
antrenat să mediteze la cosmosul exterior ca la unul guvernat de legi 
fixe, caută legile lăuntrice care guvernează sufletul şi, în cele din urmă, 
descoperă o viziune obiectivă asupra cosmosului interior.” (ibid.: 152-
153)1.

1.1. Mult mai târziu, prin perioada Renaşterii, această credinţă se va 
modifica radical, făcând loc ideii că lumea naturală ar fi „o maşinărie în 
sensul literal şi propriu al cuvântului, o alcătuire de părţi componen-
te concepute, puse laolaltă şi programate într-un scop anumit de către 
o minte inteligentă, aflată în afara ei” (Collingwood 1960: 5). Marele 
„ceasornicar” nu era altul decât Dumnezeu, creatorul divin, stăpânito-
rul întregii Firi. Pentru vechii greci însă, universul nu era o maşinărie, 
ci un o r g a n i s m , iar spiritul pervaziv (amintit mai sus) era inteligen-
ţa naturii înseşi. Şi cosmologia modernă se bazează pe o analogie: cea 
dintre procesele lumii naturale (studiate de naturalişti) şi tumultuoa-
sele acţiuni omeneşti (investigate de istorici) (ibid.: 9).

1.2. Revenind la grecii antici, se cuvine să remarcăm că acelaşi reputat 
filolog german, W. Jaeger, ocupându-se de Anaximandru (cca 610 – 
cca 546 î.Hr.) şi de doctrina acestuia referitoare la „justiţia sistematică 
a universului”, notează undeva că un termen fundamental pentru fi-
losofie, aitia ‘cauză’ (dimpreună cu ideea în sine), fusese deja transfe-
rat, în acele vremuri, din terminologia juridică în terminologia fizicii. 
Într-o manieră asemănătoare, cuvintele relaţionate cosmos, dike şi tisis 
au trecut din sfera legii în cea a naturii ( Jaeger 1945: 161)2. Pe de altă 
parte, se constată un amănunt aparent bizar: „cosmosul fizicienilor de-
vine, printr-o curioasă retrogresie în gândire, modelul pentru eunomia 
din societatea umană, fundaţia metafizică a moralităţii oraşului-stat” 
(ibid.: 171). Prin regresiunea respectivă, Jaeger face aluzie, probabil, la 
experienţa „naturală” iniţială a vechilor greci (vezi supra), experienţă 
în urma căreia au luat naştere conceptele de «ritm», de «formă» şi de 
«structură», pe care ei le-au aplicat apoi în arta şi în ştiinţa lor3.

2. Această influenţă reciprocă, fie (1) dinspre macro-cosmosul natural 
către micro-cosmosul omenesc, fie (2) dinspre conduita umană că-
tre organizarea şi funcţionarea universului este „bizară” doar la prima 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



S I N T E Z E 103

vedere, dacă luăm în consideraţie unitatea pe care – în mentalitatea 
vechilor greci – ar fi trebuit să o asigure, ca o „fibră” comună tuturor 
„lucrurilor”, s p i r i t u l  invocat.

2.1. După John Dewey, concepţia care a dominat multă vreme ştiinţele 
naturii a derivat din cel de-al doilea tip de influenţă: „Clasele distincte 
cărora lucrurile le aparţin prin însăşi esenţa lor formează o ordine ie-
rarhică. În natură există caste. Universul este constituit conform unui 
plan aristocratic, ba chiar feudal, pe bună dreptate. Speciile, clasele 
nu se amestecă ori nu se suprapun – cu excepţia cazurilor accidenta-
le, când rezultă haosul.” (Dewey 1957: 59). Teoria clasică a întocmirii 
lumii corespunde, în cele mai mici amănunte, unei ordonări ierarhice 
a claselor în funcţie de „putere şi demnitate”. În opinia aceluiaşi filosof 
american, nu avem deloc de-a face cu o analogie forţată între cosmo-
logia antică şi organizarea socială. Se ştie prea bine că feudalismul se 
caracterizează, printre altele, şi printr-o ordine dată de forţa militară 
deţinută, de raportul dintre cel înarmat şi cel protejat ş.a.m.d. Or, dacă 
luăm în consideraţie noţiunile de «conducere» şi de «ordin/coman-
dă» pe care le implică ambele părţi comparate, vom observa că o atare 
viziune persistă întrucâtva şi în prezent. Termenul lege este definit 
astăzi drept o relaţie constantă în cadrul schimbărilor. Cu toate acestea, 
încă mai putem auzi (destul de frecvent) de legi care „guvernează” eve-
nimentele, creându-se impresia că, dacă n-ar exista legi care să le ţină în 
rânduială, fenomenele s-ar manifesta într-o completă dezordine. Acest 
mod de a gândi „este o supravieţuire a descifrării relaţiilor sociale în 
natură – nu neapărat o relaţie de tip feudal, însă [una precum] relaţia 
dintre conducător şi condus, dintre suveran şi supus. Legea este asimi-
lată unei comenzi sau unei porunci.” (ibid.: 64).

2.2. Ştiinţa modernă a modificat această optică întemeiată pe rapor-
tul dintre «superior» şi «inferior». Tonul schimbării îl va fi dat însăşi 
astronomia, care a demonstrat că Pământul nu se află într-o poziţie 
privilegiată, nu este mai presus decât soarele, luna şi stelele ş.a.m.d. Ră-
mânând în domeniul analogiei de mai sus, Dewey este de părere că nu 
ar fi exagerat să se spună că s-a produs astfel o trecere de la s i s t e m u l 
f e u d a l  al claselor generale de rang inegal, dispuse gradat, la o d e -
m o c r a ţ i e  a faptelor individuale de rang egal (ibid.: 65-66). Desigur, 
o asemenea modificare de „paradigmă” a atras după sine şi schimbarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



104 R O M Â N Ă
felului în care sunt cercetate lucrurile. Principiile şi legile ştiinţifice nu 
se află la suprafaţa naturii. Ele trebuie „smulse” naturii printr-o metodă 
complexă şi bine pusă la punct, adică prin tehnica investigaţiei. Vechile 
procedee – raţiunea pur logică şi acumularea pasivă a observaţiilor – 
sunt insuficiente în acest sens. În schimb, experimentarea activă, obli-
gând faptele naturale să ia forme diferite de cele sub care se prezintă în 
mod obişnuit, ajunge mai repede la adevărul lor, tot aşa cum „tortura 
îl poate sili pe un martor necooperant să destăinuie ceea ce ascunde” 
(ibid.: 32; cf. şi Collingwood 1971: 246-256)4. 

3. Vom vedea că toate aceste transformări datorate spiritului ştiinţific 
modern au condus, în cele din urmă, inclusiv la necesitatea reformării 
logicii de tip aristotelic, în pofida caracterului ei aşa-zis „imuabil”. Voi 
amâna, însă, pe moment, discuţia referitoare la reforma respectivă, în-
cercând să evidenţiez legătura originară dintre logică şi legislaţie sau, 
mai degrabă, legătura dintre logică şi sistemul juridic. Dacă în prima 
secvenţă a lucrării am punctat relaţia dintre cosmologie şi legislaţie în 
genere (conform viziunii greceşti), în continuare îmi propun să subli-
niez r e l a ţ i a  d i n t r e  l o g i c ă  ş i  d r e p t u l  r o m a n. În demersul 
meu, voi apela adesea (după cum am şi făcut-o deja) la câteva dintre 
lucrările marelui filosof pragmatist american John Dewey, fiindcă idei-
le sale – insuficient cunoscute la noi – merită toată atenţia.

3.1. După cum se ştie, d r e p t u l  r o m a n  stă şi acum la baza mai 
multor sisteme legale din lume. Normele sale au reglementat atât con-
diţia juridică a persoanei şi relaţiile personale patrimoniale, cât şi ac-
tivitatea de soluţionare a litigiilor dintre persoane5. Vechii greci erau 
filosofi şi matematicieni (geometri), vădind o puternică propensiune 
spre contemplaţie. Romanii, însă, mai pragmatici din fire, erau jurişti 
şi administratori excelenţi. Reflecţiile teoretice şi investigaţiile practi-
cate/făcute doar de dragul speculaţiei îi interesau prea puţin. Gândirea 
corectă, sistematică, îi preocupa numai în măsura în care le era de folos 
în viaţa politică. În consecinţă, la Roma, în primă instanţă, logica va 
fi subordonată retoricii, călăuzind activitatea oratorică, mai cu seamă 
în timpul lui Cicero, când cea din urmă devine foarte importantă în 
cazul rivalităţilor de ordin civic. Ceva mai târziu, logica se va bucura, 
totuşi, de mai mult prestigiu: „În vremea imperiului, logica a fost in-
strumentul [întrebuinţat] pentru organizarea complicatului corp legal 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



S I N T E Z E 105

de norme şi decizii în baza unor principii generale fixe, derivate, pe cât 
posibil, din «legea naturii». Astfel, logica a devenit în mod cert o dis-
ciplină formală, utilă în ceea ce priveşte aranjarea materialului destinat 
argumentării, expunerii şi instrucţiei.” (Dewey 1933a: 6). În orice caz, 
trebuie reţinut amănuntul că nu doar logica, ci şi filosofia grecească în 
sine (parţial, prin stoici; parţial, pe alte căi indirecte) a influenţat drep-
tul roman: însuşi conceptul de «lege» este de provenienţă filosofică. 
Mai mult decât atât, în evul mediu „ideea «legii naturii» era una cen-
trală în teoriile etice şi politice ale gânditorilor scolastici” şi, totodată, 
„principiul organizator al întregii jurisprudenţe” (Dewey 1933b: 35).

3.2. Războaiele devastatoare (atât civile, cât şi religioase) ale secolului 
al XVII-lea au impulsionat căutarea acelor norme menite să se aplice 
într-o manieră mai eficientă şi mai sigură la fenomenele empirice din 
zona socialului şi a politicului. S-a crezut că sursa normelor respecti-
ve trebuie găsită în r a ţ i u n e a  însăşi, situată deasupra vicisitudinilor 
omeneşti şi lumeşti. Aşa se face că marele jurist olandez, Hugo Grotius 
(1583-1645), a reluat „legea naturii”, dându-i o nouă interpretare şi fă-
când din ea ideea generatoare şi directoare a dreptului internaţional, în 
vederea reglementării condiţiilor de război şi de pace6. Disociindu-se 
de religie şi de teologie, Grotius a fructificat în mai mare măsură avan-
tajele logicii: „[El] a reinstaurat legea naturii din perioada medievală, 
cu scopul de a ajuta relaţiile internaţionale să capete un caracter raţio-
nal, iar urmaşii săi din diverse domenii ale jurisprudenţei şi ale moralei 
au făcut ca metoda sa de apel să devină din ce în ce mai riguros logică.” 
(Dewey 1933a: 8; cf. şi Dewey 1933b: 35).

4. Să recapitulăm. Până aici se conturează două imagini oarecum dis-
tincte ale «legii naturale»: (1) o lege1 care rezultă din observarea 
pasivă (şi, întrucâtva, „superficială”) a naturii, o lege care se află în con-
sonanţă cu raţiunea pură şi, ca atare, cu logica veche aristotelică (pre-
ponderent deductivă); (2) o lege2 care rezultă din experimentarea 
activă a naturii, o lege care, pentru a putea fi „smulsă” naturii, necesită 
o logică (parţial) nouă (preponderent inductivă).

4.1. Timp de aproape două milenii, prima perspectivă a fost dominan-
tă. Într-o carte extraordinară, The Quest for Certainty, John Dewey ex-
plică de ce lucrurile au stat astfel. Justificarea ar fi aceea că, într-o lume 
plină de neprevăzut, omul caută un spaţiu securizant, caută să se pună 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



106 R O M Â N Ă
la adăpost într-un fel sau altul. În acest sens, el are la dispoziţie două 
soluţii: (α) fie încearcă să câştige bunăvoinţa forţelor din mediul în-
conjurător (prin practici magice, ritualuri, sacrificii etc.), (β) fie inven-
tează diverse meşteşuguri (arte) şi, prin mijloacele acestora, ajunge să 
stăpânească puterile naturii în interesul propriu. În epoca lui Aristotel 
activitatea intelectuală (asociată cu răgazul) era la mare cinste, în timp 
ce munca fizică (pentru care erau folosiţi îndeosebi sclavii) nu se bucu-
ra de prea multă preţuire, întrucât – se credea – „căutarea certitudinii 
complete poate fi realizată numai cu ajutorul cunoaşterii pure” (Dewey 
1960: 8), singura care reuşeşte să capteze imuabilul. În schimb, „tărâ-
mul activităţilor practice este ţinutul schimbării, iar schimbarea este 
întotdeauna contingentă; are în ea un element aleatoriu ce nu poate 
fi eliminat” (ibid., p. 19). În felul acesta se înţelege de ce pentru vechii 
greci graniţa dintre teorie şi practică era una bine trasată. Ea corespun-
dea separării celor două lumi, cărora le reveneau două tipuri diferite 
de cunoaştere: „Una dintre ele este cunoaşterea în adevăratul sens al 
cuvântului, adică ştiinţa. Aceasta are o formă raţională, necesară şi ne-
schimbătoare. Ea este sigură. Cealaltă, ocupându-se de schimbare, este 
credinţă sau opinie; este empirică şi particulară; este contingentă, o 
chestiune de probabilitate, şi nu de siguranţă.” (ibid., p. 20).

4.2. Legea naturală (jus naturale) de la care pleca Hugo Grotius, deşi 
era tot o lege în cea dintâi accepţie (lege1), constituia mai mult o lege 
a naturii umane decât una a fizicii sau a universului, chiar dacă, ce-i 
drept, apăruse – în opinia juristului olandez – ca o manifestare a voin-
ţei Domnului7. Interesantă este metoda hibridă folosită de Grotius în 
tratatele sale: pe de o parte, deductivă (a priori, analitică); pe de altă 
parte, inductivă (a posteriori, sintetică)8. Demnă de semnalat este ur-
mătoarea coincidenţă: Hugo Grotius a fost contemporanul lui Fran-
cis Bacon (1561-1626) şi al lui Descartes (1596-1650). Or, se ştie că 
aceşti iluştri gânditori au fost exponenţii celor două mari şcoli filoso-
fice (diferite în ceea ce priveşte metoda întrebuinţată), care au mar-
cat cultura occidentală din ultimele secole. Astfel, (α) Fr. Bacon a fost 
reprezentantul e m p i r i s m u l u i , ce îi cuprindea pe cei care „apelau 
exclusiv la experienţă în forma percepţiei senzoriale ca sursă a credin-
ţelor valabile” (Dewey 1933a: 8); la această orientare au aderat filosofii 
din Marea Britanie; iar (β) Descartes a fost reprezentantul r a ţ i o n a -
l i s m u l u i , ce îi cuprindea pe cei care „apelau la raţiune în forma con-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



S I N T E Z E 107

ceptelor matematice drept ultimă autoritate” (ibid.); la această direcţie 
au aderat filosofii de pe Continent.

4.3. Ştiinţa modernă a pus în evidenţă celălalt tip de lege naturală (le-
gea2). Sub impactul acesteia, mai ales în prima jumătate a secolului 
al XX-lea, s-a simţit nevoia unei reformări a logicii tradiţionale. Într-
adevăr, acest aspect este exprimat foarte clar în capitolul al V-lea al 
cărţii lui John Dewey, Logic. The Theory of Inquiry (1938), capitol ce 
se intitulează chiar The Needed Reform of Logic şi constituie o critică 
echilibrată, plină de înţelegere, la adresa logicii clasice de tip aristo-
telic. Aşadar, pe de o parte, savantul american arată modul „intim şi 
organizat” în care logica lui Aristotel reflecta ştiinţa perioadei în care a 
fost formulată: din acest punct de vedere, această logică – cu substrat 
ontologic – merită toată admiraţia noastră. Pe de altă parte, Dewey în-
cearcă să dovedească faptul că schimbările „revoluţionare” care au avut 
loc între timp în ştiinţă necesită o mutaţie corespunzătoare radicală şi 
în logică. De pildă, anticii credeau în imutabilitatea speciilor (a „esen-
ţelor”), fiind interesaţi îndeosebi de forme, şi mai puţin de substanţe 
(ca materii) – ceea ce explică, în general, lipsa lor de preocupare pen-
tru măsurare. Or, criteriul cantitativ nu mai poate fi ignorat de ştiinţa 
modernă, ce acordă prioritate măsurătorilor. Pe lângă aceasta, Originea 
speciilor (1859) a lui Charles Darwin (revoluţionară şi prin titlu) a de-
monstrat tocmai faptul că speciile (biologice) nu sunt deloc imuabile 
(Dewey 1938: 81-98).

5. Lui Kant, logica, aşa cum o întemeiase şi o dezvoltase Aristotel, îi 
părea definitiv încheiată. Nu mai era nimic de făcut în privinţa ei. La 
fel de desăvârşite îi apăreau filosofului german şi matematica şi fizica, 
în stadiul la care ajunseseră prin contribuţiile lui Isaac Newton. Dar 
iată că între timp atât matematica, cât şi fizica au cunoscut progrese re-
marcabile şi câştigurile respective şi-au pus amprenta şi asupra logicii. 
Las deoparte aici formalizarea („matematizarea”) logicii realizată de 
A. Whitehead, B. Russell et alii. Mai interesant este faptul că experienţa 
micro-fizică (rezultând din descoperiri precum teoria relativităţii a lui 
Einstein, cuanta de energie a lui Max Planck, principiul indetermină-
rii al lui W. Heinseberg, principiul complementarităţii al lui N. Bohr 
ş.a.m.d.) l-a îndemnat pe Ştefan Lupaşcu (ori Stéphane Lupasco), bu-
năoară, să vorbească despre o „logică dinamică a contradictoriului” şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



108 R O M Â N Ă
să teoretizeze „principiul terţului inclus” (sic!). Anumite date eviden-
ţiate cu ajutorul teoriei einsteiniene a relativităţii contrazic formula 
newtoniană a gravitaţiei. În consecinţă, conform logicii tradiţionale, ar 
fi trebuit fie ca formula lui Newton să fie invalidată şi abandonată, fie 
ca datele observate să fie declarate drept false şi imposibile, deoarece 
negau propoziţia generală. Or, în opinia lui John Dewey (şi în acord 
cu logica sa nouă), „ceea ce se întâmplă, de fapt, este că generaliza-
rea anterioară este modificată şi revizuită de descoperirea exemplului 
contradictoriu” (Dewey 1938: 197). Mai mult decât atât, „chiar şi în 
cazurile în care o excepţie se dovedeşte a fi mai degrabă aparentă decât 
reală, vechea generalizare nu este pur şi simplu confirmată, ci câştigă o 
nouă nuanţă de sens datorită capacităţii sale de a fi aplicată la situaţia 
neobişnuită şi, în aparenţă, negativă. În modul acesta «excepţia întă-
reşte regula».” (ibid.).

6. Tot atât de imuabile dau impresia că sunt şi unele principii consfinţi-
te de dreptul roman. Nu doar că ele fixează în formă concisă adevăruri 
evidente, ci se şi prezintă (şi se transmit încă) în haina prestigioasă a 
limbii latine – lucru foarte nimerit, de vreme ce despre latină s-a afir-
mat adesea că disciplinează gândirea graţie gramaticii sale deosebit de 
riguroase, formată din paradigme cvasi-complet regulate. Însă nu este 
numai cazul normelor juridice. George Topârceanu, deşi discută pro-
blema într-o manieră ludică, face o serie de observaţii generale cât se 
poate de juste: „Ca să devie maximă latinească, un aforism trebuie în 
primul rând să spună ceva. În al doilea rând, acel ceva trebuie să fie 
un adevăr elementar, o idee care-ţi sare în ochi, de la prima vedere, 
cu amândouă picioarele odată. Soarta lumească a unui aforism atârnă, 
aşadar de evidenţa adevărului pe care-l conţine. [...] Veniţi pe pământ 
mai devreme, cei vechi au avut norocul să dea peste o mină intactă de 
adevăruri sedentare, care abia aşteptau să fie formulate în latineşte ca 
să pornească razna prin lume. Atunci filosofii lor, poeţii, oratorii şi ma-
rii lor dignitari s-au pus pe atâta: au început să fabrice de dimineaţa 
până seara maxime latineşti, pentru folosinţa generaţiilor viitoare. Şi 
nouă nu ne-au mai lăsat aproape nimica... tarde venientibus ossa! [‘celor 
care vin mai târziu nu le rămân decât oasele’, n.m. Cr.M.]”9.

7. Dacă însuşi principiul logic al terţului exclus a putut fi atacat ca ur-
mare a cuceririlor ştiinţei moderne, ne putem întreba dacă nu cumva 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



S I N T E Z E 109

sunt atacabile şi câteva dintre adevărurile conservate în formulele juri-
dice latineşti. Desigur, după cum am văzut mai sus, legea naturală din 
prima categorie (legea1) poate fi contrazisă, corectată ori nuanţată de 
legea naturală din cea de-a doua categorie (legea2). Să luăm, de pildă, 
un principiu juridic binecunoscut: Mater certa, pater incertus „Mama 
este sigură, tatăl este nesigur”. Astăzi, o astfel de „lege” (de neclintit în 
adevărul ei timp de două milenii) nu mai poate fi socotită universal 
valabilă, fiindcă în ultimele decenii au fost constatate unele „excepţii”. 
Ajunşi în acest moment al expunerii, trebuie să facem o distincţie: un 
principiu poate fi „atacat” în mod întemeiat fie (α) în c o n ţ i n u t u l 
său, fie (β) în e x p r e s i a  sa (doar în această ordine, fiindcă β, dacă se 
produce, presupune obligatoriu α).

7.1. În ceea ce priveşte conţinutul, se susţine că principiul Mater cer-
ta, pater incerta şi-a pierdut validitatea absolută acum câteva decenii, 
atunci când au apărut mamele-surogat, capabile să poarte şi să aducă 
pe lume copii concepuţi prin tehnica fertilizării in vitro; deci, mama 
nu mai era la fel de „sigură” ca şi înainte... Pe de altă parte, datorită 
geneticii, de la o vreme nici tatăl nu mai este la fel de „nesigur”, pu-
tând fi identificat destul de precis cu ajutorul testelor ADN. Germanii, 
bunăoară, au amendat principiul cu pricina, adăugând (în 1997) în 
Codul civil un paragraf referitor la „maternitate”, potrivit căruia „mama 
unui copil este femeia care i-a dat naştere”. Nu mai insist în acest sens 
(pentru mai multe detalii, vezi Duggan 2014: 1-23). În orice caz, este 
şi acesta un exemplu suficient de clar care dovedeşte că uneori logica 
bunului simţ, bazată pe observarea îndelungată a naturii, face (alături 
de normele dreptului roman) un pas înapoi în faţa progreselor ştiinţei.

7.2. Când luăm în consideraţie expresia ca atare, ne aflăm pe terenul 
«discursului repetat» (cum numeşte E. Coşeriu frazeologia, înţele-
gând-o într-o accepţie largă), de care se interesează lingvistica. După 
cum a susţinut Stelian Dumistrăcel (în mai multe cărţi şi articole), 
enunţurile canonice aparţinând discursului repetat pot fi destruc-
turate / restructurate după regulile „quadripartita ratio” quintiliene 
(vezi Quintilian, Institutio Oratoria, I. 5, 39-41)10: adiectio ‘adăugare’, 
detractio ‘suprimare’, immutatio ‘substituire’ şi transmutatio ‘permu-
tare’. Le ilustrez aici, pe cont propriu, cu câteva sintagme şi dictoane 
latineşti: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



110 R O M Â N Ă
(a) suprimarea – apare, de pildă, atunci când, în diverse contexte, e 
destul să se spună doar verba volant sau, după caz, numai scripta manent, 
secţionând la stânga ori la dreapta formula verba volant, scripta manent; 

(b) adăugarea – de exemplu, homo homini lupus (est) a devenit în 
Evul Mediu homo homini lupus, femina feminae lupior, clericus clerico lu-
pissimus; 

(c) substituirea – de pildă, expresia lui Plaut, homo homini lupus est, 
a fost schimbată la diverşi clasici în homo homini d e u s  est (Caecilius) 
sau homo r e s  s a c r a  homini (Seneca); 

(d) permutarea – de exemplu, ubi bene, ibi patria a fost inversată de 
naţionalişti: ubi patria, ibi bene11.

Cu referire acum la principiul de drept roman invocat mai sus, se cuvine 
să precizez că acesta circulă în mai multe versiuni: Mater semper certa est; 
pater est, quem nuptiae demonstrant „Mama este întotdeauna certă, tată e 
cel pe care-l vădeşte căsătoria” (Dig., 2, 4, 5, Paulus); Mater jure semper 
certa est „Conform dreptului, mama e totdeauna certă” (Dig., L.5, De in 
jus vocando, 2, 4)12 ş.a.m.d. Însă forma sub care se găseşte cel mai frecvent 
rămâne Mater (semper) certa est, pater incertus. Cât priveşte modificările 
acestui enunţ aparţinând discursului repetat juridic latinesc, este de la 
sine înţeles că inovaţiile aduse de ştiinţa recentă au motivat toate schim-
bările posibile în expresia acestuia (patru la număr, conform tipologiei 
stabilite de Quintilian). O simplă verificare pe Internet, folosind moto-
rul de căutare Google, va scoate la iveală destructurări şi restructurări 
dintre cele mai diverse. Aici mă voi mulţumi să înregistrez doar tipul 
de modificare cel mai rar întâlnit, şi anume p e r m u t a r e a. Astfel, de 
pildă, doi cercetători francezi, într-o carte despre „copilul nimănui”, 
au declarat (încă din 1994) că adagiul Mater semper certa est, sed pater 
semper incertus s-a perimat din cauza veritabilei revoluţii ştiinţifice; în 
consecinţă, ei au afirmat că – în condiţiile actuale – formula mai potri-
vită ar fi aceasta: Pater semper certus est, sed mater non certa13.

8. În ultimele decenii, mai cu seamă după ce omenirea a conştientizat 
efectele extrem de distrugătoare ale bombei atomice, s-a pus tot mai 
acut problema moralităţii/eticii ştiinţei. Unii au indicat fizica moder-
nă drept sursa tuturor relelor, de parcă ştiinţa ar fi o „entitate cauzală 
per se”, şi nu un produs creat de om. John Dewey are grijă să păstreze 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



S I N T E Z E 111

dreapta măsură: „Ştiinţa, fiind o construcţie a omului, este la fel de su-
pusă uzului uman ca orice altă dezvoltare tehnologică. Însă, din păcate, 
«uzul» include utilizarea greşită şi abuzul. A susţine că ştiinţa este o 
entitate în sine, după cum reiese din mai toate distincţiile curente ce 
împart ştiinţa în «pură» şi «aplicată», şi apoi a o învinovăţi de relele 
sociale, cum sunt instabilitatea economică şi dezastrul războiului, cu 
scopul de a o subordona idealurilor morale, nu aduce niciun benefi-
ciu pozitiv. Din contră, ne abate de la folosirea cunoaşterii noastre şi 
a celor mai competente metode de observaţie în procesul de realizare 
a lucrurilor pe care sunt capabile să le facă” (Dewey 1954: 231-232).

8.1. Încheind Critica raţiunii practice, Immanuel Kant a scris aceste fai-
moase cuvinte: „Două lucruri umplu sufletul cu mereu nouă şi cres-
cândă admiraţie şi veneraţie, cu cât mai des şi mai stăruitor gândirea se 
ocupă cu ele: cerul înstelat deasupra mea şi legea morală în mine.” (Kant 
1972: 252). Pentru filosoful german, c e r u l  î n s t e l a t  (cosmosul) şi 
l e g e a  m o r a l ă  (cuprinzând suma valorilor omeneşti) constituiau 
două universuri distincte, deopotrivă de fascinante şi de bogate (neli-
mitate). Una este l u m e a  n a t u r i i  (caracterizată prin necesitate şi 
cauzalitate), şi cu totul alta este l u m e a  c u l t u r i i  (caracterizată prin 
finalitate şi libertate).

8.2. Poate că grecii antici se înşelau atunci când afirmau că există o 
strânsă legătură între legile naturii şi legile gândirii, între organizarea 
cosmosului şi rânduiala socială ş.a.m.d. Dar, fără îndoială, o viziune 
(chiar greşită, eventual) cum este cea exprimată de Aristotel (în citatul 
de mai jos) este mult mai frumoasă decât orice altă concepţie, deoarece 
ne include în raţiunea universală pătrunsă de armonie, îndemnându-
ne să trăim după legile ei: „Dacă deci, în comparaţie cu omul, intelectul 
este ceva divin, atunci şi viaţa dusă în conformitate cu intelectul va fi, 
în comparaţie cu viaţa umană, divină. Dar nu trebuie să-i urmăm pe cei 
ce îndeamnă omul, pentru că este om, să-şi mărginească gândirea la 
lucruri omeneşti şi, pentru că este muritor, la lucruri trecătoare. Omul 
trebuie, dimpotrivă, în măsura în care-i este cu putinţă, să se imortali-
zeze pe sine, făcând totul pentru a trăi în conformitate cu elementul cel 
mai elevat din el; căci, dacă acest element ocupă un loc restrâns ca vo-
lum, prin forţa şi valoarea sa reprezintă mult mai mult decât tot restul.” 
(Aristotel, Etica nicomahică, X, 7, 1177b-1178a).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



112 R O M Â N Ă

1	  Toate traducerile fragmentelor citate din Jaeger, Collingwood şi Dewey îmi aparţin.
2	  Pentru confirmarea acestui transfer terminologic (în cazul cuvintelor aitia, dike şi cos-
mos), vezi şi Peters 1997: 34, 64-65 şi 157-158.
3	  Pentru mai multe detalii, mai cu seamă în privinţa artei, merită citit îndeosebi capi-
tolul 7, The Natural History of Form, din cartea lui John Dewey, Art as Experience (vezi 
Dewey 2005).
4	  Ca să ne facă să înţelegem şi mai bine în ce constă specificul fiecărei metode, Dewey 
reia şi reprelucrează tripla analogie a lui Francis Bacon (din Novum Organum, i. xcv), 
bazată pe comportamentul unor insecte: „Raţiunea pură, ca mijloc de atingere a ade-
vărului, este asemenea p ă i a n j e n u l u i  care ţese o pânză [scoţând-o] din sine însuşi. 
Pânza este ordonată şi elaborată, dar reprezintă doar o capcană. Acumularea pasivă a 
experienţelor – metoda empirică tradiţională – este similară f u r n i c i i  care aleargă 
primprejur, adună cu sârg şi depozitează la un loc grămezi de materii prime. Adevărata 
metodă, cea pe care Bacon ar fi urmat-o, este comparabilă operaţiilor efectuate de a l -
b i n ă , care, la fel ca furnica, adună materie din lumea externă, însă, spre deosebire de 
această creatură harnică, atacă şi modifică substanţa strânsă, cu scopul de a o face să-şi 
dezvăluie comoara ascunsă.” (Dewey 1957: 32).
5	  Vezi Emil Molcuţ, Dan Oancea, Drept roman, ediţia a II-a, Casa de Editură şi Presă 
„Şansa”, Bucureşti, 1993, p. 8.
6	  În acest sens, Hugo Grotius a scris o lucrare fundamentală (în trei cărţi): De iuri belli 
ac pacis (1625). Merită amintite şi alte tratate de referinţă redactate de el: Mare liberum 
(1609), De veritate religionis Christianae (1627) etc.
7	  Vezi, de pildă, pentru detalii, printre alte numeroase materiale disponibile în mediul 
virtual, eseul lui Jim Powell, Natural Law and Peace. A Biography of Hugo Grotius (publi-
cat la 4 iulie 2000 pe www.libertianism.org).
8	  Vezi Romain F. L. Girard, The Impact of Hugo Grotius’ Concept of Natural Law on His 
Social Contract Theory (History Research Dissertation, April 25th 2014), consultată pe 
www.academia.edu. Romain Girard susţine că pe Grotius l-a interesat, mai curând, forţa 
pozitivă a raţionamentului inductiv, decât forţa negativă a acestuia. (Dacă, în manieră 
empirică, ajungem mai întâi la concluzia că Toate lebedele sunt albe, iar ulterior descope-
rim şi o lebădă neagră, atunci vom formula concluzia astfel: Nu se poate ca toate lebedele 
să fie albe. Deşi ambele enunţuri sunt inductive, primul încearcă să fie adevărat în mod 
pozitiv, în timp ce al doilea, respingându-l pe primul, are şanse de reuşită prin aceea că 
este adevărat în mod negativ.) Însă (mai spune Girard, citând alţi specialişti) majoritatea 
concluziilor obţinute de Grotius prin modalitatea a posteriori pozitivă se bazează pe o 
serie de presupuneri a priori referitoare la natura umană.
9	  Vezi savurosul material Mens sana in corpore sano, în G. Topârceanu, Scrieri, vol. II, 
Editura Minerva, Bucureşti, 1983, p. 64.
10	 La o lectură atentă şi integrală a lucrării Institutio Oratoria, se va putea observa că me-
ritul aplicării „împătritei reguli” la analiza discursului repetat îi aparţine (înainte de orice 
altă contribuţie modernă) lui Quintilian însuşi.
11	 Pentru o discuţie extinsă privind contestarea formulelor latineşti, dar şi pentru nu-
meroasele exemple, vezi Cristinel Munteanu, Modificarea discursului repetat latinesc în 

Note

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”



S I N T E Z E 113

Aristotel, Etica nicomahică, Traducere, studiu introductiv, comentarii şi index Stella Pe-
tecel, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1988.
Collingwood 1960 = R.G. Collingwood, The Idea of Nature [1945], Oxford University 
Press, London – Oxford – New York, 1960.
Collingwood 1971 = R.G. Collingwood, The New Leviathan. Or Man, Society, Civilizati-
on and Barbarism, Thomas Y. Crowell Company, New York, 1971.
Dewey 1933a = art. Logic [1933], în John Dewey, The Later Works, 1925-1953, Volume 
8: 1933, Essays and How We Think, Revised Edition, Edited by Jo Ann Boydston, With 
and Introduction by Richard Rorty, Southern Illinois University Press, Carbondale and 
Edwardsville, 1989, p. 3-12.
Dewey 1933b = art. Philosophy [1933], în John Dewey, The Later Works, 1925-1953, 
Volume 8 [vezi supra], p. 19-39.
Dewey 1938 = John Dewey, Logic. The Theory of Inquiry, Henry Holt and Company, New 
York, 1938.
Dewey 1954 = John Dewey, The Public and its Problems [1927], Swallow Press • Ohio 
University Press • Athens, 1954.
Dewey 1957 = John Dewey, Reconstruction in Philosophy [1920], Enlarged Edition with 
a New Introduction by the Author, Beacon Press, Boston, 1957.
Dewey 1960 = John Dewey, The Quest for Certainty [1929], Capricorn Books, New 
York, 1960.
Dewey 2005 = John Dewey, Art as Experience [1934], Perigee Books, New York, 2005.
Duggan 2014 = Magdalena Duggan, Mater Semper Certa Est, Sed Pater Incertus? Deter-
mining Filiation of Children Conceived via Assisted Reproductive Techniques: Comparative 
Characteristics and Visions for the Future, în „Irish Journal Studies of Legal Studies”, vol. 4, 
issue 1, 2014, p. 1-23 (consultat în variantă electronică; vezi http://ijls.ie/wp-content/
uploads/2014/04/ Magdalena-Duggan-FINAL-14-41.pdf).
Jaeger 1945 = Werner Jaeger, Paideia. The Ideals of Greek Culture, Translated from the 
Second German Edition by Gilbert Highet, Vol. I, Archaic Greece. The Mind of Athens, 
Second Edition, Oxford University Press, New York, 1945.
Kant 1972 = Immanuel Kant, Întemeierea metafizicii moravurilor [1785] & Critica raţiu-
nii practice [1788], Traducere de Nicolae Bagdasar, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1972.
Munteanu 2012 = Cristinel Munteanu, Lingvistica integrală coşeriană. Teorie, aplicaţii şi 
interviuri, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, 2012.
Peters 1997 = Francis E. Peters, Termenii filozofiei greceşti [1967], Traducere de Dragan 
Stoianovici, Editura Humanitas, Bucureşti, 1997.

registrul grav al ştiinţei şi al filozofiei, în Nicolae Saramandu, Manuela Nevaci, Carmen 
Ioana Radu (editori), Lucrările primului simpozion internaţional de lingvistică (Bucureşti, 
13-14 noiembrie, 2007), Editura Universităţii din Bucureşti, 2008, p. 207-217; vezi, de 
asemenea, o versiune îmbogăţită a acestei lucrări în Munteanu 2012: 181-195.
12	 Vezi Radu I. Motica, Dan Negrescu, Lexicon juridic latin-român, Editura Lumina Lex, 
Bucureşti, 2001, p. 162.
13	 Geneviève Delaisir, Pierre Verdier, Enfant de personne, Éditions Odile Jacob, Paris, 
1994, p. 46.

Bibliografie selectivă

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:02 UTC)
BDD-A20553 © 2015 Revista „Limba Română”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

