
 

Le Maître Manole et le Monastère d’Argis  

Sabina ISPAS 

The present study aims at revealing the cultural heritage of the folkloric texts on Meșterul 
Manole (the Master builder Manole), one of the archetypal figures of the Romanian oral 
literature. The ballad known as Meșterul Manole (the Master builder Manole) or 
Mănăstirea Argeșului (the Monastery or Arges) is among the most popular Romanian 
ballads. Its highest number of variants attested is due to the prestige imposed by the variant 
published by V. Alecsandri, which was, for a century and a half, one of the representative 
readingss for what is usually called folklore. As revealed by the text, the human sacrifice 
made in order to ensure the succesful raising of a great Christian Orthodox church gives 
the ballad and its variants a profoundly different dimension that is discussed in this 
contribution. 

 
Key words: Romanian folklore, ballad, human sacrifice, Christianity. 
 

Le thème de l’immolation d’un être humain en vue d’édifier une construction 
est universel étant connu, en tant que motif, sous le nom du sacrifice de 
l’édification. Dans la culture roumaine ce motif est rencontré dans des narrations 
en prose ayant la fonction de légendes et dans deux catégories versifiées chantées, 
l’une rituelle – le noël – et l’autre cérémonielle, la ballade. A la différence des 
autres spécialistes du domaine, nous ne pensons pas qu’il s’agisse d’un passage 
d’une catégorie à l’autre dans le cadre d’un processus de dégradation du texte, mais 
de l’emploi simultané d’un seul noyau narratif dans trois espèces différentes, 
comme exigent les circonstances spécifiques au lieu et au moment où celles-ci ont 
apparues et circulent, en vertu d’un polysémantisme fonctionnel. Ce qui est 
remarquable c’est le fait que quelle que soit la catégorie dans laquelle il est activé, 
le noyau narratif a une seule signification. „In the last hundred years rather too 
much emphasis was given to meaning, from the mythological school down to the 
psychological” (Röhrich,1984: 168). 

On peut affirmer que pour un petit nombre de chansons épiques les chercheurs 
se sont efforcés de découvrir le prototype, les voies de diffusion, l’ancienneté, 
utilisant parfois les enregistrements testamentaires, comme ils l’ont fait pour cette 
légende concernant le sacrifice de l’édification. Les variantes roumaines ont été 
étudiées par des spécialistes de marque: B. P. Hasdeu, V. Bogrea, D. Caracostea, P. 
Caraman, M. Eliade, N. Iorga. La monographie écrite par I.Taloş est un ouvrage de 

19

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

référence où sont systématisées les informations les plus nombreuses et variées 
regardant la présence de ce motif dans le folklore universel et où est aussi réalisée 
la première typologie des variantes roumaines. La ballade est l’une des premières 
qui fussent traduites en langues européennes à grande circulation au milieu du 
XIX-e siècle, jouissant, à la fois, d’une grande diffusion dans toutes les provinces 
roumaines, immédiatement après la publication, à Iaşi, de la variante recueillie par 
V. Alecsandri (1852). La typologie du noël roumain consigne au type no. 35 « le 
sacrifice de l’édification », dans un nombre de 12 variantes répandues uniquement 
dans les zones folkloriques: Arad, Bihor, Bistriţa-Năsăud, Maramureş, Sălaj 
(Brătulescu). Naturellement, les variantes les plus nombreuses sont celles du texte 
poétique de la ballade qui, dans la typologie réalisée par Al. I. Amzulescu, est 
encadrée thématiquement dans la catégorie de celles présentant la cour féodale et 
porte l’index no. 70 (Amzulescu 1983). Le motif du sacrifice de la construction 
s’étand sur une aire géographique vaste, qui dépasse le territore roumain, étant 
exprimé dans la légende ou la ballade chez les Grecs, les Albanais, les Serbes, les 
Croates, les Bulgares, les Magyars. 

En général, il s’agit d’enfouir un être humain, un animal, des matières végétales 
(du blé, par exemple), minérales (du sel), la mesure d’un être humain ou l’ombre 
de celui-ci, aux fondements ou dans le mur d’une construction (Budiş, 1999). On a 
pu aisément démontrer l’ancienneté de la pratique du sacrifice dans les 
constructions (pour ôter l’endroit du pouvoir des esprits possessifs) et la diffusion 
universelle de cette pratique. Cependant notre avis est que, dans la situation de 
l’analyse de certains textes poétiques, rituels ou cérémoniels, comme sont ceux 
roumains, on doit dépasser les analyses basées sur le commentaire des données 
ethnographiques. Celles-ci, à leur tour, sont considérées par les spécialistes à 
travers le prisme des expériences acquises dans des communautés exotiques, 
répandues sur la planète entière, ayant des civilisations différentes et une mentalité 
magique, et disposaant de technologies archaïques. Le sens du sacrifice, les valeurs 
philosophiques, théologiques, symboliques, allégoriques de cet acte sacrificatoire 
sont bien nuancées et perçues différemment dans les communautés humaines. 

Etudiant les informations offertes par la remarquable monographie comparée 
réalisée par I. Taloş – Meşterul Manole. Contribuţie la studiul unei teme de folclor 
european -, on peut observer que dans la zone centrale et sud-est européenne, le 
motif du sacrifice d’un être humain (en le murant aux fondements) est associé 
notamment aux constructions civiles: une cité, un château, un pont, les plus connus 
étant le pont sur la rivière Arta – le pont d’Arta en Grèce – et celui de la cité Skutar 
(Skodra) en Albanie (Taloş, 1973: 107-136). Les variantes roumaines sont celles 
qui, pour la plupart, dans toutes les trois catégories – légende, noël, ballade - 
évoque l’immolation de la femme du grand maître aux fondements d’une église ou 
d’un monastère. Dans la typologie de la ballade bulgare sont mentionnées quelques 
variantes qui rappellent la construction d’une église aux fondements de laquelle est 
enterrée l’ombre de la femme du constructeur. Nous pensons que ces variantes sont 
plus récentes dans le folklore existant sur la rive droite du Danube et elles ne sont 

20

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

pas étrangères de l’influence roumaine, vu le mouvement constant des chanteurs 
professionnels au nord et au sud du Danube jusqu’il y a une demi-siècle. 

La préférence évidente d’associer le sacrifice à l’édification d’une demeure de 
culte chrétienne orthodoxe, manifestée par les créateurs roumains, confère à ces 
variantes une caractéristique particulière et introduit une coordonnée à 
significations profondément différentes de celles liées aux édifices civils. Selon M. 
Eliade « il s’agissait d’une revalorisation religieuse historiquement récente (le 
christianisme) d’un symbolisme archaïque ». 

Dans son ouvrage sur L’Histoire de la Dacie Transalpine, F. Sulzer mentionne 
le conte d’une mosquée construite sur la colline Mihai Vodă de Bucarest, qui s’est 
écroulée, et où l’on allait bâtir ultérieurement le Monastère Mihai Vodă. Le conte, 
atttesté à la fin du XVIII-e siècle, ne mentionne aucune immolation, mais il 
suggère la manière dont la volonté divine s’est manifestée: l’écroulement de la 
mosquée a constitué le signe que Dieu a montré au peuple que c’était une église 
qu’on devait construire là-bàs. 

On connaît de diverses sources la légende des Trei Ierarhi (Trois Prélats), la 
somptueuse église de Iassy, fondation du prince régnant Vasile Lupu, légende 
semblable à celle du Monastère d’Argeş ; aux fondements de cette église, auraient 
été murés également la femme et l’enfant de l’architecte constructeur qui, tout 
comme Manole, auraient essayé de s’envoler de la coupole et se seraient affalés 
dans la rivière se trouvant aux environs (Taloş, 1973: 40-41). 

La ballade connue sous le nom de Le Maître Manole ou Le Monastère d’Argiş 
est la ballade la plus répandue, ayant les plus nombreuses variantes attestées, peut-
être grâce au prestige imposé par la variante publiée par V. Alecsandri qui, tout 
comme le texte poétique de Mioriţa, fut, pendant un siècle et demie, l’une des 
lectures représentatives pour ce qu’on nomme d’habitude le folklore. Bien que 
beaucoup de ceux intéressés de la manière dont on pourrait associer un texte 
poétique orale à l’histoire des parages considèrent que cette ballade doit être liée 
aux événements dramatiques qui ont eu lieu pendant la construction du monastère 
de Curtea de Argeş, fondation du prince régnant de la Valachie, Neagoe Basarab, il 
y a assez d’arguments d’ordre historique et ethnologique qui nous déterminent 
d’accepter l’opinion de ceux qui affirment qu’il s’agit d’une actualisation d’une 
chanson plus ancienne, liée à l’édification de l’église Saint Nicolas Princier, sinon 
à une construction qui l’avait précédée. 

Les structures morphologiques des variantes roumaines sont groupées en 
quelques types: transylvains (de Bihor, Sălaj, Lăpuş, Bistriţa-Năsăud, Mureş, du 
sud de la Transylvanie), de Banat (Mehadia), d’Olténie-Valachie-Moldavie (Taloş, 
1973: 170-265), qui sont les plus développés en tant que structures poétiques et 
combinaison de motifs, entre ceux-ci se trouvant aussi la variante recueillie par G. 
Dem. Teodorescu du « ménétrier de Brăila », Petrea Creţul Şolcan, qui compte 824 
vers (Teodorescu, 1885: 520-529) . 

Comme nous avons déjà spécifié au début de notre étude, nous n’avons pas en 
vue les type de sacrifices faits pour édifier les constructions civiles, quoique ces 

21

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

sacrifices fussent d’ordre humain, animal, végétal ou d’autre type. Les preuves 
archéologiques sont nombreuses et bien représentées sur des aires géographiques 
étendues, dans le cadre des cultures archaïque ou moderne. Nous sommes intéressé 
uniquement au sens du message qui est transmis par le texte du conte chanté, 
consigné par écrit, dans toute son ampleur, seulement depuis le milieu du XIX-e 
siècle et indubitablement lié au complexe culturel féodal, à la cour princière. Il ne 
peut être analysé uniquement à travers le prisme de l’anecdotique immédiate et 
d’autant moins il ne peut être lié aux significations des sacrifices humains pratiqués 
pendant les époques archaïques. D’autre part, personne ne peut soutenir que ces 
sacrifices se fussent perpétués, comme gestes barbares, païens, dans un monde 
profondément chrétien comme était le monde roumain du Moyen Age. Un texte 
dont on suppose seulement que les racines remontent au XII-e – XIV-e siècles ne 
pourrait être analysé sans passer par cet ancien pont existant depuis 1000 ans, à 
cette époque-là, 2000 ans, aujourd’hui, que le christianisme a construit, en tant que 
religion qui révolutionne la conception de la vie et de la mort, de la norme sociale, 
de la législation, des notions de péché et de rachat etc. On doit tenir compte de ces 
valeurs, les repères selon lesquels nos ancêtres se guidaient et qui ont probablement 
créé, enrichi et perpétué, actualisé à chaque occasion favorable, le type-modèle de 
la ballade. Ces valeurs sont les plus rapprochées, dans le temps, des textes 
consignés, de la mentalité des créateurs et des colporteurs, et non pas celles qui 
sont reconstituées en segments disparates, fragments provenus de zones et de temps 
qui ne sont aucunement liés entre eux. L’ignoration des processus d’évolution des 
mentalités et de révolution de la pensée dans le temps historique, pour les peuples 
européens, ne peut apporter un gain réel pour comprendre leurs cultures. Aucune 
culture de l’Europe ne s’est ancrée dans la période archaïque, refusant le progrès et 
le sens du mouvement ascendent de la civilisation. La découverte périodique des 
informations relatives au passé appartient aux activités méticuleuses des savants – 
philologues, archéologues, épigraphistes - qui offrent au monde les résultats de 
leurs investigations. La compétence et l’habileté avec lesquelles ces connaissances 
sont assimilées et exploitées sont à la charge d’autres catégories d’intellectuels. 
Ceux-ci ne respectent pas toujours la chronologie des attestations et le spécifique 
des disciplines d’où ils prennent les données. Et la conception de certains 
intellectuels selon laquelle dans la culture orale des Européens et, implicitement, 
des Roumains, sont déposés, insensément et sans aucune liaison, des fragments de 
la pensée créatrice de l’homme, depuis le paléolithique jusqu’à présent, sans une 
nouvelle sémantique de ceux-ci, une restructuration et une actualisation, dans le but 
de les rendre utiles et de les adapter aux caractéristiques de chaque étape 
historique, nous semble difficile à argumenter. L’antiquité et ses mythes ont été 
plusieurs fois redécouverts et réactualisés en Europe et sur d’autres continents. 
Cela ne signifie pas que cette civilisation exemplaire s’est conservée, comme telle, 
dans les cultures orales. Si l’archétype – forme, style ou modèle caractéristique (en 
grec, typos signifie « marque ») de la pensée humaine – n’avait pas modifié et 
enrichi sa matière pour exprimer les valeurs et les sens le long de l’histoire de 

22

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

l’humanité, cela aurait signifié que l’homme était resté emprisonné dans les vérités 
de la révélation primaire. La société postindustrielle, avec toutes ses inventions, 
prouve le contraire. Les analystes doivent toujours tenir compte des processus de 
changement du moyen de communication le plus complexe et spécifiquement 
humain, le language articulé ; l’étude sommaire de la langue dans laquelle sont 
conservées et transmises les informations aujourd’hui, en 1900, 1800 ou 1700, 
prouve les grands changement y produits, les évolutions des sens, la « vie »  de la 
langue, qui reflète la « vie » de la société et qui montre combien alertes sont les 
mouvements dans la pensée et la connaissance des hommes, mais aussi combien 
stable, unificatrice et égalisatrice est la communication dans le cadre d’une 
communauté qui appartient à une confession, à une religion etc. Le langage est ici 
non seulement cohérent, mais il a aussi des valeurs symboliques et allégoriques 
universelles. 

Pour fixer la position détenue par le motif du sacrifice de l’édification dans la 
culture orale traditionnelle roumaine, nous faisons de nouveau référence à 
l’information contenue dans la synthèse réalisée par I. Taloş, où l’on peut lire: 
« murer les gens c’est une forme du sacrifice humain en général » [……] ; murer 
les genss suppose deux compartiments: « murer quelqu’un comme punition » 
[……] et le « sacrifice de l’édification » . « On sait bien que l’immolation des gens 
avait, dans les temps anciens, de nombreuses fonctions. On la commettait pour 
éviter les inondations, pour attirer le vent favorable aux voyages sur la mer ou pour 
gagner des guerres ; grâce à elle on espérait obtenir de riches récoltes, éloigner les 
épidémies, découvrir des trésors ou bien on faisait sonner une cloches muette ..» 
etc (Taloş, 1973: 111). Toutes ces circonstances où l’on prattique l’immolation 
d’un être humain ne sont pas attestées dans la tradition roumaine. Lorsqu’on mure 
une offrande ou un symbole du sacrifice humain par l’immolation de l’ombre et, 
plus récemment, d’une photographie, pour cimenter les murs d’une maison ou des 
dépendances, c’est plutôt le résultat d’un complexe de phénomènes d’acculturation 
et de renaissance des traditions du fonds passsif autochtone, qui n’est pas étranger 
du modèle exemplaire qu’a offert, le long des siècles, la ballade dédiée à 
l’édification du Monastère d’Argeş. 

Il y a des légendes qui racontent qu’on a muré des êtres vivants pour construire 
certains monastères ou églises en Allemagne (Alynth, Neuendorf, Celle, 
Ganderkesse, Sandel), en Lettonie (Lestenei, Smilten, Skrunda), en Estonie (S. 
Martens, Sissegal), en Suède (Marstrand), en France (la cathédrale de Strasbourg), 
en Russie (Kazan), en Hollande, en Bohême etc. Considérant le sacrifice humain 
pour la construction d’une demeure de culte comme une partie intégrante du 
sacrifice de l’édification, I. Taloş constate: « les légendes sur le sacrifice de 
l’édification semblent être inégalement répandues dans les différentes régions 
folkloriques ; si nous ne savons presque rien sur la présence de ce thème dans le 
folklore ibérique, norvégien, polonais et italien, en rêvanche on peut soutenir qu’il 
n’est pas connu en Finlande et en Hongrie ; le nombre des légendes de cette sorte 
est relativement réduit chez les Autrichiens, les Français, les Belges, les 

23

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Hollandais, les Danois, et il aumente d’une manière surprenante chez les Anglais, 
les Suédois, les Allemands, les Roumains, les Serbo-Croates ; ensuite, ces légendes 
sont presque inexistentes chez les Tchèques et les Slovaques, leur nombre 
augmente de nouveau chez les peuples balto-slaves, chez les Russes, les Géorgiens 
et les Arméniens ; enfin, il ne manque pas d’attestations – parfois assez 
nombreuses – en Chine, en Inde, au Cambodge, en Thaïlande, au Japon et même 
dans quelques régions africaines » (Taloş, 1973: 111-136). 

Dans ce contexte universel, la présence d’une histoire chantée sur la 
construction d’une église (d’un monastère) dans le folklore roumain est un 
événement d’exception. Le texte poétique chanté est une interprétation supérieure 
de l’information. Par rapport au texte en prose, le vers est, le plus souvent, 
dépendant ou déterminé par un rituel pour ne plus parler de la fonction exemplaire 
qu’il doit accomplir. Du point de vue fonctionnel, deux de ces trois catégories dans 
lesquelles se matérialisent le motif du sacrifice dans les constructions chez les 
Roumains, le noël et la ballade, dépassent la simple valeur informative, devenant 
des présences culturelles dans le temps sacré (le noël) ou cérémonial (la ballade). 
Pour se manifester de cette manière, les complexes folkloriques (texte, mélodie, 
contexte etc.) deviennent porteurs de certains messages beaucoup plus profonds, 
qui tiennent de la pensée théologique de la communauté. C’est pourquoi nous 
essaierons d’offrir, par la suite, une interprétation du message de la ballade (et non 
pas du noël, qui constituera la substance d’une autre analyse, dans le cadre des 
noëls funéraires) par la perspective du christianisme au nom duquel on a bâti les 
deux (trois) églises d’Argeş. 

Au début de l’Indiction, le nouvel an religieux orthodoxe, à savoir le 1-er 
septembre, on commémore le saint Siméon Stâlpnicul (martyrisé au pilier) et sa 
mère, Marthe. Ce n’est pas par hasard qu’on a choisi ce moment, quand la spirale 
du temps s’élève vers un nouveau cercle de la connaissance et la Parousie 
s’approche. Le pilier où Siméon est martyrisé préfigure la croix, l’arbre de la vie 
qui unit le ciel avec la terre et qui offre à l’homme mortel l’espoir de retrouver le 
Paradis perdu. Ni la présence féminine (la mère du saint) n’est pas accidentelle, 
celle-ci ayant la tâche d’attirer l’attention sur le rôle de la femme dans le processus 
de la rédemption. Le lendemain, 2 septembre, c’est le jour du saint Mamant, martyr 
dont les miracles et la vie exemplaire sont associés à la signification profondément 
théologique de la construction de la demeure de culte chrétienne, de l’église. La 
hagiographie de Siméon Metafrast (le X-e siècle) relate l’une des merveille qui se 
sont passées au tombeau du saint,  quand l’empereur Julien l’Apostat a voulu 
construire une église au-dessus de cet endroit « non pas animé par l’esprit 
orthodoxe, mais par la gloire illusoire et par hypocrisie […..] ; ce qu’on bâtissait 
pendant la journée s’écroulait dans la nuit [……]. Une telle merveille s’est passée 
au-dessus du tombeau du saint parce que celui-ci n’a pas voulu que que l’église fût 
construite par cet empereur apostat, qui certainement altérera la juste foi » (Vieţile 
sfinţilor). Selon la tradition chrétienne, l’église, la demeure où l’on célébrait le 
mystère eucharistique, se construisait sur l’emplacement où étaient enterrés les 

24

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

ossements des martyrs pour la foi ; aujourd’hui même, la sainte table de l’autel 
contient dans son corps des fragments de reliques. 

On retient de la hagiographie que l’initiateur de la construction était animé par 
orgueil et non pas par dévotion, qu’il allait devenir, bientôt, un « démolisseur » de 
la foi ; la mobilité permanente de la construction, son effondrement, contiennent le 
message transmis par  le saint aux gens sur la persécution en train de se déclencher. 
Toute l’action est centrée sur l’idée de péché et de paganisme, associés à la 
personnalité de Julien l’Apostat qui veut édifier l’église hors la juste foi. On ne 
peut faire aucune association avec l’ancienne croyance relative au besoin de 
racheter de l’esprit de l’endroit l’espace qui sera réorganisé par le maçonnage, ou 
celle relative à « l’animation » de la construction par l’immolation humaine. 

Dans la culture roumaine, les textes des hagiographes ont beaucoup circulé  le 
long des siècles, ayant audience dans tous les milieux sociaux. Créés souvent par 
des écrivains anonymes, à partir du III-e siècle après Jésus-Christ, ils sont attestés 
avant et après le XIV-e, lus sous la forme de certaines copies des manuscrits, 
inserés ensuite dans des écrits et éditions populaires. Pour beaucoup de fidèles, ils 
constituent même aujourd’hui des lectures préférées. L’information fournie par les 
hagiographes est complétée par celle des Ménologes, livres de culte qui se trouvent 
dans toutes les églises, d’où les fidèles apprennent les histoires sacrées des 
événements et les vies des saints comémorés ou fêtés tous les jours du calendrier 
chrétien. Dans le monde othodoxe sont atttestées aussi de belles icônes-ménologes, 
d’où les fidèles apprennent, par l’intermédiaire de l’image, les événements de 
référence de l’histoire de la rédemption. Les recueils de légendes sur la vie des 
saints, les Prologues, les Sermons forment toute une littératures ayant un rôle 
moralisateur, familière à tous les fidèles qui savent ou ne savent pas lire et écrire. 

L’histoire des miracles du martyr Mamant contient l’un des motifs clefs de 
notre noyau narratif: une église qu’on ne peut pas construire parce que ses  murs 
s’écroulent sans cesse par la volonté divine: « Dieu ne le veut pas ». Il est possible 
que ce texte, tout comme d’autres textes des Ménologes, des Prologues ou des 
recueils sur la vie des saints, fût utilisé dans les homélies prononcées dans l’église 
pour démasquer les péchés cachés de la vanité et de l’hypocrisie. 

Pour la brève analyse du texte poétique de la ballade, nous avons choisi la 
variante de Petrea Creţul Şolocan, recueillie par G. Dem Teodorescu en 1883, 
publiée dans le volume édité à Bucarest en 1885, que nous avons mentionné 
antérieurement. Pour cette analyse, il faut souligner ce que l’église représente et qui 
la construit ; les caractéristiques de l’endroit choisi pour la construction ; la 
personnalité du constructeur (Manole) et de celui qui initie la construction (Negru 
Vodă) ; la qualité et le rôle de la femme ; la consécration de la demeure de culte. 

Nous pensons que le premier commentaire doit se référer à la signification de 
l’église, à la valeur que l’acte de la construction d’un tel édifice puisse avoir. 

Le Bienheureux Augustin dit que « ce que représente l’âme pour le corps de 
l’homme, c’est ce que représente le Saint-Esprit pour le corps de Christ qui est 
l’Eglise ». Pour la foi chrétienne orthodoxe, « la pierre du sommet de l’angle de 

25

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

l’église » c’est Jésus-Christ. Dans les textes et les commentaires canoniques, 
l’église est nommée « la maison de Dieu, la cité de Dieu ». Dans la littérature 
théologique, l’église est considérée comme le mystère caché par Dieu dans 
l’éternité et découvert avec l’incarnation de Son Fils dans la personne de Jésus. 
Fondée par Dieu - Jésus-Christ, l’église est une « institution divino-humaine, qui 
travaille dans le monde par des moyens spirituels: les Ecritures, la Sainte Tradition, 
le culte liturgique et la grâce divine. Elles prolonge dans l’histoire, jusqu’à la fin 
des siècles, l’événement de l’incarnation de Dieu et de l’union hypostatique des 
deux esprits dans Sa Personne, en assumant la nature humaine même dans Son 
hypostase divine » (Mircea, 1984: 57). C’est pourquoi le prince légendaire, Negru-
Vodă, accompagné de l’équipe de constructeurs, cherche « Un emplacement pour 
le monastère/ Pour rester un prince d’heureuse mémoire ». Le prince même est, 
après le rituel du couronnement et de l’onction avec les saintes huiles, le 
représentant de Dieu dans le monde, consacré par cette cérémonie, qui agira d’une 
manière visible et terrestre dans le sens de la volonté et le pouvoir divin, le règne 
constituant un exercice du pouvoir en action. 

L’église est formée de la totalité de ceux baptisés, qui croient à Dieu. Les 
fondements spirituels de l’église sont porteurs de valeurs et de significations 
théologiques, philosophiques - d’ailleurs tout comme le texte poétique de notre 
chanson - dans le système de communication de la communauté chrétienne qui 
connaît la valeur et le sens de chaque élément de cette sorte. La demeure de culte, 
dans sa matérialité, offre le support physique qui est le porteur de significations. La 
première église, demeure de culte, a été la maison de Marie, la mère de Jean-
Marcu, où a eu lieu la « Cène » (Mircea, 1984; Branişte, 1993: 280-409). 

La présence féminine, invoquée toujours en relation avec le sacrifice dans notre 
ballade, est la porteuse de certaines connotations spéciales; par elle on fait la 
liaison entre l’acte de la restructuration, par construction, de l’espace devenu 
sauvage, représenté par ce « mur délaissé/et non achevé », et celui de son 
investissement avec sacralité, par l’édification de l’église et non pas d’un bâtiment 
laïque. La femme est le médiateur, tout comme Marie, la mère de Jésus, à l’égard 
de l’église; elle est nommée même la « mère de l’église ». En posant la pierre de 
fondation, à l’endroit où est murée dans le mur la femme du maître,  on commence, 
au fond, l’édification de l’église, le mouvement chaotique cesse, la construction 
acquiert de la stabilité. Maintenant il est possible de rassembler les membres de 
l’église dans ce « corps » qui réunit tous les fidèles. En ce qui concerne sa 
structure, l’église est comparée au corps humain formé de plusieurs « membres », 
étant nommée « le corps de Christ». En Christ, il n’y a pas de différences entre ces 
« membres », ni entre races, classes sociales ou sexes (Manolache, 1994: 79). 

La présence de l’église sacrifiée du maître aux fondements de la construction 
nous détermine à citer quelques remarques sur le rôle de la femme dans la 
rédemption, en rappelant le fait qu’après l’établissement du Saint-Esprit, la nature 
de Marie devient « un état supérieur nouveau, une nature divine, nature humaine 
dans laquelle le péché est mort…La nature humaine que Christ a prise de Marie est 

26

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

une nature dans laquelle la masculinité a été substituée par le Saint Esprit […..] sa 
nature humaine provenant de toute autre chose que la masculinité. Il n’a pas de 
père terrestre[……]. Le seul parent terrestre de Jésus est la Femme, la Sainte 
Vierge, qui lui offre la seule tissu humaine de laquelle Dieu prend son sang afin de 
s’incarner, le corps qu’il crucifiera,qu’il ressuscitera et ensuite élèvera au ciel, le 
corps qu’on nous offre sur les autels de Son Eglise. Seul par la femme « la matrice 
humaine est capable d’être dans la plus étroite union avec Dieu. […..] La femme 
chrétienne n’est plus la « fille d’Eve », mais la fille de Marie » […..]. Marie est 
« celle par laquelle le Logos reconstitue l’adhérence de l’être humain au divin 
[…..]. L’incarnation par l’intermédiaire de Marie est le reflet et l’accomplissement 
suprême de l’ontologie de l’amour entre Dieu et l’homme » (Manolache, 1994: 98-
101). 

La plupart des analyses des significations du texte partent du drame de la 
femme sacrifiée, mentie, affirment quelques-uns, en s’occupant presque d’une 
manière collatérale du héros qui a donné le nom à la ballade, Manole (Miclăuş, 
Manea etc.). Il serait intéressant de chercher, tant que les sources écrites le 
permettent, le statut des constructeurs d’églises dont le héros de la ballade faisait 
partie – ingénieurs, architectes – qui détenaient aussi les secrets des techniques de 
la construction des grandes cathédrales, des initiés, comme on pourrait les nommer 
dans le langage ethnologique moderne. En consultant les documents roumains 
médiévaux, information assez limitée d’ailleurs, nous avons constaté qu’on n’a 
gardé dans la mémoire collective que très rarement le nom des constructeurs, plus 
fréquemment le nom des peintres et toujours le nom des fondateurs. Ce sont eux 
qui, d’habitude, choisissent ou font don de l’endroit où l’église sera construite et 
toujours eux lui offre la dot. Cependant le texte de notre ballade, sans ignorer la 
personnalité du prince fondateur, place au centre de l’action le technicien qui 
construit. L’autorité et le pouvoir  de décision que détient le grand maître sont 
clairement mis en évidence dans le texte poétique ; c’est lui et non pas le prince qui 
décide où sera édifiée l’église: « Mon prince, Negru-Vodă,/Ici je choisis/Un 
emplacement/Pour un monastère ». C’est Manole qui reconnaît l’endroit indiqué 
par un porcher: « Oui, prince, j’ai vu/Par où j’ai passé/Un mur délaissé/Et non 
achevé » (Teodorescu, 1885: 520). La présence de ce personnage secondaire, 
apparemment insignifiant, nécessiterait une discussion spéciale. Nous nous 
limittons seulement à attirer l’attention sur la liaison existant entre la qualité de 
l’endroit d’être devenu sauvage et dévasté et la présence du troupeau de cochons, 
animaux de sacrifice dans le rituel de Noël ; dans le Nouveau Testament on raconte 
l’épisode de la guérison d’une personne possédée par les démons: ceux-ci sont 
envoyés par Jésus dans le troueau de cochons qui se jette dans la mer, sauvant ainsi 
l’âme malheureuse de cet homme, mais sacrifiant, cette fois également, cet animal 
« singulier » comme l’a dénommé la chercheuse française Claudia Vassa Fabre, 
qui lui a dédié un livre (La bête singulière, Paris, 1994). Si nous faisons la liaison 
entre  le texte de la ballade et la hagiographie du saint Mamant, nous pouvons 
affirmer que ce que le prince et les maîtres maçons cherchaient c’était un endroit 

27

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

où la foi avait été perdue et l’espace était dépouvu de sacralité et de sa fonction 
religieuse; ceux qui l’ont redécouvert ont assumé la tâche de le ramener à la forme 
agréée par Dieu, de le restructurer, de rebâtir l’église, de refaire l’unité que nous 
avons déjà mentionnée. 

Manole est le constructeur qui se sacrifie, tout comme Jésus, pour l’édification. 
Les autres travailleront sous sa direction. C’est pourquoi il est le plus propre du 
point de vue spirituel; c’est lui qui reçoit le message secret de la divinité et c’est 
toujours lui qui déchiffre la signification de ce message. En réalité, il ne s’agit pas 
uniquement du sacrifice de la femme du maître; le maître même est sacrifié juste au 
moment où la femme arrive à l’endroit où l’on bâtit le mur. D’après la loi 
chrétienne, lui et sa femme formaient un seul corps. Acceptant le sacrifice de sa 
femme, il accepte son propre sacrifice. Grand maître, sacerdoce en fait, il détient le 
mystère par lequel l’endroit désorganisé, plein de péchés, déritualisé peut acquérir 
de nouveau les qualités sacrées. Pareil à Jésus, Manole a la qualité de prêtre, celui 
qui sacrifie et qui est sacrifié pour remettre les péchés des autres: ceux qui ont fait 
que cet endroit soit dévasté, ceux qui se sont parjurés et ont trahi, ceux qui se sont 
avérés être plus près de la matière que de la spiritualité. Il est, en fait, « le chef » de 
tous. Il a ses doutes et ses moments de faiblesse, comme tout homme, quand il prie 
Dieu que sa femme soit empêchée, par un miracle, d’arriver au lieu de 
l’immolation, tout comme Jésus a prié Dieu d’éloigner, s’il était possible, l’épreuve 
douloureuse de la mort. Les variantes roumaines de la ballade présentent Manole 
crucifié là-haut, au clocher de l’église qu’il avait édifiée au prix de son propre 
sacrifice: « Il cloue ensuite/Le bardeau à six arêtes./Les clous sont en fer,/Les clous 
sont en acier/Et là où il plante les clous/Le sang jaillit./Il ne s’en soucie pas,/Car 
c’est la volonté de Dieu./Cloué ainsi, il s’envole/En battant les ailes […….] Tout à 
coup il tombe/Dans la vallée de la rivière d’Argeş,/Dans cette belle contrée,/Près 
du monastère ;/Là où il tombe/Il se change en croix/Pour que les passants se 
souviennent de lui » (Teodorescu, 1885: 529). Manole est un crucifié et, 
implicitement, un sacrifié. L’image de la croix en laquelle il s’est métamophosé le 
rapproche davantage de Jésus pour qui l’outil de torture est devenu l’autel de 
sacrifice en vue d’expier les fautes des mortels. Mouillée de son sang, la croix 
acquiert une grande sainteté. Dès qu’il est crucifié, la croix et Lui deviennent un 
tout. De la même manière, Manole devient un tout avec la croix de sa 
métamorphose. La croix devient le moyen de rachat et de réconciliation de 
l’homme avec Dieu. Le ciel et la terre font la paix. D’ailleurs son nom, Manole, 
vient du nom Emanuel, qui signifie « Dieu est avec nous ». L’image de Manole 
crucifié, ensanglanté et ensuite pétrifié a la valeur d’un acte de consécration de la 
construction en tant que demeure de culte et de l’endroit marqué de la croix qui 
doit le sacrer. 

Le voïvode fondateur est, aux côtés des « compagnons et des maçons », le plus 
« humain » des personnages de la ballade. Bien que la qualité de prince l’autorise à 
être « l’oint du Seigneur » et supérieur à tous les gens, il occupe une position 
inférieure à l’égard de Manole sur l’axe qui unit l’homme avec Dieu. Maître 

28

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

terrestre et autorité administrative, il a « droit de vie et de mort » sur ses sujets, 
droit qu’il exerce avec orgueil et faiblesse humaine. Pareil à l’empereur Julien 
l’Apostat, il semble édifier l’église par « vanité » personnelle; il veut que la 
construction soit unique: « Un beau monastère/Sans pareil au monde ». Negru 
Vodă semble avoir oublié ce que c’est réellement l’église, une demeure dédiée à 
Dieu et unissant tous les fidèles dans un seul corps. Mais puisque Manole s’est 
sacrifié avec tous les constructeurs (tels les apôtres et toujours comme eux 
prouvant certaines faiblesses humaines), et non pas avec les familles de ceux-ci, le 
péché de la vanité que le voïvode commet ne porte encore des préjudices à la 
solidité de la demeure de culte, et l’église ne s’écroule plus. Il est intéressant de 
retrouver la leçon sur le danger de la vanité dans l’ouvrage que C. Noica a nommé 
« le premier grand livre de la culture roumaine », Invăţăturile lui Neagoe Basarab 
către fiul său Teodosie (Les conseils de Neagoe Basarab à son fils Teodosie). 
Ensuite, l’auteur des  Conseils  consacre un chapitre spécial « au grand empereur 
Constantin, où il mentionne avec respect et admiration ses grands actes: 
l’édification des demeures de cultes et la vénération du bois de la croix et des gros 
clous avec lesquels Jésus avait été cloué. 

Negru Vodă n’a pas pu se détacher de sa qualité de dirigeant de « ce monde » et 
n’a pas compris que l’église n’est pas construite pour sa gloire mais pour Dieu et 
les gens. Quand Manole affirme qu’en édifiant ce beau monastère il a appris 
beaucoup de choses qui lui seront utiles pour construire « D’autres 
monastères,/Plus grands et plus beaux », il ne fait qu’offrir sa maîtrise, comme un 
présent, au maître suprême, au créateur. 

En essayant de déchiffrer les méandres de ce type d’analyse, j’ai commencé à 
me demander si cette ballade n’a pas été, au début, liée à un possible conflit 
interconfessionnel, consommé jadis dans la zone d’Argeş, ou à une dispute 
théologique de la catégorie de celles qui avaient troublé la paix des fidèles pendant 
le Moyen Age. Nous sommes convaincus qu’avec un petit effort on pourrait même 
trouver des sources documentaires sur lesquelles nous pourrions appuyer notre 
démonstration. Un point de départ serait la présence des chevaliers johannites pas 
loin de cet endroit, ainsi que l’existence de quelques ruines; les ethnologues ont 
moins réfléchi au rôle joué par ces établissements. 

Dans ce texte poétique, la femme, dans l’hypostase plénière d’épouse et mère, 
nous fait mettre sur le tapis, brièvement, l’un des thèmes sensibles du point de vue 
théologique, avec des implications tout à fait spéciales dans la problématique de la 
société contemporaine: quel est le rôle de la femme dans le processus de la 
rédemption, le rôle de la femme dans la famille et la société. 

La femme de Manole, partie de son « corps » spirituel, est copartageante dans le 
rachat, elle a un rôle fondamental dans la rémission des péchés parce que c’est elle 
qui est murée aux fondements, étant une préfiguration de Marie qui avait accepté 
de donner naissance à Dieu et qui avait été présente à la Pentecôte, aux côtés des 
apôtres, pour fonder l’église. D’ailleurs, on peut observer que l’endroit auquel est 
liée l’histoire chantée que nous commentons, Curtea de Argeş, détient une 

29

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

concentration remarquable de fonctions à implications liées au sacré, le long de 
toute l’histoire de la Valachie, et c’est toujours à cet endroit qu’on relie quelques 
présences féminines d’exception pour les chrétiens orthodoxes: Marie, la Sainte 
Vierge, à l’assomption de laquelle est liée la fête patronale du monastère fondé par 
Neagoe Basarab, siège épiscopal entre 1793 – 1949 et après 1990 ; la sainte 
Filofteia dont les reliques semblent être apportées depuis longtemps dans la localité 
devenue lieu de pèlerinage pour des centaines de miliers de fidèles; l’épouse de 
Neagoe Basarab, la princesse régnante Despina Miliţa qui, dit la tradition, aurait 
vendu ses bijoux pour terminer la construction de l’église et, enfin, l’histoire de la 
femme de Manole, qui s’est sacrifiée pour consolider l’église, présence qui est 
restée continuellement parmi les gens par la fontaine (ou la source) en laquelle elle 
s’est métamorphosée. L’espace ne permet pas de présenter d’autres symboles et 
emblèmes identifiés dans le texte poétique, mais nous faisons quand même un 
rapprochement entre cette source d’eau et la Source de la Guérison qui, dans 
l’iconographie, apparaît comme une eau jaillissant  par les quatre orifices du 
vaisseau d’où se lève l’image de Marie porteuse de Dieu. 

Nous avons affirmé que Manole se sacrifie soi-même par l’épouse et par son 
propre corps ; il se sacrifie aussi par son fils. L’enfant orphelin du maître est lui 
aussi un sacrifié. Manole confie son nouveau-né aux forces atmosphériques: « Si 
les fées le voient,/Elles se pencheront/ Et toutes lui donneront à téter ;/ S’il neige,/ 
La neige tombant l’oindra ;/ S’il pleut,/ La pluie le baignera ;/ Si le vent souffle,/ Il 
le bercera/ Et le doux bercement/ L’accompagnera jusqu’à ce qu’il grandisse » 
(Teodorescu). Ce texte, fréquemment cité dans les analyses, nous présente une 
mort symbolique: l’intégration du nouveau-né dans la création, son adoption par les 
énergies atmosphériques représentent le sacrifice à l’échelle cosmique et une autre 
hypostase de la consécration de la demeure de culte. C’est le dernier sacrifice que 
fait Manole pour donner de la stabilité à l’église édifiée pour Dieu et les hommes. 

Certes, cette analyse est réalisée dans une perspective moins familère aux 
ethnologues et nous sommes sûrs qu’elle sera considérée avec circonspection. 
Nous ne voulons pas opposer notre vision aux autres analyses, que nous inclurions, 
avec tout leur chargement de significations, dans une construction à plusieurs 
facettes et possibilités d’approche. Mais nous sommes convaincus que cette 
chanson ne se réfère pas, en premier lieu, au sacrifice pour l’édification ou pour la 
création d’une œuvre d’art ; elle est tout d’abord l’une des plus belles chansons qui 
raconte sur l’édification de l’église de Christ. 

 
Bibliographie 
Amzulescu, Al. I., 1983, Balada familială. Tipologie şi corpus de texte poetice, Bucureşti, 

(Colecţia Naţională de Folclor) 
Branişte, preot prof. dr. Ene, 1993, Liturgica generală cu noţiuni de artă bisericească, 

arhitectură şi pictură creştină, Bucureşti 
Brătulescu, Monica, 1981, Colinda românească, Bucureşti 

30

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Brill, Tony, 2005-2006, Tipologia legendei populare româneşti. 1. Legenda etiologică. 
Prefaţă de Sabina Ispas. Ediţie îngrijită şi studiu introductiv de I. Oprişan, Bucureşti, 
2005; 2. Legenda mitologică. Legenda religioasă. Legenda istorică, Bucureşti, 2006 

Budiş, Monica, 1999, Microcosmosul gospodăresc. Practici magice şi religioase de apărare, 
Bucureşti 

Eliade, Mircea, 1943, Comentarii la legenda Meşterului Manole, Bucureşti 
Învăţăturile lui Neagoe Basarab către fiul său Theodosie, ediţie facsimilată după unicul 

manuscris păstrat; transcriere; traducere în limba română şi studiu introductiv de prof. 
dr. G. Mihăilă, membru corespondent al Academiei Române; prefaţă de Dan 
Zamfirescu, Bucureşti 

Manolache, Anca, 1994, Problematica feminină în Biserica lui Hristos. Un capitol de 
antropologie creştină, Timişoara 

Mircea, pr. dr. Ioan, 1984, Dicţionar al Noului Testament. A-Z, Bucureşti 
Röhrich, Lutz, 1985, The quest of meaning in folk narrative research. What does meaning 

mean and what is the meaning of mean?, în Papers IV. The 8th Congres of ISFNR, 
Bergen 

Taloş, Ion, 1973, Meşterul Manole. Contribuţie la studiul unei teme de folclor european, 
Bucureşti 

Teodorescu, G. Dem., 1885, Poesii populare române. Culegere de..., Bucuresci

31

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:19:53 UTC)
BDD-A205 © 2013 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

