
 

Le Pré Spirituel, parole d’édification 

Lucreţia VASILESCU 

A rich source of information documenting the monastic life of the first Chrisian centuries, 
the Spiritual Meadow ( the Leimonarion) provides details that illustrate the authenticity of 
the holy life led by the monks in the Eastern Mediterranean basin (Egypt, Palestine, Sinai).  
These monk’s spiritual doctrine is manifested especially in their deeds. John Moschus 
presents the outward life of the monks in order to reveal their inner one, their souls, their 
concerns, their struggle, their virtues: « The more one suffers outwardly, the more he 
blossoms inwardly ». Poverty, obedience, charity, detachment from material goods, 
frugality of food and drink, fasting, manual labor accompany this life at once harsh and 
mysterious. To these monks, asceticism is also communion. The essential is not to do this or 
that, but to do what God Himself suggests or commands to us, through His representative. 
Then the respective deed represents a voluntary offering and, therefore, the monk performs 
spiritual work. The pages of the Spiritual Meadow are rosary beads of soul edification . 
 
Keywords: The Spiritual Meadow, monk life, ascetism, spiritual teachings  
 

Source féconde de documentation sur la vie monastique des premiers siècles 
chrétiens, Le Pré spirituel offre des faits illustrant l’authenticité de la vie sainte des 
moines dans le bassin méditerranéen oriental  (Égypte, Palestine, Sinaï). 

L’expérience des hommes vertueux présentée dans l’Histoire Lausiaque et le 
Patérique couvre les IVe et Ve siècles (les années 300 – 450), celle du Pré 
Spirituel les années 550 – 620. Jean Moschus affirme lui-même dans l’introduction 
de l’ouvrage : « J’ai fait une vaste et fidèle collection, recueillant à la manière des 
abeilles très adroites les édifiantes actions des Pères » (p. 46).  

L’auteur explique lui-même le titre du livre : « Si par la grâce du Christ ils [les 
saintes gens] étaient tous également aimés de notre Dieu, pourtant les uns et les 
autres étaient parés de la beauté et du charme de vertus différentes. Cueillant parmi 
elles de belles fleurs et prenant en ce pré intact de quoi tresser une couronne, je te 
la présente, mon fidèle enfant, et par toi à tous. C’est pourquoi j’ai intitulé le 
présent ouvrage le Pré, en raison du charme et du parfum qui sont en lui, comme 
aussi de l’utilité qu’y trouveront les lecteurs. Car la vie vertueuse et l’honnêteté des 
mœurs ne consiste pas seulement à méditer les choses  divines ni à avoir de bonnes 
pensées et à s’y tenir volontiers, mais il y faut ajouter la description des vertus des 
autres » (Introduction, p. 45-46). 

La doctrine spirituelle de ces moines se dévoile surtout dans leurs 
actes. Moschus présente la  vie  extérieure des moines pour découvrir celle 
intérieure, leurs âmes, leurs préoccupations, leurs luttes, leurs vertus, car « Plus 
l’homme souffre à l’extérieur, plus fleurit l’homme à l’intérieur ».  

 

519

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)
BDD-A201 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

L’expérience de Jean Moschus, source du Pré Sprirituel 
Jean Moschus1, surnommé Eucratas2 (du grec ευκρατας c’est-à-dire le 

tempérant) est « un des hommes dont l’œuvre, par sa célébrité au cours des siècles, 
a éclipsé l’auteur » 3. 

Des informations sur la vie de Jean Moschus se retrouvent dans l’écrit de 
Photius, Bibliotheca (Migne, Patr. Gr., t. CIII, col. 668), dans un écrit anonyme 
(reproduction dans la Bibliotheca veterum Patrum, Paris 1624, traduction latine 
dans Migne, Patr. Lat., t. LXXXIV, col. 119-122) et dans le Pré Spirituel4.  

Selon Photius, Moschus  est né à Damas, au milieu du VIe siècle. Il embrasse la 
vie monastique au monastère Saint Théodose, proche de Jérusalem. Devenant 
anachorète, il se consacre à la vie ascétique à la laure de Pharan et ensuite à Saint 
Sabas. Au début du règne de Tibère, accompagné de son ami Sophrone, il 
commence à visiter les centres monastiques de Sinaï et d’Égypte : « Sous le règne 
de l’empereur et fidèle César Tibère, nous sommes allés à Oasis » (chap. 112)5 ; 
« J’ai pris mon maître Sophrone et nous sommes allés à la laure située à dix-huit 
milles d’Alexandrie » (ch. 110) ; « Moi et mon compagnon Sophrone, étant à 
Alexandrie, nous sommes allés un jour à l’église de Théodose » (chap. 111). Les 
menaces de l’invasion des Perses déterminent Jean Moschus d’aller vers d’autres 
contrées : Palestine, Phénicie, Syrie, Cilicie et encore Égypte.   

En Égypte, Moschus et son compagnon luttent contre l’hérésie monophysite et 
ramènent à l’orthodoxie de nombreux sectateurs de Sévère d’Antioche (chap. 106, 
p. 153-154). En 614, les Perses s’emparent de Jérusalem et Moschus et Sophrone 
partent pour Rome. Le temps de grands voyages était terminé. Depuis une 
cinquantaine d’années, Jean Moschus récoltait une documentation abondante et le 
moment pour rédiger son Pré Spirituel était venu. Le livre est dédie à son 
inséparable disciple et ami Sophrone : « Accepte le présent ouvrage, mon saint et 
fidèle fils, Sophrone. Car tu y trouveras les vertus des saintes gens qui ont brillé de 
notre temps et qui, selon le mot du psalmiste, "ont été plantés le long des cours 
d’eau" (Ps. 1, 3) » (Introduction p. 45).  

Jean Moschus est mort au début de la VIIIe indiction (619 ou 634). Sophrone, 
selon le désir de son maître d’être enterré au Mont Sinaï, a fait embarquer le corps 
de Moschus, mais arrivé à Ascalon, les incursions sarrasines l’empêchent 

                                                 
1 Moschus est la forme latine du nom, Moschos celle grecque, Mosch française et Moschu ou 

Mosh roumaine. 
2 Eviratus dans les textes latins. 
3 M. –J. Rouët de Journel, S. J. « Introduction » dans Jean Moschus, Le pré spirituel, Les Éditions 

du Cerf, Paris, 2006, p. 7. 
4 M. –J. Rouët de Journel considère que la meilleure biographie de Moschus écrite jusqu’à présent 

est celle donnée par R. P. S. Vailhé dans les Échos d’Orient, t. V, déc. 1901, p. 107-116.  
5 Les citations sont extraites de l’édition Jean Moschus, Le Pré Spirituel, Sources chrétiennes no. 

12, Les Éditions du Cerf, Paris, 2006, ch. 112, p. 163. 

520

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)
BDD-A201 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

d’atteindre le Sinaï. Et Moschus fut enterré dans le cimetière du monastère de Saint 
Théodose pour reposer là où il avait commencé sa vie religieuse6. 

 
Le Pré Spirituel dans la culture roumaine7 
Le texte du Pré Spirituel a circulé en Roumanie, surtout en manuscrits, dans des 

traductions grecques, latines et slavonnes. Les 25 manuscrits se retrouvant dans la 
Bibliothèque de l’Académie Roumaine8 ne sont pas tous complets, beaucoup de 
fragments étant sous la forme de miscellanées. Des extraits du Pré spirituel ont 
circulé dans les Pays Roumains dès le XVe siècle, copiés en slavon 

Parmi ces manuscrits, contenant différentes histoires des vies d’ermites, les plus 
connus sont9 :  

Le manuscrit no. 1314, copié à Braşov en 1774, inclut Le Pré Spirituel avec 219 
chapitres. Les notes accompagnant le texte donnent plusieurs informations 
indiquant Ioanes Mosh comme l’auteur du livre et expliquant le sens métaphorique 
du titre. Pour la présente traduction réalisée par le diacre Radu Duma a été utilisée 
une version latine, celle grecque étant incomplète. Le manuscrit a eu plusieurs 
possesseurs, étant mentionnés un certain Nicolaie Damian en 1774, Nicolaie, « 
serviteur de Dieu »10, en 1820 (peut-être le même personnage), Marinache Popovici 
en 1882. 

Le manuscrit no. 2481, un « beau livre, intitulé aussi "Le Nouveau Paradis" », 
copié par le même Radul Duma en 1777, a eu plusieurs propriétaires : Gheorghe 
Duma de Bucarest, en 1803, ensuite l’évêque Ioanichie qui l’offre le 24 septembre 
1831 à la communauté du skyte Ghighiu. Les notes sont un témoignage de la 
préoccupation des princes et de la hiérarchie ecclésiastique des Pays Roumains 
d’avoir des livres édités en roumain « pour l’effort dans l’enseignement des choses 
utiles et dignes d’être apprises »11. 
                                                 

6 Des informations sur la vie et l’œuvre de Jean Moschus se retrouvent aussi dans Derwas J. 
Chitty, Pustia, cetatea lui Dumnezeu.O introducere în studiul monahismului egiptean şi palestinian 
din timpul imperiului creştin, version roumaine Gheorghe Fedorovici, Sophia, Bucureşti, 2010 et 
Christoph von Schonborn, Sofronie al Ierusalimului. Viaţa monahală şi mărturisirea 
doctrinară,version roumaine traducere Mariuca et Adrian Alexandrescu, Anastasia, 2007. 

7 Les manuscrits du Pré Spirituel dans d’autres langues sont en nombre considérable dans les 
bibliothèques des grandes capitales du monde et particulièrement à Mont Athos. 

8 L’édition princeps du Pré Spirituel était une traduction en italien parue à Venise en 1475, 
réalisée par Ambroise Traversari. Cette traduction donne le titre et l’auteur du livre. En 1558 le livre 
est traduit et imprimé en latin. Le nombre de manuscrits de la Bibliothèque Roumaine est donné dans 
plusieurs publications : Remus Rus, Dicţionar enciclopedic de literatură creştină din primul mileniu, 
Editura Lidia, Bucureşti, 2003, p. 419; Arhid. Prof. Dr. Constantin Voicu, Patrologie şi literatură 
patristică, t. III, Editura Basilica a Patriarhiei Române, Bucureşti, 2010, p. 67; Pr. Prof. dr. T. 
Bodogae, « Studiu introductiv » dans Ioan Moschu, Limonariu…, p. 14. 

9 Ioanichie Bălan, «Circulaţia Lavsaiconului şi Limonariului în manuscrise româneşti» in BOR, 
no. 9-12, 1979, p. 1189-1192. Les manuscrits y analysés sont enregistrés par Gabriel Ştrempel dans 
Catalogul manuscriselor româneşti, B.A.R., 1-1600, Bucureşti, 1978 et Copişti de manuscrise 
româneşti, Bucureşti, 1959.  

10 Ioanichie Bălan, «Circulaţia..., p. 1189. 
11 Ioanichie Bălan, «Circulaţia..., p. 1190. 

521

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)
BDD-A201 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Le manuscrit no. 2485, identique au précédent, copié en 1780 par le même 
diacre de Braşov. 

Le manuscrit no. 3560, traduit du serbe par « l’humble et pécheur archimandrite 
Vartolomei Mazăreanu » et copié au monastère Bisericani en 1800 par le moine 
Theofilact12. Vartolomei avait intitulé ce livre, l’un des plus recherchés pour 
l’édification spirituelle, „Doux enseignement ou pré fleuri”. 

D’autres manuscrits ont appartenu à des monastères comme ceux de Neamtz13 
(no. 1979, du XVIIIe siècle), de Cernica (no. 1995, début du XIXe siècle). 

Des fragments du Pré Spirituel se retrouvent dans des recueils contenant les 
vies des saints (par exemple, le manuscrit no. 2786, intitulé Patérique). 

La première version éditée en roumain date de 1991 et est due au père 
professeur Dumitru Fecioru ; l’appareil critique est rédigé par le père professeur 
Teodor Bodogae14. 

 
Jean Moschus et l’école du désert 
« Désert! Terme fascinant pour ceux qui possèdent le goût de l’alliance, de la 

montagne des révélations, de la parole reçue dans le coeur, des étérnelles 
fiançailles dont l’amour est avide. Peu importe le passage par la "terre aride et 
ravinée, de sécheresse et de ténèbres" (Jérémie 2, 6), les tentations qu’il faudra 
surmonter, la solitude, voire déréliction. Un jour arrivera où "l’eau jaillira dans la 
steppe inculte, où la terre sèche deviendra un étang, où le pays de la soif se 
changera en sources" (Isaïe 35, 6-7)15. » Le désert est un lieu d’élection, 
mystérieux, où ciel et Terre s’unissent.  

Pour chaque « père du désert » il y avait un départ pour gagner un « ailleurs », 
pour le rendre « autre ». Le départ sur le chemin du désert est un acte libre, c’est 
une peregrination ascetica, la naissance de l’autre. Le désert c’est l’espace qui 
n’appartient pas au moine ; celui-ci n’y erre pas impuissant, il y participe à une 
autre réalité, différente de l’existence profane. C’est le dépassement d’une 
frontière, c’est la recherche désespérée de la porte de sortie qui donne accès sur un 
ailleurs, sur son cœur ; c’est une recherche douloureuse, pleine de courage, 
d’audace et de souffrances pour briser les liens avec le monde extérieur. Vivre au 
désert, sous la conduite d’un abbé (abba), sous sa protection, s’enrichichir de sa 
sagesse, signifie vivre une profonde transformation intérieure. 

Pour celui qui cherche la voie du salut, la rencontre avec ces bienheureux vivant 
au désert était plus qu’une fenêtre lumineuse ; elle était l’ouverture vers le cœur et 
la possibilité d’y voir clair les faiblesses et l’insouciance.  
                                                 

12 Gabriel Ştrempel, Copişti de manuscrise româneşti, Bucureşti, 1959, dans Ioanichie Bălan, 
«Circulaţia..., p. 1191.  

13 Constantin Voicu donne comme première traduction en roumain celle de 1814 réalisée à 
Neamtz par Veniamin Costachi (Arhid. Prof. Dr. Constantin Voicu, Patrologie şi literatură patristică, 
t. III, Editura Basilica a Patriarhiei Române, Bucureşti, 2010, p. 67.  

14 Ioan Moshu, Limonariu sau Livada duhovnicească, Episcopia Ortodoxă Română, Alba Iulia, 
1991. 

15 Marie-Madeleine Davy, Le désert intérieur, Éditions Albin Michel, Paris, 1985, p. 16-17. 

522

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)
BDD-A201 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Jean Moschus avait besoin de l’école du désert pour que son âme se remplisse 
de la divine sagesse ; il a connu la grande liberté du désert, mais aussi ses dangers. 
Il a subi, dans son évolution spirituelle, « l’action divine transformant le libre 
arbitre en soumission à l’Esprit pour le service de l’Eglise »16. Il avait bien 
compris, comme autrefois Pallade, ce que signifiait « Fuir les gens, mêmes 
croyants, dont la conversation est stérile, n’apportant aucun fruit »17.  

Le Pré Spirituel est un des documents importants pour la connaissance de la vie 
monastique des premiers siècles chrétiens et de la sagesse de ces hommes vertueux 
qui ont vécu éloignés du monde, dans le désert, mais priant pour le monde. 
L’auteur a connu lui-même l’expérience profonde de la vie des monastères, 
Moschus étant le témoin de la paternité des tentations que ceux appelés les « pères 
au désert » ont su dépasser. Les voyages lui ont permis de connaître la vie 
exemplaire de ces hommes d’une haute spiritualité : l’abbé Jean de Pétra, l’abbé 
Théodule, l’abbé Jean l’anachorète, surnommé le Rouge, Théodose du Rocher 
(Scopélos), l’abbé Isidore l’higoumène, etc.  

Les anachorètes s’enfonçaient dans le désert  pour fuir les mauvaises pensées, la 
vaine gloire, pour mener à bonne fin leur renoncement au monde, aux richesses, 
aux plaisirs terrestres et à la vanité humaine et pour n’exister que devant les yeux 
de Dieu. Jésus Christ, le Fils Unique de Dieu avait Lui-même donné l’exemple de 
la retraite au désert, en manifestant ouvertement devant le tentateur Sa fidélité à 
Son Père : « Retire-toi, Satan ! Car il est écrit : Le Seigneur ton Dieu tu adoreras et 
c’est à Lui seul que tu rendras un culte » (Matthieu 4, 10). L’anachorète voulait 
être seul avec Dieu, vivre sous la surveillance du Père céleste. Il comprenait que le 
désert n’est que le passage par la mort donnant accès à une nouvelle alliance. 

 
Le Pré Spirituel et la vie monastique 
Chaque histoire du Pré Spirituel parle des exigences fondamentales de la 

vocation des moines : fuite des hommes, amour du silence, humilité ; chaque 
histoire est une leçon à portée universelle. « Un frère interrogea l’abbé Olympe, 
prêtre de la laure de l’abbé Gérasime : "Dis-moi une sentence." L’abbé lui 
répondit : "Ne te tiens pas parmi les hérétiques, sois maître de ta langue et de ton 
ventre, et partout où tu seras, dis toujours : Je suis un étranger » (chap. 12).  

La dévotion des anciens moines au Christ était exemplaire : « Ce que j’ai à vous 
dire, le voici : "Nuit et jour je ne regarde rien d’autre que Notre Seigneur Jésus-
Christ suspendu sur la croix". Et grandement édifiés, ils se retirèrent » (chap. 64). 
Tout le spirituel échappe aux investigations, les histoires du Pré nous laissent 
entrevoir les réalités de ce monde invisible dans lequel vivaient les Pères : « il vit le 
prêtre crucifié pour ainsi dire sur le Christ, et celui qui lui était apparu lui dit : 

                                                 
16 Nicolas Molinier, Ascèse, contemplation et ministère, Spiritualité Orientale, no. 64, Abbaye de 

Bellefontaine, 1995, p. 18.  
17 Paladie, Istoria lausiacă (Lavsaicon), (traducere, introducere şi note Preotul Prof. Dr. Dumitru 

Stăniloae), Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 2007, p. 
17. 

523

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)
BDD-A201 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

"Vois en quelle gloire il est. Glorifie donc celui qui glorifie ceux qui aiment en 
vérité" » (chap. 65). 

La question essentielle pour ceux qui quittaient et pour ceux qui restaient dans 
le monde était comment se sauver. Si pour la plupart des chrétiens le salut est un 
but lointain, « pour les moines il est le but unique, dernier et premier, voulu et 
recherché de la façon la plus immédiate, la fin à atteindre de la manière la plus 
rapide et la plus sûre »18. La voie du salut, la voie royale, la voie la plus directe, la 
plus courte et la plus sûre pour parvenir au but, c’est la voie qui chemine dans le 
désert, impliquant l’abandon de la famille, de tous les biens d’ici-bas, le 
renoncement définitif au mariage et à toute possession terrestre. Un moine de grand 
renom, originaire d’Égypte, recommandait aux disciples : « Tu fais bien, mon 
enfant, de renoncer au monde et de sauver ton âme. Habitez donc dans une cellule, 
où vous voudrez ; vivez seulement dans la sobriété, dans le calme, priant sans 
cesse, et j’ai espoir, mon enfant, que Dieu vous enverra sa science pour éclairer vos 
esprits » (chap. 110). Ce renoncement au monde, l’éloignement des tentations qui 
abaissent l’âme était connu et reconnu comme absolument essentiel et 
indispensable: « Mes enfants, si vous voulez être sauvés, fuyez les hommes. Car 
aujourd’hui nous ne cessons pas d’aller à toutes les portes et de parcourir toute la 
ville et la campagne pour chercher à faire abondante provision d’avarice et de 
vaine gloire, et pour remplir nos âmes de vanité » (chap. 110).  

Dans le langage des Pères du désert, l’expression "labeur corporel" embrasse 
toute l’ascèse corporelle, le travail des mains, les restrictions de nourriture et de 
sommeil, tout ce qui entrave le repos du corps et assure la liberté à l’âme « Garde-
moi en vie et délivre-moi ! J’ai fait de toi mon refuge, ne me déçois pas ! Intégrité 
et droiture me préservent, car je T’attends » (Ps 25, 20). Jeûne et labeur allaient de 
paire : « Il y avait un moine, nommé Conon, Cilicien de race, qui habitait dans le 
monastère de notre saint Père Théodose, l’archimandrite. Il fut durant trente-cinq 
ans fidèle à cette règle : il ne mangeait qu’une fois la semaine du pain et de l’eau, il 
travaillait sans cesse, et il ne quittait pas l’église » (chap. 22). 

Il y avait un labeur de l’humilité pour satisfaire à celui de la charité : l’abbé 
Marc « travaillait nuit et jour d’après des commandements du Christ, et il donnait 
tout aux pauvres et ne recevait quoi que ce soit de personne. Les amis du Christ, 
apprenant cela, venaient pour lui faire la charité, et lui, il disait : "Je n’accepte rien, 
car le travail de mes mains me nourrit, moi et ceux qui viennent à moi pour 
l’amour de Dieu" » (chap. 13). « L’essentiel n’est pas de faire telle ou telle chose, 
mais bien faire une chose que Dieu Lui-même nous suggère ou qu’Il nous dicte par 
son représentant. Le cœur rempli d’une infinie compassion pour les acteurs de la 
vie, ayant pitié de leurs âmes, le moine (ou le futur moine) effectuait de diverses 
actions charitables : labourait et ensemençait le champ d’un pauvre, distribuait des 
pains et de l’eau, portait les fardeaux des gens, réparait les chaussures trouées d’un 
homme ou d’une femme, offrait son vêtement (chap. 24). L’action du moine est 
                                                 

18 Dom L. Regnault, « Introduction » dans Les Sentences des Pères du désert, Abbaye Saint-
Pierre de Solesmes, Sarthe, 1966, p. 7. 

524

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)
BDD-A201 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

une chose qui se présente comme une offrande volontaire et de ce point de vue il 
fait œuvre spirituelle : « Vois ma misère et ma peine. » (Ps 25, 18). Selon les 
paroles du psaume, les moines associent humilité et labeur, labeur et charité, 
humilité et charité.  

Il n’y a pas de longues listes de préceptes, de vertus et d’observances dans les 
histoires du Pré Spirituel. Le jeûne et la prière étaient des pratiques courantes : « A 
propos de l’abbé Marc, anachorète, qui demeurait près du monastère de Penthucla, 
on disait que durant soixante-neuf ans il garda la pratique de jeûner des semaines 
entières, en sorte que certains pensaient qu’il n’avait pas de corps. » (chap. 13) De 
même le moine Théodule « jeûnait tous les jours et ne dormait jamais sur le côté » 
(chap. 23).  

Le moine veille toujours sur lui-même pour ne pas déplaire à Dieu. La peur de 
Dieu, le début de la sagesse selon les paroles bibliques, détermine l’anachorète de 
surveiller ses pensées qui frappent à la porte du cœur. La prière et la psalmodie 
devaient occuper sa pensée, en l’aidant ainsi à garder la pureté du cœur. La prière 
était pour les Pères du désert « l’arme par excellence de la lutte spirituelle, car les 
anachorètes avaient la conscience de la nécessité d’être aidés par Dieu dans cette 
lutte contre le mal.  Par rapport aux ascètes païens, ils comptaient avant tout sur la 
grâce divine»19. La prière pour les amis et pour les ennemis était, et l’est encore, la 
force du moine. Ainsi, l’abbé Conon, higoumène de Penthucla, était-il en danger 
d’être tué par les Hébreux. « Ayant tiré l’épée, ils coururent vers le moine. Ils 
s’approchèrent et levaient les mains pour le frapper. Et leurs mains demeurèrent en 
l’air, immobiles. Le moine fit une prière pour eux, et ils s’en allèrent joyeux et 
remercièrent Dieu » (chap. 16). 

Jean Moschus a saisi la valeur du silence pour les Pères du désert, le sens caché 
de la pratique de cette vertu. « Si la parole ferme, par précision et limitation, le 
silence ouvre et enlève les limites. Le silence n’est pas tout simplement le vide, 
c’est le vide qui résonne étant bien rempli, c’est le vide plein de sens »20. Le silence 
est conçu premièrement comme « une relation entre l’homme et le monde […] une 
relation de l’homme comme récepteur avec tout ce qui existe et émetteur réel de 
sens »21. C’est dans ce sens que l’on peut comprendre le silence des anachorètes. 
Ils ne disent rien sans utilité « Qui a mis une porte à ses oreilles, comme le 
bienheureux ? Qui a enchaîné sa langue, comme notre Père ? » se demande le 
disciple Théodose, à son tour « homme bon, doux et humble » (chap. 109). L’abbé 
Théodose qui avait  vécu trente-cinq ans en solitude a fait lui aussi du silence une 
arme de lutte contre les tentations, « jeûnant deux jours de suite et gardant 
entièrement le silence, sans parler à personne. Si  parfois il avait quelque chose à 
dire, il le faisait par signes » (chap. 67). 

                                                 
19 Lucien Regnault, Viaţa cotidiană a Părinţilor deşertului în Egiptul secolului IV, Editura Deisis, 

Sibiu, 1997, p. 137. 
20 George Remete, Cunoaşterea prin tăcere, Reîntregirea, Alba-Iulia, 2011, p. 10. 
21 Op. cit., p. 17. 

525

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)
BDD-A201 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Il y a dans le Pré Spirituel des histoires qui illustrent les miracles de la foi 
ardente qui accompagnaient la vie quotidienne des gens. La guérison des maladies 
incurables, la multiplication du blé (chap. 28), le miracle de la sainte eucharistie 
devant un hérétique (chap. 29). Il y avait des miracles faits en l’absence du père : 
« Un jour donc la femme [une femme chrétienne qui creusait un puits à ses frais] 
voit quelqu’un qui lui dit : "Envoie chercher l’image de l’abbé Théodose à 
Scopélos, et par lui Dieu te donnera de l’eau." La femme ayant aussitôt envoyé 
deux hommes prit l’image du saint et la descendit dans le puits. Et sur-le-champ 
l’eau sortit, au point de remplir la moitié du puits. Ceux qui tirèrent l’image de 
l’eau nous apportèrent de cette eau ; nous en bûmes tous et glorifiâmes Dieu »  

(chap. 81). 
 
Conclusions 
La célébrité de ce livre a été immense ; les récits et les conseils y inclus ne 

concernent pas uniquement les moines, « le message apporté par sa spiritualité 
contient un souffle de renouveau spirituel pour tout homme de toutes les couches 
de la société »22.  

Ceux qui vivent dans une communauté monastique connaissent les conseils 
évangéliques ; ce qu’ils désirent c’est un guide pour mieux choisir le bon chemin 
dans la multitude des possibilités. Et le Pré Spirituel s’avère en être un.  

Lieu de combat et de labeur, le désert est le paradis des Pères, lieu de la 
familiarité divine23. Au paradis, Adam et Eve ont perdu l’amitié de Dieu par leur 
désobéissance. Par l’obéissance, les Pères du désert recouvrent cette amitié et ces 
relations affectueuses avec le Créateur qui faisaient tout le charme de la vie 
paradisiaque24. Le désert est devenu par la sainteté de ses habitants un paradis, mais 
un paradis qui reste terrestre. 

La doctrine spirituelle de ces moines se dévoile surtout dans leurs 
actes. Moschus présente la vie extérieure des moines pour découvrir celle 
intérieure, leurs âmes, leurs préoccupations, leurs luttes, leurs vertus : « Plus 
l’homme souffre à l’extérieur, plus fleurit l’homme à l’intérieur ». La pauvreté, 
l’obéissance, la charité, le détachement des biens matériels, l’austérité dans la 
nourriture et la boisson, le jeûne, le travail accompagnent cette existence dure et 
mystérieuse à la fois. L’ascèse signifie aussi pour ces moines la communion. 

Les pages du Pré spirituel sont les chapelets des sentences d’édification de 
l’âme, le seul et l’unique remède était (et l’est encore) le service amoureux du 
Christ jusqu’à la mort. 
 
 
 
 
                                                 

22 Pr. Prof. dr. T. Bodogae, « Studiu introductiv » dans Ioan Moschu, Limonariu…, p. 14.  
23 Le sous-titre du Pré Spirituel est le Nouveau Paradis. 
24 Dom L. Regnault, « Introduction…, p. 19-20. 

526

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)
BDD-A201 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Bibliographie 
Chitty, Derwas J., Pustia, cetatea lui Dumnezeu.O introducere în studiul monahismului 

egiptean şi palestinian din timpul imperiului creştin, version roumaine Gheorghe 
Fedorovici, Sophia, Bucureşti, 2010 

Davy, Marie-Madeleine, Le désert intérieur, Éditions Albin Michel, Paris, 1985 
Molinier, Nicolas, Ascèse, contemplation et ministère, Spiritualité Orientale, no. 64, 

Abbaye de Bellefontaine, 1995  
Moschus, Jean, Le pré spirituel, Les Éditions du Cerf, Paris, 2006. 
Moshu, Ioan, Limonariu sau Livada duhovnicească, Episcopia Ortodoxă Română, Alba 

Iulia, 1991 
Paladie, Istoria lausiacă (Lavsaicon), edition de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura 

Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 2007 
Regnault, Lucien, Viaţa cotidiană a Părinţilor deşertului în Egiptul secolului IV, Editura 

Deisis, Sibiu, 1997 
Remete, George, Cunoaşterea prin tăcere, Reîntregirea, Alba-Iulia, 2011 
Rus, Remus, Dicţionar enciclopedic de literatură creştină din primul mileniu, Editura 

Lidia, Bucureşti, 2003  
Voicu, Constantin, Patrologie şi literatură patristică, t. III, Editura Basilica a Patriarhiei 

Române, Bucureşti, 2010 
Von Schonborn, Christoph, Sofronie al Ierusalimului. Viaţa monahală şi mărturisirea 

doctrinară, version roumaine Mariuca et Adrian Alexandrescu, Anastasia, 2007 
 

527

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)
BDD-A201 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

