Le Pré Spirituel, parole d’édification

Lucretia VASILESCU

A rich source of information documenting the monastic life of the first Chrisian centuries,
the Spiritual Meadow ( the Leimonarion) provides details that illustrate the authenticity of
the holy life led by the monks in the Eastern Mediterranean basin (Egypt, Palestine, Sinai).
These monk’s spiritual doctrine is manifested especially in their deeds. John Moschus
presents the outward life of the monks in order to reveal their inner one, their souls, their
concerns, their struggle, their virtues: « The more one suffers outwardly, the more he
blossoms inwardly ». Poverty, obedience, charity, detachment from material goods,
frugality of food and drink, fasting, manual labor accompany this life at once harsh and
mysterious. To these monks, asceticism is also communion. The essential is not to do this or
that, but to do what God Himself suggests or commands to us, through His representative.
Then the respective deed represents a voluntary offering and, therefore, the monk performs

spiritual work. The pages of the Spiritual Meadow are rosary beads of soul edification .

Keywords: The Spiritual Meadow, monk life, ascetism, spiritual teachings

Source féconde de documentation sur la vie monastique des premiers siccles
chrétiens, Le Pré spirituel offre des faits illustrant I’authenticité de la vie sainte des
moines dans le bassin méditerranéen oriental (Egypte, Palestine, Sinai).

L’expérience des hommes vertueux présentée dans 1’Histoire Lausiaque et le
Patérique couvre les IVe et Ve siecles (les années 300 — 450), celle du Pré
Spirituel les années 550 — 620. Jean Moschus affirme lui-méme dans I’ introduction
de ’ouvrage : « J’ai fait une vaste et fidéle collection, recueillant a la maniére des
abeilles trés adroites les édifiantes actions des Péres » (p. 46).

L’auteur explique lui-méme le titre du livre : « Si par la grace du Christ ils [les
saintes gens] étaient tous également aimés de notre Dieu, pourtant les uns et les
autres étaient parés de la beauté et du charme de vertus différentes. Cueillant parmi
elles de belles fleurs et prenant en ce pré intact de quoi tresser une couronne, je te
la présente, mon fidele enfant, et par toi a tous. C’est pourquoi j’ai intitulé le
présent ouvrage le Pré, en raison du charme et du parfum qui sont en lui, comme
aussi de ’utilité qu’y trouveront les lecteurs. Car la vie vertueuse et I’honnéteté des
meeurs ne consiste pas seulement a méditer les choses divines ni a avoir de bonnes
pensées et a s’y tenir volontiers, mais il y faut ajouter la description des vertus des
autres » (Introduction, p. 45-46).

La doctrine spirituelle de ces moines se dévoile surtout dans leurs
actes. Moschus présente la vie extérieure des moines pour découvrir celle
intérieure, leurs ames, leurs préoccupations, leurs luttes, leurs vertus, car « Plus
I’homme souffre a I’extérieur, plus fleurit ’homme a I’intérieur ».

519

BDD-A201 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)



L’expérience de Jean Moschus, source du Pré Sprirituel

Jean Moschus', surnommé Eucratas’ (du grec eukrataV c’est-a-dire /le
tempérant) est « un des hommes dont I’ceuvre, par sa célébrité au cours des siécles,
a éclipsé I’auteur »°.

Des informations sur la vie de Jean Moschus se retrouvent dans 1’écrit de
Photius, Bibliotheca (Migne, Patr. Gr., t. CIII, col. 668), dans un écrit anonyme
(reproduction dans la Bibliotheca veterum Patrum, Paris 1624, traduction latine
dans Migne, Patr. Lat., t. LXXXIV, col. 119-122) et dans le Pré Spirituel".

Selon Photius, Moschus est né a Damas, au milieu du Vle siécle. Il embrasse la
vie monastique au monastére Saint Théodose, proche de Jérusalem. Devenant
anachoréte, il se consacre a la vie ascétique a la laure de Pharan et ensuite & Saint
Sabas. Au début du régne de Tibeére, accompagné de son ami Sophrone, il
commence & visiter les centres monastiques de Sinai et d’Egypte : « Sous le régne
de I’empereur et fidéle César Tibére, nous sommes allés a Oasis » (chap. 112)°;
« J’ai pris mon maitre Sophrone et nous sommes allés a la laure située a dix-huit
milles d’Alexandrie » (ch. 110); « Moi et mon compagnon Sophrone, étant a
Alexandrie, nous sommes allés un jour a I’église de Théodose » (chap. 111). Les
menaces de I’invasion des Perses déterminent Jean Moschus d’aller vers d’autres
contrées : Palestine, Phénicie, Syrie, Cilicie et encore Egypte.

En Egypte, Moschus et son compagnon luttent contre 1’hérésie monophysite et
ramenent a 1’orthodoxie de nombreux sectateurs de Sévére d’Antioche (chap. 106,
p- 153-154). En 614, les Perses s’emparent de Jérusalem et Moschus et Sophrone
partent pour Rome. Le temps de grands voyages était terminé. Depuis une
cinquantaine d’années, Jean Moschus récoltait une documentation abondante et le
moment pour rédiger son Pré Spirituel était venu. Le livre est dédie a son
inséparable disciple et ami Sophrone : « Accepte le présent ouvrage, mon saint et
fidéle fils, Sophrone. Car tu y trouveras les vertus des saintes gens qui ont brillé de
notre temps et qui, selon le mot du psalmiste, "ont été plantés le long des cours
d’eau" (Ps. 1, 3) » (Introduction p. 45).

Jean Moschus est mort au début de la VIlle indiction (619 ou 634). Sophrone,
selon le désir de son maitre d’étre enterré au Mont Sinai, a fait embarquer le corps
de Moschus, mais arrivé a Ascalon, les incursions sarrasines |’empéchent

' Moschus est la forme latine du nom, Moschos celle grecque, Mosch frangaise et Moschu ou
Mosh roumaine.

2 Eviratus dans les textes latins.

3 M. -J. Rouét de Journel, S. J. « Introduction » dans Jean Moschus, Le preé spirituel, Les Editions
du Cerf, Paris, 2006, p. 7.

* M. —J. Rouét de Journel considére que la meilleure biographie de Moschus écrite jusqu’a présent
est celle donnée par R. P. S. Vailhé dans les Echos d’Orient, t. V, déc. 1901, p- 107-116.

5 Les citations sont extraites de 1’édition Jean Moschus, Le Pré Spirituel, Sources chrétiennes no.
12, Les Editions du Cerf, Paris, 2006, ch. 112, p- 163.

520

BDD-A201 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)



d’atteindre le Sinai. Et Moschus fut enterré dans le cimetiére du monastére de Saint
Théodose pour reposer 1a oul il avait commencé sa vie religieuse’.

Le Pré Spirituel dans la culture roumaine’

Le texte du Pré Spirituel a circulé en Roumanie, surtout en manuscrits, dans des
traductions grecques, latines et slavonnes. Les 25 manuscrits se retrouvant dans la
Bibliothéque de 1’ Académie Roumaine® ne sont pas tous complets, beaucoup de
fragments étant sous la forme de miscellanées. Des extraits du Pré spirituel ont
circulé dans les Pays Roumains dés le XVe siécle, copiés en slavon

Parmi ces manuscrits, contenant différentes histoires des vies d’ermites, les plus
connus sont” :

Le manuscrit no. 1314, copié & Brasov en 1774, inclut Le Pré Spirituel avec 219
chapitres. Les notes accompagnant le texte donnent plusieurs informations
indiquant loanes Mosh comme I’auteur du livre et expliquant le sens métaphorique
du titre. Pour la présente traduction réalisée par le diacre Radu Duma a été utilisée
une version latine, celle grecque étant incompléte. Le manuscrit a eu plusieurs
possesseurs, étant mentionnés un certain Nicolaie Damian en 1774, Nicolaie, «
serviteur de Dieu »'’, en 1820 (peut-étre le méme personnage), Marinache Popovici
en 1882.

Le manuscrit no. 2481, un « beau livre, intitulé aussi "Le Nouveau Paradis" »,
copié par le méme Radul Duma en 1777, a eu plusieurs propriétaires : Gheorghe
Duma de Bucarest, en 1803, ensuite I’évéque loanichie qui I’offre le 24 septembre
1831 & la communauté du skyte Ghighiu. Les notes sont un témoignage de la
préoccupation des princes et de la hiérarchie ecclésiastique des Pays Roumains
d’avoir des livres édités en roumain « pour I’effort dans 1’enseignement des choses
utiles et dignes d’étre apprises » '

% Des informations sur la vie et ’ceuvre de Jean Moschus se retrouvent aussi dans Derwas J.
Chitty, Pustia, cetatea lui Dumnezeu.O introducere in studiul monahismului egiptean si palestinian
din timpul imperiului crestin, version roumaine Gheorghe Fedorovici, Sophia, Bucuresti, 2010 et
Christoph von Schonborn, Sofionie al Ilerusalimului. Viata monahala §i marturisirea
doctrinara,version roumaine traducere Mariuca et Adrian Alexandrescu, Anastasia, 2007.

7 Les manuscrits du Pré Spirituel dans d’autres langues sont en nombre considérable dans les
bibliothéques des grandes capitales du monde et particulierement &8 Mont Athos.

§ L>édition princeps du Pré Spirituel était une traduction en italien parue a Venise en 1475,
réalisée par Ambroise Traversari. Cette traduction donne le titre et ’auteur du livre. En 1558 le livre
est traduit et imprimé en latin. Le nombre de manuscrits de la Bibliothéque Roumaine est donné dans
plusieurs publications : Remus Rus, Dicfionar enciclopedic de literaturda crestina din primul mileniu,
Editura Lidia, Bucuresti, 2003, p. 419; Arhid. Prof. Dr. Constantin Voicu, Patrologie si literaturd
patristica, t. 111, Editura Basilica a Patriarhiei Romane, Bucuresti, 2010, p. 67; Pr. Prof. dr. T.
Bodogae, « Studiu introductiv » dans loan Moschu, Limonariu..., p. 14.

? Toanichie Bilan, «Circulatia Lavsaiconului si Limonariului in manuscrise romanesti» in BOR,
no. 9-12, 1979, p. 1189-1192. Les manuscrits y analysés sont enregistrés par Gabriel Strempel dans
Catalogul manuscriselor romdnesti, B.AR., 1-1600, Bucuresti, 1978 et Copisti de manuscrise
romdnesti, Bucuresti, 1959.

10 Joanichie Bilan, «Circulatia..., p. 1189.

" Joanichie Bilan, «Circulatia..., p. 1190.

521

BDD-A201 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)



Le manuscrit no. 2485, identique au précédent, copi¢ en 1780 par le méme
diacre de Brasov.

Le manuscrit no. 3560, traduit du serbe par « I’humble et pécheur archimandrite
Vartolomei Mazéreanu » et copié au monastere Bisericani en 1800 par le moine
Theofilact'’. Vartolomei avait intitulé ce livre, I’un des plus recherchés pour
I”édification spirituelle, ,,Doux enseignement ou pré fleuri”.

D’autres manuscrits ont appartenu a des monastéres comme ceux de Neamtz'
(no. 1979, du XVllle siécle), de Cernica (no. 1995, début du XIXe siécle).

Des fragments du Pré Spirituel se retrouvent dans des recueils contenant les
vies des saints (par exemple, le manuscrit no. 2786, intitulé Patérique).

La premi¢re version éditée en roumain date de 1991 et est due au pere
professeur Dumitru Fecioru ; I’appareil critique est rédigé par le pére professeur
Teodor Bodogae'.

Jean Moschus et I’école du désert

« Désert! Terme fascinant pour ceux qui possédent le golt de ’alliance, de la
montagne des révélations, de la parole regue dans le coeur, des étérnelles
fiangailles dont I’amour est avide. Peu importe le passage par la "terre aride et
ravinée, de sécheresse et de téncbres" (Jérémie 2, 6), les tentations qu’il faudra
surmonter, la solitude, voire déréliction. Un jour arrivera ou "I’eau jaillira dans la
steppe inculte, ou la terre séche deviendra un étang, ou le pays de la soif se
changera en sources" (Isaie 35, 6-7)"°. » Le désert est un lieu d’élection,
mystérieux, ou ciel et Terre s’unissent.

Pour chaque « pére du désert » il y avait un départ pour gagner un « ailleurs »,
pour le rendre « autre ». Le départ sur le chemin du désert est un acte libre, c’est
une peregrination ascetica, la naissance de [’autre. Le désert c’est I’espace qui
n’appartient pas au moine ; celui-ci n’y erre pas impuissant, il y participe a une
autre réalité, différente de I’existence profane. C’est le dépassement d’une
fronticre, c’est la recherche désespérée de la porte de sortie qui donne acces sur un
ailleurs, sur son cceur; c’est une recherche douloureuse, pleine de courage,
d’audace et de souffrances pour briser les liens avec le monde extérieur. Vivre au
désert, sous la conduite d’un abbé (abba), sous sa protection, s’enrichichir de sa
sagesse, signifie vivre une profonde transformation intérieure.

Pour celui qui cherche la voie du salut, la rencontre avec ces bienheureux vivant
au désert était plus qu’une fenétre lumineuse ; elle était 1I’ouverture vers le cceur et
la possibilité d’y voir clair les faiblesses et 1’insouciance.

12 Gabriel Strempel, Copisti de manuscrise romdnesti, Bucuresti, 1959, dans loanichie Balan,
«Circulatia..., p. 1191.

13 Constantin Voicu donne comme premiére traduction en roumain celle de 1814 réalisée a
Neamtz par Veniamin Costachi (Arhid. Prof. Dr. Constantin Voicu, Patrologie si literatura patristicd,
t. III, Editura Basilica a Patriarhiei Roméane, Bucuresti, 2010, p. 67.

! Toan Moshu, Limonariu sau Livada duhovniceascd, Episcopia Ortodoxd Roména, Alba lulia,
1991.

15 Marie-Madeleine Davy, Le désert intérieur, Editions Albin Michel, Paris, 1985, p. 16-17.

522

BDD-A201 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)



Jean Moschus avait besoin de 1’école du désert pour que son ame se remplisse
de la divine sagesse ; il a connu la grande liberté du désert, mais aussi ses dangers.
Il a subi, dans son évolution spirituelle, « I’action divine transformant le libre
arbitre en soumission a 1’Esprit pour le service de 1’Eglise »'®. 1l avait bien
compris, comme autrefois Pallade, ce que signifiait « Fuir les gens, mémes
croyants, dont la conversation est stérile, n’apportant aucun fruit »'’.

Le Pre Spirituel est un des documents importants pour la connaissance de la vie
monastique des premiers siécles chrétiens et de la sagesse de ces hommes vertueux
qui ont vécu éloignés du monde, dans le désert, mais priant pour le monde.
L’auteur a connu lui-méme I’expérience profonde de la vie des monastcres,
Moschus étant le témoin de la paternité des tentations que ceux appelés les « péres
au désert » ont su dépasser. Les voyages lui ont permis de connaitre la vie
exemplaire de ces hommes d’une haute spiritualité : ’abbé Jean de Pétra, 1’abbé
Théodule, 1’abbé Jean 1’anachoréte, surnommé le Rouge, Théodose du Rocher
(Scopélos), I’abbé Isidore 1’higoumeéne, etc.

Les anachorétes s’enfongaient dans le désert pour fuir les mauvaises pensées, la
vaine gloire, pour mener a bonne fin leur renoncement au monde, aux richesses,
aux plaisirs terrestres et a la vanité humaine et pour n’exister que devant les yeux
de Dieu. Jésus Christ, le Fils Unique de Dieu avait Lui-méme donné 1’exemple de
la retraite au désert, en manifestant ouvertement devant le tentateur Sa fidélité a
Son Pére : « Retire-toi, Satan ! Car il est écrit : Le Seigneur ton Dieu tu adoreras et
c’est a Lui seul que tu rendras un culte » (Matthieu 4, 10). L’anachoréte voulait
étre seul avec Dieu, vivre sous la surveillance du Pére céleste. Il comprenait que le
désert n’est que le passage par la mort donnant acces a une nouvelle alliance.

Le Pré Spirituel et 1a vie monastique

Chaque histoire du Pré Spirituel parle des exigences fondamentales de la
vocation des moines : fuite des hommes, amour du silence, humilité ; chaque
histoire est une lecon a portée universelle. « Un frere interrogea 1’abbé Olympe,
prétre de la laure de 1’abbé Gérasime: "Dis-moi une sentence." L’abbé lui
répondit : "Ne te tiens pas parmi les hérétiques, sois maitre de ta langue et de ton
ventre, et partout ou tu seras, dis toujours : Je suis un étranger » (chap. 12).

La dévotion des anciens moines au Christ était exemplaire : « Ce que j’ai a vous
dire, le voici : "Nuit et jour je ne regarde rien d’autre que Notre Seigneur Jésus-
Christ suspendu sur la croix". Et grandement édifiés, ils se retirérent » (chap. 64).
Tout le spirituel échappe aux investigations, les histoires du Pré nous laissent
entrevoir les réalités de ce monde invisible dans lequel vivaient les Péres : « il vit le
prétre crucifi¢ pour ainsi dire sur le Christ, et celui qui lui était apparu lui dit:

'S Nicolas Molinier, Ascése, contemplation et ministére, Spiritualité Orientale, no. 64, Abbaye de
Bellefontaine, 1995, p. 18.

'7 Paladie, Istoria lausiacd (Lavsaicon), (traducere, introducere si note Preotul Prof. Dr. Dumitru
Staniloae), Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2007, p.
17.

523

BDD-A201 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)



"Vois en quelle gloire il est. Glorifie donc celui qui glorifie ceux qui aiment en
vérité" » (chap. 65).

La question essentielle pour ceux qui quittaient et pour ceux qui restaient dans
le monde était comment se sauver. Si pour la plupart des chrétiens le salut est un
but lointain, « pour les moines il est le but unique, dernier et premier, voulu et
recherché de la fagon la plus immédiate, la fin a atteindre de la maniere la plus
rapide et la plus sire »'®. La voie du salut, la voie royale, la voie la plus directe, la
plus courte et la plus siire pour parvenir au but, ¢’est la voie qui chemine dans le
désert, impliquant 1’abandon de la famille, de tous les biens d’ici-bas, le
renoncement définitif au mariage et a toute possession terrestre. Un moine de grand
renom, originaire d’Egypte, recommandait aux disciples : « Tu fais bien, mon
enfant, de renoncer au monde et de sauver ton ame. Habitez donc dans une cellule,
ou vous voudrez ; vivez seulement dans la sobriété, dans le calme, priant sans
cesse, et j’ai espoir, mon enfant, que Dieu vous enverra sa science pour éclairer vos
esprits » (chap. 110). Ce renoncement au monde, 1’éloignement des tentations qui
abaissent 1’ame était connu et reconnu comme absolument essentiel et
indispensable: « Mes enfants, si vous voulez étre sauvés, fuyez les hommes. Car
aujourd’hui nous ne cessons pas d’aller a toutes les portes et de parcourir toute la
ville et la campagne pour chercher a faire abondante provision d’avarice et de
vaine gloire, et pour remplir nos ames de vanité » (chap. 110).

Dans le langage des Péres du désert, 1’expression "labeur corporel” embrasse
toute 1’ascese corporelle, le travail des mains, les restrictions de nourriture et de
sommeil, tout ce qui entrave le repos du corps et assure la liberté a I’ame « Garde-
moi en vie et délivre-moi ! J’ai fait de toi mon refuge, ne me décois pas ! Intégrité
et droiture me préservent, car je T attends » (Ps 25, 20). Jeline et labeur allaient de
paire : « Il y avait un moine, nommé Conon, Cilicien de race, qui habitait dans le
monastére de notre saint Pére Théodose, 1’archimandrite. Il fut durant trente-cing
ans fidele a cette régle : il ne mangeait qu’une fois la semaine du pain et de I’eau, il
travaillait sans cesse, et il ne quittait pas 1’église » (chap. 22).

Il y avait un labeur de I’humilité pour satisfaire a celui de la charité : 1’abbé
Marc « travaillait nuit et jour d’aprés des commandements du Christ, et il donnait
tout aux pauvres et ne recevait quoi que ce soit de personne. Les amis du Christ,
apprenant cela, venaient pour lui faire la charité, et lui, il disait : "Je n’accepte rien,
car le travail de mes mains me nourrit, moi et ceux qui viennent & moi pour
I’amour de Dieu" » (chap. 13). « L’essentiel n’est pas de faire telle ou telle chose,
mais bien faire une chose que Dieu Lui-méme nous suggere ou qu’ll nous dicte par
son représentant. Le cceur rempli d’une infinie compassion pour les acteurs de la
vie, ayant piti¢ de leurs ames, le moine (ou le futur moine) effectuait de diverses
actions charitables : labourait et ensemengait le champ d’un pauvre, distribuait des
pains et de I’eau, portait les fardeaux des gens, réparait les chaussures trouées d’un
homme ou d’une femme, offrait son vétement (chap. 24). L’action du moine est

'® Dom L. Regnault, « Introduction » dans Les Sentences des Péres du désert, Abbaye Saint-
Pierre de Solesmes, Sarthe, 1966, p. 7.

524

BDD-A201 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)



une chose qui se présente comme une offrande volontaire et de ce point de vue il
fait ceuvre spirituelle : « Vois ma misére et ma peine. » (Ps 25, 18). Selon les
paroles du psaume, les moines associent humilité et labeur, labeur et charité,
humilité et charité.

Il n’y a pas de longues listes de préceptes, de vertus et d’observances dans les
histoires du Pré Spirituel. Le jelne et la pricre étaient des pratiques courantes : « A
propos de I’abbé Marc, anachoréte, qui demeurait prés du monastére de Penthucla,
on disait que durant soixante-neuf ans il garda la pratique de jeliner des semaines
entiéres, en sorte que certains pensaient qu’il n’avait pas de corps. » (chap. 13) De
méme le moine Théodule « jelinait tous les jours et ne dormait jamais sur le c6té »
(chap. 23).

Le moine veille toujours sur lui-méme pour ne pas déplaire a Dieu. La peur de
Dieu, le début de la sagesse selon les paroles bibliques, détermine 1’anachoréte de
surveiller ses pensées qui frappent a la porte du cceur. La pricre et la psalmodie
devaient occuper sa pensée, en 1’aidant ainsi a garder la pureté du cceur. La priére
¢tait pour les Péres du désert « I’arme par excellence de la lutte spirituelle, car les
anachorétes avaient la conscience de la nécessité d’étre aidés par Dieu dans cette
lutte contre le mal. Par rapport aux ascétes paiens, ils comptaient avant tout sur la
grace divine»'. La priére pour les amis et pour les ennemis était, et I’est encore, la
force du moine. Ainsi, ’abbé¢ Conon, higouméne de Penthucla, était-il en danger
d’étre tué par les Hébreux. « Ayant tiré 1’épée, ils coururent vers le moine. Ils
s’approcherent et levaient les mains pour le frapper. Et leurs mains demeurérent en
I’air, immobiles. Le moine fit une priére pour eux, et ils s’en allérent joyeux et
remercierent Dieu » (chap. 16).

Jean Moschus a saisi la valeur du silence pour les Péres du désert, le sens caché
de la pratique de cette vertu. « Si la parole ferme, par précision et limitation, le
silence ouvre et enléve les limites. Le silence n’est pas tout simplement le vide,
¢’est le vide qui résonne étant bien rempli, c¢’est le vide plein de sens »*’. Le silence
est congu premierement comme « une relation entre I’homme et le monde [...] une
relation de ’homme comme récepteur avec tout ce qui existe et émetteur réel de
sens »*'. C’est dans ce sens que I’on peut comprendre le silence des anachorétes.
Ils ne disent rien sans utilité « Qui a mis une porte a ses oreilles, comme le
bienheureux ? Qui a enchainé sa langue, comme notre Pére ? » se demande le
disciple Théodose, a son tour « homme bon, doux et humble » (chap. 109). L’abbé
Théodose qui avait vécu trente-cing ans en solitude a fait lui aussi du silence une
arme de lutte contre les tentations, «jelinant deux jours de suite et gardant
entiérement le silence, sans parler a personne. Si parfois il avait quelque chose a
dire, il le faisait par signes » (chap. 67).

' Lucien Regnault, Viata cotidiand a Paringilor desertului in Egiptul secolului IV, Editura Deisis,
Sibiu, 1997, p. 137.

2 George Remete, Cunoasterea prin ticere, Reintregirea, Alba-Iulia, 2011, p. 10.

2 op. cit., p. 17.

525

BDD-A201 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)



Il y a dans le Pre Spirituel des histoires qui illustrent les miracles de la foi
ardente qui accompagnaient la vie quotidienne des gens. La guérison des maladies
incurables, la multiplication du blé (chap. 28), le miracle de la sainte eucharistie
devant un hérétique (chap. 29). Il y avait des miracles faits en I’absence du pére :
« Un jour donc la femme [une femme chrétienne qui creusait un puits a ses frais]
voit quelqu’un qui lui dit: "Envoie chercher I'image de 1’abbé Théodose a
Scopélos, et par lui Dieu te donnera de 1’eau." La femme ayant aussitdt envoyé
deux hommes prit I’image du saint et la descendit dans le puits. Et sur-le-champ
I’eau sortit, au point de remplir la moitié du puits. Ceux qui tirérent I’image de
I’eau nous apportérent de cette eau ; nous en blimes tous et glorifidmes Dieu »
(chap. 81).

Conclusions

La célébrité de ce livre a ét€¢ immense ; les récits et les conseils y inclus ne
concernent pas uniquement les moines, « le message apporté par sa spiritualité
contient un souffle de renouveau spirituel pour tout homme de toutes les couches
de la société »**.

Ceux qui vivent dans une communauté monastique connaissent les conseils
¢vangéliques ; ce qu’ils désirent c’est un guide pour mieux choisir le bon chemin
dans la multitude des possibilités. Et le Pré Spirituel s’avére en étre un.

Lieu de combat et de labeur, le désert est le paradis des Péres, lieu de la
familiarité divine™. Au paradis, Adam et Eve ont perdu I’amitié¢ de Dieu par leur
désobéissance. Par I’obéissance, les Péres du désert recouvrent cette amitié€ et ces
relations affectueuses avec le Créateur qui faisaient tout le charme de la vie
paradisiaque™. Le désert est devenu par la sainteté de ses habitants un paradis, mais
un paradis qui reste terrestre.

La doctrine spirituelle de ces moines se dévoile surtout dans leurs
actes. Moschus présente la vie extérieure des moines pour découvrir celle
intérieure, leurs ames, leurs préoccupations, leurs luttes, leurs vertus: « Plus
I’homme souffre a ’extérieur, plus fleurit I’homme & I’intérieur ». La pauvretg,
I’obéissance, la charité, le détachement des biens matériels, ’austérité dans la
nourriture et la boisson, le jeline, le travail accompagnent cette existence dure et
mystérieuse a la fois. L’ascése signifie aussi pour ces moines la communion.

Les pages du Pré spirituel sont les chapelets des sentences d’édification de
I’ame, le seul et I'unique remeéde était (et 1’est encore) le service amoureux du
Christ jusqu’a la mort.

2 pr. Prof. dr. T. Bodogae, « Studiu introductiv » dans loan Moschu, Limonariu..., p. 14.
2 Le sous-titre du Pré Spirituel est le Nouveau Paradis.
% Dom L. Regnault, « Introduction..., p. 19-20.

526

BDD-A201 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)



Bibliographie

Chitty, Derwas J., Pustia, cetatea Iui Dumnezeu.O introducere in studiul monahismului
egiptean §i palestinian din timpul imperiului cregstin, version roumaine Gheorghe
Fedorovici, Sophia, Bucuresti, 2010

Davy, Marie-Madeleine, Le désert intérieur, Editions Albin Michel, Paris, 1985

Molinier, Nicolas, Ascése, contemplation et ministére, Spiritualit¢ Orientale, no. 64,
Abbaye de Bellefontaine, 1995

Moschus, Jean, Le pré spirituel, Les Editions du Cerf, Paris, 2006.

Moshu, loan, Limonariu sau Livada duhovniceascd, Episcopia Ortodoxa Romana, Alba
Tulia, 1991

Paladie, Istoria lausiaca (Lavsaicon), edition de Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Editura
Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2007

Regnault, Lucien, Viata cotidiana a Parintilor degertului in Egiptul secolului IV, Editura
Deisis, Sibiu, 1997

Remete, George, Cunoasterea prin tacere, Reintregirea, Alba-lIulia, 2011

Rus, Remus, Dictionar enciclopedic de literatura crestina din primul mileniu, Editura
Lidia, Bucuresti, 2003

Voicu, Constantin, Patrologie si literatura patristica, t. 111, Editura Basilica a Patriarhiei
Romane, Bucuresti, 2010

Von Schonborn, Christoph, Sofronie al lerusalimului. Viata monahald si marturisirea
doctrinard, version roumaine Mariuca et Adrian Alexandrescu, Anastasia, 2007

527

BDD-A201 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 05:38:04 UTC)


http://www.tcpdf.org

