
SEMIOTICĂ 

Dana-Luminiţa Teleoacă 

COMUNICAREA NON-VERBALĂ  
ÎNTR-O PERSPECTIVĂ SEMIOTICĂ:  

METAFORA GESTUALĂ ÎN TEXT/CONTEXT RELIGIOS 

1. PRECIZĂRI PRELIMINARE 

Codurile folosite în actele de comunicare nu sunt exclusiv verbale (cum pare 
să indice denumirea funcţiei jakobsoniene, cf. funcţie metalingvistică), motiv 
pentru care unii cercetători1 au propus denumirea de funcţie metasemică. Astfel 
denumită, funcţia respectivă va acoperi nu numai ceea ce intră sub incidenţa 
‘lingvisticului’, ci toate semnele cu relevanţă într-un act de comunicare, mai exact, 
tot ceea ce poate fi pus în ecuaţia ‘semnificant – semnificat’, prin urmare, şi gesturile.  

Analiza pe care ne propunem s-o întreprindem în studiul de faţă va susţine – 
sperăm – justeţea observaţiilor formulate mai sus: textul religios ales spre 
investigaţie, un manual catihetic (de învăţătură creştină ortodoxă), are drept 
obiectiv didactic nu numai decodarea la nivelul cuvântului (sub aspect formal şi 
semantic), ci şi interpretarea semnificaţiei unor coduri non-verbale (şi chiar 
paraverbale2) care acompaniază verbalul. Limitarea învăţăturii creştine la secvenţele 
consacrate explicitării lingvisticului ar însemna fără îndoială o deposedare a acestei 
învăţături de conţinuturi şi semnificaţii fundamentale (aferente exprimării non-
verbale), care, coroborate cu cele din prima categorie, conferă textului didactic 
creştin (şi, implicit, doctrinei creştine ortodoxe propovăduite) adevărata complexitate şi 
identitate.  
 

1 Cf., de exemplu, Fârte, Discursul jurnalistic. 
2 La unii autori paralingvisticul / paraverbalul este subsumat lingvisticului; de exemplu, la 

Chandler (2002: 149), limbajul verbal este definit de următoarele subcompartimente: fonologic, 
sintactic, lexical, prozodic şi paralingvistic (grafologie, ton). În demersul nostru (vz. Teleoacă, 
Semiotica) am optat pentru considerarea aparte a domeniului paralingvistic, care se poate actualiza, la 
nivelul unui enunţ, printr-o serie de tehnici semiotice, cum sunt: plânsul, suspinul, şoptirea, înălţimea 
tonului, intensitatea articulatorie, pauzele etc. (Borţun / Săvulescu 2005: 59). Multe dintre aceste 
„tehnici” se regăsesc inclusiv la nivelul textului / enunţului religios, ele fiind valorificate preponderent (dar 
nu exclusiv) într-un stadiu primar de religiozitate, în incantaţia magică, respectiv în rugăciunile 
gestuale (Teleoacă 2012a).  

LR, LXIII, nr. 4, p. 547–560, Bucureşti, 2014 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 2 548 

2. METAFORA GESTUALĂ ÎN CONTEXT RELIGIOS-LITURGIC 

În cele ce urmează vom încerca să ilustrăm observaţia formulată mai sus prin 
referirea la unele practici ritualice (fundamental gestuale) performate în special în 
contextul celebrării cultului (liturgic) public divin.  

2.1. „REFORMULARE” ŞI „INTERTEXTUALITATE” ÎN CADRU LITURGIC 

Ca şi în cazul explicitării (la nivel formal şi semantic) cuvintelor circumscrise 
sferei religioase, şi în situaţiile de decodare a nenumărate gesturi cu semnificaţie 
liturgică, manualul de cateheză recurge la o serie de structuri de echivalare (şi 
acestea, expresii ale unor paradigme definiţionale specifice3, subsumate codului 
non-verbal, gestual). În acest context, unităţi verbale, precum: închipuie, înseamnă, 
simbolizează, ne duce cu gândul la, înlocuieşte sau ţine locul sunt relevante pentru 
posibilitatea de descifrare în cheie semiotică a unui gest (văzut, mai exact, ca semn 
a ceva). Din această perspectivă, gesturile liturgice descriu practici religioase ce 
pot fi văzute ca un tip aparte de metafore gestuale, nişte metafore in praesentia, în 
condiţiile în care acestea sunt explicitate în textul catihetic (dar care, în contextul 
săvârşirii propriu-zise a slujbei liturgice, rămân parţial inaccesibile enoriaşilor mai 
puţin iniţiaţi, având, din perspectiva celor menţionate, chiar statutul unor practici 
esoterice). Caracterul sui-generis al acestei metafore nu rezidă exclusiv într-o 
actualizare… stilistică aparte, anume în plan non-verbal (gestual), ci şi luând în 
considerare termenii componenţi ai ecuaţiei metaforice. Astfel, relaţia se stabileşte, 
în acest caz, nu între o realitate fenomenală propriu-zisă şi un cod secund metaforic 
(sau subcodul derivat, în terminologia lui Eco (1982: 74-75)), ci între această 
realitate fenomenală filtrată livresc (mai exact, reconstruită / reformulată4 în şi 
prin textul sacru [biblic])5 şi reprezentarea sa la nivel simbolic, în (con)textul 
liturgic. Prin urmare, evenimentul / timpul arhetipal este unul recuperabil, el putând 
 

3 Concept definit în literatura de specialitate (preponderent din perspectiva ‘metalingvisticului’) 
drept unitate structurală de explicitare a echivalenţei dintre termeni (vz. Borţun / Săvulescu 2005: 60). 

4 În studiile de specialitate (de semiotică), reformularea este definită drept reglator fatic, ea 
constând, concret, în transformarea unei unităţi discursive de lungime variabilă într-o altă unitate, care 
este considerată echivalentă din punctul de vedere al semnificaţiei (Borţun / Săvulescu 2005: 72). 
Extrapolând, utilizăm termenul menţionat (şi) cu referire la prelucrarea (transfigurarea) livrescă 
(eventual, estetică) a unei realităţi extralingvistice (religioase, sacre), în vederea accesibilizării şi 
interpretării acestei realităţi, devenită istorie.  

5 În acest context, tradiţia biblică reprezintă o punere în discurs a istoriei / faptelor, aspect 
fundamental care „facilitează interpretarea (s.n.) existenţei unei comunităţi, în scopul ‘convertirii’ 
acesteia într-o experienţă transmisibilă, o memorie în care alţii vor găsi şi vor citi propria lor 
existenţă” (Coclici 2011). Punerea în discurs / reformularea are loc, în cazul textului sacru, sub 
semnul insuflării venite de la Duhul Sfânt, element guvernator al elaborării acestui tip de scriere.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



3  Comunicarea non-verbală într-o perspectivă semiotică 549 

fi reconstruit / reformulat liturgic6, dar nu pornind direct de la evenimentul 
propriu-zis (de la o realia brută), ci de la evenimentul sacru redat livresc (deci, 
cizelat, inclusiv transfigurat estetic, prin urmare reformulat), conform schemei: 
eveniment (arhetipal) propriu-zis → eveniment livresc (biblic) → eveniment 
liturgic. Astfel, timpul sacru (în opoziţie cu timpul profan, care este doar liniar) se 
dovedeşte a fi, prin însăşi natura lui, reversibil, un timp mitic primordial devenit 
prezent prin intrarea în acel timp liturgic în care are loc reactualizarea oricărui 
eveniment sacru7. De exemplu, în timpul slujbei de Crăciun, asistăm la Naşterea lui 
Hristos, iar în timpul slujbei Sfintelor Paşti, Hristos ne face martori oculari ai unor 
evenimente ce s-au petrecut în Marele Timp: „Aici nu mai sunt urmele timpului 
mort, ale repetiţiilor, ci totul rămâne odată pentru totdeauna. Sf. Ioan Hrisostom 
zicea că noi aducem aceeaşi jertfă, nu astăzi una şi mâine alta, nu este ceva nou, ci 
este liturghia care s-a sfârşit în cer, iar noi suntem cel ce este în cer” (Evdochimov 
1996: 228). Astfel, prin Liturghie, facem această experienţă a depăşirii timpului 
prin şi în Hristos. Mai mult, timpul liturgic este „timpul actualizării (s.n.), nu este 
doar un memorial, este o intrare în prezentul însuşi (s.n.) al evenimentului, în însăşi 
realitatea comuniunii care este viaţa veşnică” (Stăniloae 1995: 152).  

Relaţia timp biblic – timp liturgic ne poate îndreptăţi să vorbim despre un gen 
aparte de intertextualitate stilistică, interesant de exploatat într-un demers semiotic: 
metafora gestuală pusă în scenă de textul liturgic se impune a fi decodată prin 
raportare la textul fondator8, care, practic, a generat-o, anume textul biblic. Acest 
tip de intertextualitate, identificabil la acest nivel, este responsabil de limitarea 
imaginarului în procesul de transpunere / reformulare a evenimentului sacru într-un 
text / cadru secund (în cazul de faţă, textul şi contextul liturgic)9, mai exact 
reconstrucţia arhetipalului impunându-se a se produce în graniţele universului 
semiotic-cultural specific textului sacru (biblic)10. Aceasta ar fi, de fapt, situaţia 
ideală. Există însă o serie de cazuri în care, inovaţia (necontrolată) nu mai contribuie la 
reconstrucţia prin reformulare a unui text, ci, dimpotrivă, la deconstrucţia11 
acestuia şi, mai mult (încă…şi mai grav), a unui univers cultural specific (cf., de 
exemplu, infra, practica liturgică a sărutului păcii).  
 

6 Reformularea evenimentului arhetipal în textul catihetic, prin prisma ritualului liturgic, îşi va 
dovedi relevanţa pragmatică (eficacitatea) în contextul liturgic propriu-zis, când creştinul, familiarizat 
cu explicaţia furnizată de manualul de învăţătură creştină, pus în faţa unor astfel de gesturi ritualice, 
va recepta la un alt nivel (evident, superior celui al unui novice) evenimentul biblic.  

7 Vz. şi Eliade (1993: 158).  
8 În terminologia lui D. Maingueneau şi F. Cossuta, 1995, „L’analyse des discours 

constituants”, în Langages, nr. 117, 112-125.  
9 Într-un asemenea caz, am putea vorbi despre o „imaginaţie”… dirijată (inter)textual. 
10 În conformitate cu aceste observaţii, receptarea însăşi trebuie să se situeze pe aceleaşi 

coordonate, care circumscriu strict procesul de semioză unui univers semiotic-cultural specific, cel sacru.  
11 Concept aprofundat de noi în Teleoacă (2012b).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 4 550 

2.2. METAFORA GESTUALĂ REVELATORIE.  
DEFINIŢIE SEMANTICĂ VS DEFINIŢIE SEMIOTICĂ 

Restrângerea ariei de desfăşurare a semiozei la universul cultural sacru 
(biblic) nu corespunde, cum s-ar putea crede la o primă vedere, unei sărăciri de 
conţinut a textului respectiv, ci, dimpotrivă, reflectă o complexitate specifică, în 
acord cu natura textului primar (codul de bază) care a constituit punctul de plecare 
al metaforelor gestuale actualizate în cadru liturgic. Dacă, „împrumutând” termino-
logia blagiană, discutăm despre metafore lingvistice revelatorii, în egală măsură, 
putem delimita acelaşi tip stilistic inclusiv la nivelul codurilor de comunicare non-
verbală, aspect aflat, de altfel, în deplină concordanţă cu calitatea de taină atribuită 
multor practici liturgice (cf. botezul, ungerea cu Sfântul Mir, pocăinţa, împărtăşania, 
hirotonia, cununia, maslul), în acest context slujba Sfintei Liturghii fiind considerată 
„prea sfânta Taină a Tainelor lui Iisus Hristos” (ÎCO 1992: 236), de aceea ea 
neputând fi săvârşită decât de arhiereu şi de preot.12 Dincolo de notele indivi-
dualizatoare ale metaforei gestuale liturgice de extracţie biblică, ca şi în cazul 
metaforei „clasice”, verbale, analogia este cea care facilitează transferul între cele 
două realităţi, că este vorba despre obiecte de cult sau despre acte propriu-zise, 
ambele categorii reprezentând semne (metafore) ale unei realităţi de gradul unu, 
fondatoare. Vorbim, mai exact, despre o analogie simbolică (şi, implicit, despre o 
echivalare simbolică), concept definit în lucrările de specialitate îndeosebi (chiar în 
mod exclusiv, în unele studii) cu limitare la câmpul verbal, unde „procedeul” 
constă în formularea unor enunţuri foarte sintetice şi cu sens poetic, plecând de la 
un anumit aspect concret.13 Definiţia se poate aplica însă şi la domeniul gestual-
ritualic, la nivelul căruia metaforele gestuale liturgice (figuri sintetizatoare14 ale 
 

12 Aspectul menţionat nu plasează câtuşi de puţin sub semnul incertitudinii capacitatea 
pragmatică desăvârşită a actului gestual liturgic, forţa sa de a instaura realitatea arhetipală şi, 
implicit, comuniunea omului cu Divinitatea. Ca şi în cazul actelor verbale, performate sub semnul 
sacrului, acte dotate cu o forţă ilocuţionară absolută (cf. „Dumnezeu a zis: ‘Să fie lumină!’ şi s-a 
făcut lumină, Geneza 1:3), şi în cazul ritualurilor liturgice împărtăşirea cu sacrul devine posibilă, în 
perspectivă creştină, prin puterea Sfântului Duh. Aceasta este semnificaţia gestului revelator: a trăi în 
comuniune profundă cu tainele, cu absolutul, cu Dumnezeu, a accede la cunoaştere prin existenţa 
înlăuntrul misterului. Taina devine astfel o structură de semnificare revelatorie. De altfel, această 
modalitate figurativă (analogică) revelatorie de împărtăşire cu Sacrul a fost instituită de Însuşi Iisus, 
prin ritualul euharistiei, prin care pâinea este transfigurată în Trupul Domnului, iar vinul în Sângele 
Acestuia (Evanghelia după Matei 26:26-28).  

13 Vz., de exemplu, Milton M. Gordon, Assimilation in American Life: The Role of Race, 
Religion, and National Origins, New York, Oxford University Press, 1964. 

14 Aspectul sintetizator, în ultimă instanţă metaforic, al unor astfel de gesturi este evident 
inclusiv la nivel temporal: timpul liturgic este unul „comprimat”, clădit pe transfigurarea liturgică a 
timpului real al desfăşurării evenimentului sacru.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



5  Comunicarea non-verbală într-o perspectivă semiotică 551 

unui anumit „eveniment” biblic15) sunt corespondentele perfecte ale enunţurilor 
sintetice figurative, clădite pe evenimentul concret furnizat de textul biblic.  

Astfel, Sfânta Masă (reprezentare, în cadrul liturgic, a realităţii secunde) 
întruchipează o altă… masă, anume Masa de la Cina cea de Taină (ÎCO 1992: 259), 
care, însă, prin taina liturgică săvârşită în prezenţa Sfântului Duh, ajunge „să se 
confunde” cu masa arhetipală; Sfântul Mir este „semnul darului Sfântului Duh”; 
prescurile în formă de cruce (aduse de credincioşi pentru Liturghie) amintesc 
Crucea pe care s-a răstignit Mântuitorul (ÎCO 1992: 246); Sfânta Evanghelie (la 
slujba Vohodului Mic) Îl întruchipează pe Iisus Însuşi, în timp ce luminile purtate 
înainte îl reprezintă pe Sfântul Ioan Botezătorul şi Înaintemergătorul, cel care a 
pregătit calea Domnului (ÎCO 1992: 251) ş.a.m.d. 

În contexte de genul celor menţionate, echivalarea nu este o simplă 
identificare la nivel semantic (de exemplu, Sfânta Masă = Masa de la Cina cea de 
Taină), ci o echivalare realizată în virtutea unei interpretări (a unei semioze 
teologice). Prin urmare, exemplele prezentate mai sus ar putea susţine justeţea unei 
eventuale disocieri între o definiţie semantică şi una semiotică; astfel, în timp ce 
definirea semantică presupune evidenţierea sensului sau sensurilor unui anumit 
termen (religios, în cazul discuţiei de faţă), într-o definiţie-glosă16, definirea 
semiotică implică o perspectivă mai complexă de abordare a unui anumit termen, 
văzut în calitate de unitate conceptuală, o unitate dotată cu semnificaţie, care se 
impune, în consecinţă, a fi interpretată. Parafrazându-l pe Coşeriu (2004: 329), 
care atribuie semnificării o sferă superioară celei specifice sensului (tocmai prin 
gradul de sinteză şi de abstractizare pe care aceasta îl presupune), am putea spune 
că, în contextul discuţiei noastre, aria specifică semioticii prevalează asupra celei 
semantice, întrucât domeniul predilect al unui manual de învăţătură creştină (în 
opinia noastră, un tip aparte de manual de semiotică) este semnificaţia: cum altfel, 
dacă nu printr-un semnificativ grad de abstractizare şi de generalizare („operaţii” 
specifice metaforizării17), ar putea fi adus în scenă timpul sacru, în ipostaza sa 
 

15 Înţelegem termenul într-o accepţie mai largă, ca „eveniment propriu-zis”, dar şi ca 
„persoană” sau „obiect” având o anumită funcţie în desfăşurarea evenimentului respectiv. În realitate, 
un anumit aspect nu se revelează în profunda sa semnificaţie decât în condiţiile coroborării tuturor 
acestor „instanţe”. De exemplu, un anumit obiect nu devine semn a ceva (în speţă, al unei realităţi 
arhetipale) decât în virtutea unei acţiuni / a unui eveniment liturgic, astfel de obiecte fiind, deci, valorificate, 
în context liturgic, prin prisma gestualului; pe de altă parte, o anumită practică ritualică nu poate 
ignora astfel de „obiecte” şi „persoane (consacrate)” (vz. supra referirile noastre la Sfânta Masă).  

16 Vz., de exemplu: „Proorocirile sau profeţiile sunt arătări [...] ale anumitor adevăruri [...] 
care privesc viitorul...” (ÎCO 1992: 18); „Credinţa într-un singur Dumnezeu sau monoteismul...” (ÎCO 
1992: 50) ş.a. 

17 Considerăm că modul de fiinţare a sacrului este prin excelenţă unul metaforic (şi avem în 
vedere metafora ca figură semantico-conceptuală emblematică), afirmaţie susţinută de însăşi natura 
intrinsecă a acestui univers semiotic-cultural, construit şi fiinţând dincolo de graniţele obişnuitului, 
ale contingentului, ale firescului. De altfel, în literatura de specialitate (vz., de exemplu, dicţionarele 
religioase), se vorbeşte despre analogie ca metodă teologică potrivit căreia cunoaşterea lui Dumnezeu 
se exprimă prin comparaţii şi metafore. Aspectul pledează în favoarea unei alternative stilistice de 
abordare a Divinului şi de apropiere de acesta.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 6 552 

concretă de timp liturgic? Însă, este important de precizat în acelaşi timp faptul că 
semanticul şi semioticul fac adesea corp comun în textul catihetic, mai exact, 
semioticul venind să adâncească, într-o structură semnificativă de profunzime, 
definiţiile propuse din unghi semantic:  

„Descoperirea sau Revelaţia dumnezeiască este comoara de adevăruri pe care 
Dumnezeu a dat-o oamenilor, pentru ca aceştia, cunoscându-L pe El, voia Lui şi 
lucrarea Lui, să-L cinstească după vrednicie, să-I împlinească voia şi prin aceasta să 
ne mântuiască”” (ÎCO 1992: 8); „Proorocirile sau profeţiile sunt arătări prin viu grai 
sau prin scris ale anumitor adevăruri şi întâmplări care privesc viitorul, pe care 
Dumnezeu le vesteşte prin aleşii Săi, în vederea mântuirii şi care se petrec întocmai” 
(ÎCO 1992: 17); „‘Amin’ înseamnă ‘aşa să fie’ […], o pecete pe care o pune Biserica, 
arătându-şi hotărârea de a păstra această învăţătură neştirbită, neschimbată şi fără 
niciun adaos” (ÎCO 1992: 180) ş.a.  

Cum se poate constata, nivelul semiotic implică o abordare din perspectiva 
doctrinei specific creştine, a principiilor sale (de pildă, în exemplele de mai sus, 
definiţiile gravitează în jurul conceptului de „mântuire” sau al celui de „neschim-
babilitate”18 a Adevărului Primar). Abordarea semiotică nu este, desigur, epuizată 
printr-o astfel de definiţie, care, cel mai adesea, se complică în manualul de 
cateheză prin recurgerea la structurile specifice retoricii argumentative19. 

2.3. EVENIMENTE ARHETIPALE – RITUALURI LITURGICE 

Cât priveşte metaforele gestuale propriu-zise, acestea se regăsesc într-un 
număr impresionant în textul liturgic, aşa cum rezultă din datele oferite de catehismul 
creştin, unde gestul liturgic este relaţionat în majoritatea covârşitoare a cazurilor cu 
acte arhetipale. 

Astfel, turnarea „căldurii” sau a apei calde în Sfântul Potir – la pregătirea 
Sfintelor Daruri pentru împărtăşire – închipuie „căldura Duhului celui de viaţă 
făcător” (ÎCO 1992: 258), fiind o reprezentare metaforică gestuală a dublei naturi 
hristice, păstrate şi în moarte. Ieşirea cu Sfânta Evanghelie (şi, în egală măsură, 
citirea textului evanghelic) închipuie ieşirea Mântuitorului în lume, în scopul 
propovăduirii Evangheliei (ÎCO 1992: 251). Ieşirea cu Sfintele Daruri (Vohodul 
Mare) întruchipează ultimul drum făcut de Domnul din Betania în Ierusalim, 
înainte de Patimile şi moartea Sa, adică intrarea Sa triumfală în Ierusalim, unde 
trebuia să Se jertfească (ÎCO 1992: 253). Oprirea preotului cu cinstitele Daruri în 
mijlocul bisericii, unde face pomeniri, se face „după pilda tâlharului răstignit în 
dreapta lui Iisus, care a câştigat făgăduinţa raiului, pentru că a rugat pe Domnul: 
«Pomeneşte-mă, Doamne, când vei veni întru împărăţia Ta!»” (ÎCO 1992: 253). 
 

18 Termen impus şi utilizat ca atare în terminologia teologică creştină. 
19 Aspect abordat pe larg de noi în Teleoacă (Semiotica, cap. Retorică argumentativă-logică vs 

Stilistică oratorică-afectivă).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



7  Comunicarea non-verbală într-o perspectivă semiotică 553 

Aşezarea cinstitelor Daruri pe Sfânta Masă rememorează punerea în mormânt a 
Domnului (ÎCO 1992: 253). Citirea unei bucăţi din Faptele / Epistolele Apostolilor 
evocă trimiterea Sfinţilor Apostoli la propovăduire (ÎCO 1992: 252), în timp ce 
scoaterea Sfântului Agneţ din prescură (la slujba Proscomidiei) semnifică 
întruparea şi naşterea Domnului din Sf. Fecioară (ÎCO 1992: 249-250).  

Cum am mai spus, un anume act liturgic (gest) nu poate fi descifrat în 
adevărata sa semnificaţie decât în strânsă legătură cu obiectele (ritualice) valorificate în 
actul respectiv. Astfel, proscomidia închipuie locul naşterii (Betleemul) şi al vieţii 
Mântuitorului, dinainte de Botez (Nazaret, Capernaum), în timp ce discul „ţine 
locul ieslei din staulul de vite în care a fost culcat Pruncul după Naştere” (ÎCO 
1992: 249). În aceeaşi ordine de idei, acoperămintele sunt scutecele cu care a fost 
înfăşat Pruncul Iisus de către Magii de la Răsărit, steluţa desfăcută peste Sfântul 
Disc simbolizând steaua care i-a călăuzit pe magi spre locul naşterii.  

2.4. POLISEMIA GESTUALĂ ŞI INDETERMINAREA SEMANTICĂ 

Sunt situaţii în care decodarea unui anume gest liturgic corespunde identificării 
unor semnificaţii multiple (uneori, chiar... antitetice20), aspect posibil de analizat 
(şi) în relaţie cu imprecizia / incertitudinea semantică21 specifică textului sacru şi 
care se constituie, pe de o parte, ca expresie a complexităţii (semnificative) unei 
scrieri de obârşie divină, pe de altă parte, a capacităţii (semnificative) limitate a 
instrumentului semiotic tipic uman (cuvântul sau gestul) de a acoperi sfera sacrului. 
În atari circumstanţe, cuvântul sau gestul fac trimitere (prin numire sau reprezentare) la 
o anume realitate, fără a o... epuiza însă la nivelul semnificaţiei sale profunde; 
avem a face, prin urmare, cu o reformulare discursivă sau gestuală imperfectă, 
recognoscibilă inclusiv la nivelul dezvoltării... relaţiilor polisemantice22. De fapt, 
incertitudinea, complexitatea se răsfrâng automat şi asupra literaturii de gradul doi 
care valorifică23 textul sacru, în cazul nostru, textul liturgic şi cel catihetic. Astfel, 
gesturile care sunt performate în contextul unei slujbe oficiate astăzi (inclusiv 
obiectele ritualice implicate în actul respectiv) rememorează (într-un mod 
simbolic) „detalii” ale unor ceremonialuri arhetipale; în condiţiile în care aceste 

 
20 Vz. şi mai jos discuţia consacrată slujbei Proscomidiei.  
21 Am putea spune că polisemia este, în astfel de situaţii, marcă a unei indeterminări semantice 

verbale şi / sau gestuale (concept pe care îl definim în opoziţie cu univocitatea semantică).  
22 Aceasta, în contextul în care un limbaj (verbal, gestual etc.) ideal ar putea fi definit (printre 

altele) drept monosemantic (un limbaj al corespondenţelor perfect univoce între semnificant şi semnificat).  
23 Îl iau drept model (voce autorizată), dar îl şi interpretează la nivel de învăţătură creştină 

(într-un text didactic, cum este catehismul) sau îl reprezintă liturgic, într-un cadru dramatic, scenic 
(textul liturghierelor), prin „transpunerea” în prezent a unor semnificaţii arhetipale ale sacrului. 
Specialiştii în domeniu au remarcat adesea această legătură fundamentală între textul Sfintei Scripturi 
şi celelalte texte „derivate”: „Toată slujirea este construită pe o bază biblică (s.n.) şi, de aceea, 
necunoaşterea Scripturii duce la necunoaşterea slujirii divine, duce la ruperea evlaviei liturgice de 
sensul cel adevărat al ‘legii rugăciunii’ – al ‘lex orandi’ ” (Schmemann, Euharistia, 79). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 8 554 

„detalii”, prin însăşi natura lor divină (rod al insuflării venite de la Duhul Sfânt), 
scapă unei interpretări univoce, monosemantice, riguroase la modul absolut (se 
sustrag, deci, unei înţelegeri raţionale, cu mintea, singura cale de receptare a acestora 
fiind prin credinţă, ca dimensiune afectivă fundamentală a stării de religiozitate24), 
şi textele secunde sunt predestinate, mai mult sau mai puţin, aceluiaşi tip de valorizare.  

Într-un asemenea context înţelegem, de pildă, ambivalenţa semantică / 
semiotică a actelor săvârşite la slujba Proscomidiei, care nu sunt numai gesturi-
semne ale Naşterii Mântuitorului, ci, în egală măsură, şi ale Răstignirii hristice. În 
conformitate cu această decodare, scoaterea Sfântului Agneţ din prescură (la slujba 
Proscomidiei) semnifică întruparea şi naşterea Domnului din Sf. Fecioară. 
Proscomidia închipuie locul Naşterii (Betleemul) şi al vieţii Mântuitorului, dinainte 
de Botez (Nazaret, Capernaum) (ÎCO 1992: 249), dar şi Golgota sau locul Răstignirii; 
străpungerea Sfântului Agneţ cruciş şi împungerea lui cu copia închipuie jertfa 
sângeroasă a Domnului, răstignirea Lui pe cruce, împungerea sfintei coaste cu 
suliţa; vinul şi apa turnate în potir sunt semne ale Sângelui şi ale apei care au curs 
din sfânta coastă, iar potirul „înlocuieşte atât paharul de la Cină, cât şi vasul cu 
fiere şi cu oţet din care I s-a dat să bea Celui Răstignit” (ÎCO 1992: 249–250). Se 
ajunge în felul acesta (prin subsumarea unor semnificaţii / interpretări antonimice 
faţă de acelaşi gest) la o echivalare oximoronică a contrariilor, un paradox pe 
deplin inteligibil însă în concordanţă cu lectura din unghi creştin, care implică în 
mod fundamental receptarea la nivel de semnificaţie profundă (a învăţăturii 
religioase): Naştere = Moarte (naşterea firească, în plan uman este, cum ar spune 
Eminescu, „vis al morţii eterne”) şi (mai ales) Moarte = Naştere (răstignirea şi 
moartea hristică în perspectiva Învierii, deci a unei Noi Naşteri, o Naştere întru 
Cele de Sus; prin urmare, moartea, în perspectivă creştină, nu este dispariţie, ci 
trecere spre Altceva, o poartă spre viaţa veşnică).  

2.5. GESTUL LITURGIC ÎNTRE CONSERVATORISM ŞI INOVAŢIE 

În alte cazuri, un anumit gest arhetipal a fost abandonat sau a suferit anumite 
transformări, aceasta, de regulă, în acord cu o anumită evoluţie a sistemelor în plan 
axiologic (moral-afectiv, politic, religios).  

Astfel, Taina Mirungerii, una dintre cele şapte taine creştine (ÎCO 1992: 
144–145), se săvârşea la început (epoca apostolică) atât prin punerea mâinilor (act 
sacru ce nu putea fi performat decât de către apostoli), cât şi prin ungere (Fapte 8, 
16–17; Efeseni 1, 13; 4, 30; II Corinteni 1, 21-22; I Ioan: 2, 20, 27, ap. ÎCO 1992, 
loc. cit.). Mai târziu însă, odată cu răspândirea creştinismului, aspect „care nu mai 
 

24 În perspectivă creştină, credinţa este principala cale de accedere la cunoaştere. Acel Crede 
ca să înţelegi!, formulat de Sfântul Augustin, este şi „motto-ul” manualelor de învăţătură creştină 
ortodoxă, în conformitate cu care „Prin dreapta credinţă se realizează cunoaşterea lui Dumnezeu şi a 
adevărului Său şi tot prin credinţă ne ridicăm la măsura vârstei deplinătăţii lui Hristos (Efeseni 4, 13) 
şi la starea desăvârşită şi duhovnicească” (ÎCO 1992: 47).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



9  Comunicarea non-verbală într-o perspectivă semiotică 555 

îngăduia mersul apostolilor aşa departe şi pentru prea mulţi botezaţi” (ÎCO 1992: 
150), primul gest ritualic a fost abandonat25, taina respectivă performându-se 
exclusiv prin ritualul ungerii cu Sf. Mir26 de către preot, prin analogie cu ritualul 
consemnat în Vechiul Testament, în care preoţii şi profeţii, ungând cu untdelemn, 
invocau binecuvântarea dumnezeiască.  

Ne vom referi în cele ce urmează la ritualul aşa-numitei sărutări sfinte sau a 
păcii, gest evocat în Sfânta Scriptură (Romani 16, 16; I Corinteni 16, 20; I Petru 5, 
14, ap. ÎCO 1992: 254)27, unde este pus în relaţie cu cuvintele adresate de Iisus 
Sfinţilor Apostoli: „Poruncă nouă vă dau: ca să vă iubiţi unul pe altul (s.n.)...” 
(Ioan 13, 34 şi 15, 12). În vechime, credincioşii din biserică, urmând porunca 
Sfinţilor Apostoli, îşi dădeau sărutarea păcii: bărbaţii se sărutau şi se îmbrăţişau 
între ei şi femeile între ele, în semn de iubire şi de împăcare. Acest ritual avea, mai 
exact, menirea de a descoperi credincioşilor că nu puteau intra în comuniune cu 
Dumnezeu dacă nu erau uniţi in iubire cu ceilalţi membri ai Bisericii; prin acest 
gest, fiecare aparţinea celuilalt şi tuturor; cel de lângă tine nu mai era un străin sau 
un duşman, ci un frate. Cu timpul însă, această practică a fost părăsită, fiind 
performată exclusiv de către preoţii din altar care, dacă sunt mai mulţi, se sărută 
unul cu altul pe umeri28.  

Ca şi în situaţia semiotică descrisă anterior (Taina mirungerii)29, şi în acest 
caz avem un exemplu de scindare a unui act ritualic (în condiţiile simplificării 
gestului liturgic primar): gesturi distincte ajung să actualizeze – în diacronie30 – 
aceeaşi semnificaţie (cel puţin, aşa par a susţine „substituţia” unui gest prin altul, 
respectiv canonizarea gestului nou).  

Aşa stau lucrurile văzute... oarecum la suprafaţă. O analiză mai profundă ne 
conduce însă spre o altă ipoteză, conform căreia practica sărutului păcii a putut fi 
supusă, cu trecerea timpului, unor inovaţii care au acţionat în acord cu o valorizare 
semiotică distinctă de cea anterioară, formulare care implică admiterea inovaţiei 
inclusiv la nivel profund, de semnificaţie. Ceea ce înseamnă că, într-o astfel de 
situaţie, nu mai vorbim despre gesturi distincte având aceeaşi semnificaţie, ci 
despre două practici gestuale conotate diferit inclusiv în planul conţinutului, mai 
exact la nivel conceptual.  

Cum s-a putut desprinde şi din remarcile noastre de mai sus, inovaţia a 
cuprins mai multe aspecte: 1. restrângerea gestului la un tip aparte de actanţi şi 
 

25 Punerea mâinilor este însă un ritual săvârşit la hirotonire (ÎCO 1992, loc. cit.).  
26 Prin urmare, într-un context specific, acest gest ritualic a ajuns „să acopere” singur aria de 

semnificaţie în care, iniţial, era implicat şi un alt act.  
27 Cf. „Salutaţi pe toţi fraţii cu sărutare sfântă”.  
28 Momentul acestei „inovaţii” este plasat cronologic aproximativ în sec. al XI-lea.  
29 Şi în opoziţie cu situaţia semiotică discutată pentru slujba Proscomidiei (un gest – mai multe 

valorizări la nivel de semnificaţie).  
30 Cu rezervele impuse de observaţiile formulate infra şi care susţin posibilitatea de 

supravieţuire până astăzi a sărutului păcii, în forma sa primitivă, în unele zone româneşti conservatoare.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 10 556 

experimentatori (credincioşi şi clerici) şi, de aici, exclusiv la mediul clerical, în 
contextul în care diaconul îndeamnă „Să ne iubim unii pe alţii!”, enunţ-ecou al 
vorbelor rostite de Iisus; 2. modificări ale structurii gestuale primare (sărutarea pe 
obraz şi îmbrăţişarea sunt substituite printr-o simplă sărutare pe umeri); 3. prevalenţa 
sufletescului asupra actului propriu-zis (gestul actanţial); aşa cum este formulat 
astăzi, acest îndemn la iubire reciprocă reflectă mai mult îndemnul la o stare 
sufletească (exprimată printr-un vozglas / ecfonis) decât o acţiune în sine, aspect 
ilustrat chiar de conţinutul modificat al chemării („Îmbrăţişaţi-vă unul pe altul!” 
devine „Să ne iubim unul pe altul!”), formulă ce denotă inclusiv o schimbare a 
statutului enoriaşului, care, din agent, devine mai degrabă experimentator31.  

Sunt inovaţii formale relevante fără îndoială pentru o serie de „deplasări” la 
nivel de semnificaţie, pe care le putem cataloga chiar în termenii unor distorsionări 
semantice, produse în contextul unei tentative de reformulare… eşuate. Conceptul 
(distorsionare semantică) se susţine având în vedere faptul că actul „rezultat” nu 
mai are puterea de a acoperi sfera originară de semnificaţii: iubirea reciprocă, aşa 
cum acest concept a fost propovăduit de Hristos (şi, ulterior, prin apostolii Săi), 
este deturnată de la semnificaţia sa autentică, prin restrângerea, nu tocmai 
obiectivă, a gestului în discuţie la oficianţii slujbei religioase, or sărutul păcii 
include, prin definiţie, pe toată lumea, întreaga adunare / Biserică. Cum se exprimă 
Schmemann (Euharistia, 2), se ajunge la o separare a clerului ca fiind consacrat, de 
mirenii neconsacraţi, separare creată, de altfel, în opinia aceluiaşi autor, şi prin 
instituirea altor „rânduieli” liturgice, de exemplu, citirea rugăciunilor în taină, în 
şoaptă, practic prin îndepărtarea enoriaşilor de la împărtăşanie. Ruptura s-a produs 
nu numai între cele două tipuri de actanţi (clerici şi enoriaşi), ci chiar în interiorul 
adunării de credincioşi. Discontinuitatea la nivel de semnificaţie (dincolo de gestul 
exterior, văzut) este evidentă inclusiv în ceea ce Schmemann numeşte „evlavia 
limitată la individ”, specifică timpurilor liturgice moderne, sentiment / atitudine 
responsabilă de separarea noastră egoistă de adunare (Schmemann 2010: 64). Este 
contextul în care Schmemann îşi dezvoltă teoria conform căreia la baza acestei 
inovaţii ar sta aşa-numitul „naţionalism ortodoxist ideologic”, vinovat de a pune 
apartenenţa la un anume neam mai presus de unitatea întru Hristos şi de a face din 
naţiune, iar nu din Hristos, centrul de greutate al credinţei. Acest naţionalism, care 
a abolit acea „frăţietate întru Hristos”, ar fi, prin urmare, principalul responsabil de 
îndepărtarea de Tradiţie şi de denaturarea unui ritual sacru. Argumentaţia este 
formulată pornind de la semnificaţia conceptului de iubire creştină, aşa cum acesta 
 

31 Este interesant de menţionat că, la începuturile sale, acest ritual era predominant gestual; 
după mărturia unor manuscrise, acţiunea aceasta se săvârşea chiar fără vozglas: după enunţarea păcii, 
urma indicarea acţiunii de sărutare care se săvârşea. În acest fel, este evident – cum se întâmpla 
adeseori în istoria slujirii divine – că vozglasul a rezultat din acţiune, ulterior fiind treptat limitat la 
altar (Schmemann 2010).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



11  Comunicarea non-verbală într-o perspectivă semiotică 557 

este definit în Evanghelie: „Să iubiţi pe vrăjmaşii voştri”. Cuvintele acestea cuprind 
o chemare nemaiauzită, anume de a iubi pe aceia pe care de fapt nu-i iubim. În 
chemarea „să ne iubim unul pe altul cu sărutare sfîntă” este vorba nu despre iubirea 
noastră personală, naturală, umană, cu care într-adevăr nu putem iubi pe cel 
„străin” sau pe „vrăjmaş” până nu va deveni „ceva” sau „cineva” pentru noi, ci este 
vorba de Iubirea lui Hristos, acea „minune veşnică, care transformă şi pe cel Străin 
în frate, […], căci destinaţia Bisericii constă în a birui înfricoşătoarea înstrăinare pe 
care diavolul a introdus-o în lume şi care l-a pierdut şi pe el” (Schmemann, 
Euharistia, 143). Într-un asemenea context, cu totul şi cu totul particular, bucuria 
însăşi este redimensionată semantic în concordanţă cu noua ordine semiotică 
(hristică), ea rezidând tocmai în această comuniune. 

Pledoaria lui Schmemann este fascinantă şi perfect îndreptăţită din multe 
puncte de vedere. Autorul citat are, fără îndoială, dreptate când vorbeşte despre 
deturnarea gestului liturgic de la semnificaţiile originare (circumscrise conceptului 
de iubire creştină), prin urmare, când acceptă că inovaţia formală (un nou cod 
semnificant) şi-a asociat o inovaţie în planul semnificaţiei. Ceea ce ne-a convins 
mai puţin este teoria propusă de Schmemann, în conformitate cu care responsabil 
fundamental pentru aceste inovaţii ar fi aşa-numitul „naţionalism ortodoxist 
ideologic”32: identificarea aceluiaşi tip de distorsionări / deturnări de la semnificaţia 
originară şi în alte medii confesionale decât cel ortodox (de exemplu, în spaţiul 
religios catolic, vz. infra nota 1) ar putea reprezenta un contraargument la teoria lui 
Schmemann. Mai degrabă, putem admite (cum, de altfel, Schmemann însuşi o 
recunoaşte) o valorizare semiotică distinctă, specifică epocilor moderne, care au 
evoluat (inclusiv) în sensul cultivării individualului. Aspectul menţionat ar putea fi 
expresia unei crize a societăţii moderne, în contextul redefinirii valorilor individuale şi 
colective, în direcţia promovării celor dintâi. Din perspectiva celor spuse, 
„solilocul” depăşeşte cadrul strict religios, cuprinzând şi alte domenii ale vieţii 
cultural-spirituale, contexte în care omul modern se defineşte ca fiinţă, mai 
degrabă, solitară decât colectivă. 

Inovaţia pe care o discutăm a fost pusă în relaţie şi cu alte aspecte. Astfel, 
foarte adesea, a fost invocat un factor obiectiv, anume încercarea de a evita 
dezordinea provocată de executarea acestui gest în timpul Sfintei Liturghii; prin 
urmare, dispariţia acţiunii (gestul sărutării şi al îmbrăţişării) ar fi fost cauzată de 
numărul în creştere al celor prezenţi, de apariţia adunărilor numeroase în locaşuri 
măreţe, unde nu se cunoşteau unii pe alţii şi unde cultul acesta ar fi fost, probabil, 
doar o simplă formalitate.  
 

32 Ritualul, în forma sa autentică, originară, s-ar fi păstrat până în prezent în practica liturgică a 
nestorienilor, a copţilor şi a armenilor, care nu au fost supuşi unor astfel de influenţe (Schmemann 
2010). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 12 558 

Cât priveşte spaţiul religios catolic, inovaţia a fost legată (şi) de iniţiativele 
franciscanilor de la sfârşitul sec. al XIII-lea33.  

În conformitate cu observaţiile care figurează în manualul de învăţătură 
creştină ortodoxă (ÎCO 1992: 254), am putea califica o inovaţie de genul celei pe 
care o discutăm drept fapt semiotic de sistem, mai exact, element component al 
sistemului canonic creştin ortodox (actual), impus şi perpetuat ca atare, iar nu o 
simplă variantă pragmatică, ci invarianta delimitată pornind de la un text fondator 
(anume, textul sacru), dar constituită, în acelaşi timp, printr-o oarecare opoziţie faţă 
de acesta, în virtutea circumscrierii sale unui sistem semiotic propriu (sistem ce s-a 
putut constitui, la un moment dat, cum am văzut, prin intervenţia unor factori de 
ordin religios, moral-afectiv sau politic).  

Aspectul menţionat nu ar trebui însă să scoată din discuţie (în sensul 
interzicerii sale din cadrul slujbelor liturgice) practica creştină originară a sărutului 
păcii, care, se pare, a supravieţuit în unele regiuni româneşti mai conservatoare34, 
de exemplu, în Transilvania şi la sud de Carpaţi, unde există obiceiul ca cei tineri 
să le sărute celor în vârstă mâinile, sărutarea fiind urmată de îmbrăţişarea lor, 
bărbaţi cu bărbaţi şi femei cu femei35. Aceasta cu atât mai mult cu cât nu există – 
după cunoştinţele noastre – o hotărâre a Sfântului Sinod care să interzică acest 
ritual.  

Ne aflăm astfel în faţa unei situaţii oarecum paradoxale, în care un gest 
ritualic, reînnoit structural şi conceptual, deturnat, de fapt, de la semnificaţia sa 
primordială, autentică, a ajuns să deţină un statut privilegiat (respectiv, să fiinţeze / 
să se definească în calitate de fapt de sistem, ca invariantă, consfinţită canonic şi 
unanim acceptată), în timp ce gestul arhetipal (în structura şi semnificaţia sa) 
supravieţuieşte ca simplă variantă pragmatică… regională36. Este un exemplu care 
 

33 Moment în care sărutul păcii a fost înlocuit cu o simplă îmbrăţişare între clerici, iar 
credincioşilor celebrantul a început să le trimită spre sărutare mai întâi patena sau o carte liturgică 
(evangheliarul, misalul), apoi un instrument confecţionat anume cu această destinaţie numit osculatorium 
sau lapis (piatră) pacis sau tabula pacis. Către sfârşitul Evului Mediu, dat fiind că separaţia dintre 
bărbaţi şi femei nu se mai respecta, iar circulaţia obiectului de sărutat dădea naştere la dezordine şi 
glume, el a fost aşezat într-un loc în biserică şi cine voia mergea să-l sărute. Apoi a ieşit complet din uz, 
rămânând doar îmbrăţişarea clericilor la Liturgia solemnă. După ultima reformă liturgică, semnul 
păcii în liturgie nu mai este obligatoriu, iar forma în care se dă este stabilită de Conferinţa episcopală 
(pentru mai multe informaţii, a se vedea templulmasonic.blogspot.com/2010/05/simbolul-sarutului.htm). 

34 Contrar informaţiilor furnizate de textul catihetic.  
35 Vz. observaţiile Sfântului Calinic (ap. ro.netlog.com/sfantul_calinic/blog/blogid=889130). 
36 În realitate, inovaţia respectivă este expresia unei variante pragmatice, mai exact o structură 

(liturgică) derivată dintr-o alta, primară, arhetipală, dar care a ajuns, mai mult sau mai puţin paradoxal, să se 
integreze în sistem, deci să reprezinte (astăzi) invarianta prin raportare la care se definesc eventualele 
variante (regionale). Conceptul de variantă pragmatică, aşa cum acesta este definit în studiile de 
specialitate, cu privire la sfera semnelor non-verbale (cf. „gest care se îndepărtează de canonic, fără ca 
acest aspect să se asocieze cu modificări fundamentale la nivel de conţinut / semnificaţie” (Dumas 
2010)) nu este reflectat decât parţial în cazul studiat de noi, având în vedere profunda mutaţie 
semantică suferită în diacronie de o structură ritualică primară. Pe de altă parte, atribuirea (prin forţa 
împrejurărilor) acestui statut tiparului ritualic originar (conservat astăzi regional) este mai degrabă 
improprie, în condiţiile în care acest tipar a constituit baza dezvoltării unei anumite inovaţii, mai 
exact, invarianta prin raportare la care s-a construit o a doua structură. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



13  Comunicarea non-verbală într-o perspectivă semiotică 559 

pare a susţine caracterul implacabil al evoluţiei sistemelor de valori, chiar şi într-un 
domeniu atât de fidel tradiţiei cum este cel religios. De bună seamă că cercetări mai 
aprofundate ar putea evidenţia şi alte aspecte relevante în acelaşi sens.  

SURSE 

ÎCO 1992 = Învăţătură de credinţă creştină ortodoxă, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 
Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti. 

BIBLIOGRAFIE 

Borţun, Dumitru, Silvia Săvulescu, 2005, Analiza discursului public, Bucureşti, curs universitar 
SNPSA [Şcoala Naţională de Studii Politice şi Administrative, Facultatea de Comunicare şi 
Relaţii Publice „David Ogilvy”]. Online: http://www.ro.scribd.com/doc/12412595/analiza-
discursului-public), site consultat în perioada ianuarie-aprilie 2012.  

Chandler, Daniel, 2002, Semiotics: The Basics, London, Routledge. Online: http://www.gendocs.ru/ 
docs/17/16934/conv_1/file1.pdf), site consultat în iulie-august 2012.  

Coclici (Telescu), Adina Elena, 2011, „O perspectivă semiotică asupra parabolei biblice”, comunicare 
la Conferinţa Naţională Text şi discurs religios, ediţia a IV-a, Iaşi, 10-12 noiembrie 2011. 
Online: http://www.usv.ro/.../display_papers_prezentate.php?num=14&year, site accesat în 
luna iunie 2012.  

Coşeriu, Eugeniu, 2004, „Determinare şi cadru”, în Eugeniu Coşeriu, Teoria limbajului şi lingvistica 
generală. Cinci studii, Bucureşti, Editura Enciclopedică, p. 287-239. 

Dumas, Felicia, 2010, Gest şi expresie în liturghia ortodoxă. Studiu semiologic, Iaşi, Institutul 
European.  

Eco, Umberto, 1982, Tratat de semiotică generală (Traducere de Anca Giuresu şi Cezar Radu), 
Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică.  

Eliade, Mircea, 1993, Jurnal, Bucureşti, Editura Humanitas, vol. I.  
 Evdochimov, Paul, 1996, Arta icoanei, Bucureşti, Editura Meridiane. 
Fârte, Gheorghe-Ilie, O analiză logico-semiotică a discursului jurnalistic, http://www.filozofie. 

3x.ro/Gheorghe_O%20analiza_logico_semiotica_a_discursu., site accesat în luna mai 2012.  
Schmemann, Alexandre, Euharistia. Online: http://www.scribd.com/.../Euharistia-Taina-Imparatiei-

Alexandre-Schmema, site accesat în luna iulie 2012.  
Schmemann, Alexandre, 2010, „Părinţi şi învăţători, Războiul nevăzut. Despre sensul poruncii celei 

noi a iubirii şi despre ‘sărutarea pacii’ din Liturghie”, în ciclul Hrana duhului. Predici şi 
cuvinte de folos. Online: http://www.razbointrucuvant.ro/.../parinti...invatatori/par, site accesat 
în luna iulie 2012.  

Stăniloae, Dumitru, 1995, Mica Dogmatică Vorbită. Dialoguri la Cernica, Sibiu, Editura Deisis. 
Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2012a, „Strategii discursive în rugăciunea creştină” (conferinţă Academia 

Română, 22 martie 2012). 
Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2012b, „Construcţie vs deconstrucţie în textul biblic modern”, comunicare 

la Simpozionul internaţional Tradiţie / inovaţie – identitate / alteritate: paradigme în evoluţia 
limbii şi culturii române, Iaşi, 18-19 septembrie 2012.  

Teleoacă, Dana-Luminiţa, Semiotica discursului religios. Probleme de poetică, stilistică şi retorică 
(lucrare în curs de elaborare) [Semiotica].  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 14 560 

METASEMIOTIC FUNCTION AND GESTURAL METAPHOR  
IN RELIGIOUS TEXT / CONTEXT 

(Abstract) 

The codes that are used during speech acts are not exclusively verbal – as the Jakobson’s 
metalingual function might indicate. That is why some researchers suggested the so-called metasignal 
function. This function not only refers to what is covered by “linguistics”, but also to all signs 
relevant to a speech act, to everything assumed by the “signifier-signified” relationship, including 
gestures. In the present article we wish to support the ideas above: the religious text chosen, which is 
a catechetical handbook (for Christian orthodox users), aims not only at decoding formally and 
semantically at the word level, but also at finding the meaning of non-verbal codes (even of para-
verbal ones) that go with the verbal. In this article, we shall refer to some rituals – mainly gestural – 
performed in the public Christian Orthodox Mass. 

Cuvinte-cheie: funcţie metasemică, metaforă gestuală, intertextualitate, reformulare, definiţie 
semantică vs definiţie semiotică. 

Keywords: metasemic function, gestural metaphor, intertextuality, reformulate, semantic 
definition vs semiotic definition.  

Institutul de Lingvistică al Academiei Române  
       ,,Iorgu Iordan – Alexandru Rosetti”  

               Bucureşti, Calea 13 Septembrie nr. 13 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:27:02 UTC)
BDD-A20039 © 2014 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

