
„Philologica Jassyensia”, Anul XI, Nr. 1 (21), 2015, p. 267–276 

 
 
 

Chipul tăinuit în basmele populare europene 
 

Otilia URSACHE∗ 
  
 

Key-words: concealed face, enchanted skin, hybris, fire, journey 
 
 

Formă a discursului despre lume, basmul fantastic popular reflectă 
reprezentări arhaice ale riturilor de trecere ce marcau odinioară accederea la un 
statut ontologic superior. Dinamica mentalităților presupune fenomenul de „înnoire 
a înțelesului ritului de către basm” (Propp 1973: 13) și atribuie motivații diferite 
gesturilor magice străvechi. Veșmântul animalier din basmele fantastice europene își 
află astfel explicația genetică prin comparație cu ritualul inițierii, desemnat de V. I. 
Propp „cel mai vechi fundament al basmului” (1973: 366). Încadrarea în uniunea 
gentilică a bărbaților era condiționată de un ceremonial în care domina 
„reprezentarea mimetică a morții și a învierii neofitului ca un om nou” (Propp 1973: 
455). Masca zoomorfă asumată în timpul ritualului era o formă a 
„consubstanțialității dintre neofit și animalul totemic” (Propp 1973: 256) văzut ca 
inițiator. Ritul arhaic cunoaște o prelucrare artistică accentuată în folclorul european 
unde chipul de împrumut este întotdeauna asumat forțat și resimțit ca un blestem. 

Exogamia, ca formă de căsătorie predilectă în poveștile mito-fantastice, 
implică tabuuri străvechi în relațiile cu străinii, tabuuri sublimate în reticența de a se 
nunti cu făptura străină, ce are chip animalier. Împărțirea cutumiară arhaică a 
rolurilor de inițiat-inițiator conduce în basm la o restrângere a sferei personajelor ce 
pot săvârși gestul magic. Acești „echivalenți morfologici” (Propp 1973: 183) înrudiți 
sub raport funcțional includ, aproape întotdeauna, membri ai familiei în care neofitul 
se încadrează prin căsătorie.  

Interdicțiile multiple cu rol apotropaic ce îngrădeau viața primitivului 
impuneau conducătorilor1 și fetelor aflate la pubertate2 separarea de restul 
comunității. În basme, chipul tăinuit al logodnicului/logodnicei este o formă a 

                                                      
∗ Colegiul Tehnic de Electronică și Telecomunicații „Gheorghe Mârzescu”, Iași, România. 
1 Mentalitatea arhaică investește aceste persoane sacre cu energie misterioasă ce trebuie conservată 

prin tabuul atingerii pământului și a celorlalți membri ai colectivității. Impunerea stării de suspendare 
„între cer și pământ” (Frazer IV: 259) urmărea protejarea comunității, dar și a făpturii sacre ce-și putea 
pierde calitățile magice. V. I. Propp identifică și o altă cauză a izolării, neatestată de J. Frazer: „aerul e 
plin de primejdii, de forțe care se pot dezlănțui în orice moment împotriva omului” (1973: 38).  

2 „Izolarea fetelor este mai veche decât cea a împăraților” (Propp 1973:37) și se regăsește la 
numeroase populații primitive, cu aceeași motivație ca interdicțiile impuse clasei conducătoare. O 
formă extremă a claustrării adolescentelor este atestată de J. Frazer  în Noua Irlandă unde  „fetele tinere 
sunt închise timp de patru, cinci ani în cuști mici, [...] stau cufundate în întuneric și nu li se permite să 
pună piciorul pe pământ” (IV 1980: 264). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:51 UTC)
BDD-A20014 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Otilia URSACHE 

 268 

izolării ce precede încadrarea în familia împărătească, iar arderea pielii reflectă o 
complexă viziune magică despre lume. Riturile agricole arhaice atestă înfățișarea 
animalieră ca formă de transfer a răului asupra oamenilor folosiți drept țapi 
ispășitori3. Legea similitudinii motivează arderea pielii, efigie a vrăjitoarei ce este 
astfel îndepărtată din comunitate și nu mai poate influența destinul victimei sale.   

Interdicţiile legate de revelarea chipului se regăsesc în ritualul nupţial arhaic 
la mai multe nivele: mirii trebuiau să-şi ascundă feţele, iar la unele popoare în 
noaptea nunţii  se achita preţul chipului4. Tabuul privirii, una din interdicţiile impuse 
conducătorilor5, atribuie în basm celui fermecat statutul de persoană sacră, al cărui 
suflet este protejat de masca zoomorfă. Natura adevărată a celui vrăjit nu poate fi 
descoperită în absenţa iubirii: în basmele fantastice europene, înfăţişarea de 
împrumut este îndepărtată definitiv doar după testarea ataşamentului marital.  

Obiceiurile matrimoniale străvechi sunt resimţite în basmul fantastic ca 
obstacole maritale și îndepărtate prin acțiunea purificatoare a focului ceremonial. 
Coincidența dintre basm și rit6 păstrează statutul celui ce îndeplinește gestul magic: 
cel mai adesea, focul este aprins în noaptea nunții de ultimul căsătorit din familie 
(soțul/soția făpturii supranaturale). Arderea învelișului dezgustător „înlătură 
piedicile pe care farmecele vrăjitoarelor le ridică în calea unirii dintre bărbat și 
femeie” (Frazer 1980 V: 60) și atrage fertilitatea7: soția însărcinată naște la finalul 
călătoriei de ispășire, după ce căsătoria este reînnodată. 

Motivul chipului ascuns este legat de două funcții pereche identificate de 
V.I. Propp: interdicția (II) și încălcarea (III) (1970: 34). Procedeele de modificare a 
sensului atribuit riturilor străvechi conferă funcției III „o dublă semnificație 
morfologică” (Propp 1970: 70). Greșeala eroului ca „element narativ de bază al 
discursului fantastic” (Vrabie 1975: 101) determină intriga și trecerea acțiunii la un 
nivel superior ce urmărește inițierea eroului. Dezvăluirea adevăratului chip atrage în 
majoritatea basmelor pedeapsa, dovadă a unor reminescențe puternice ale 
mentalității arhaice punitivă față de orice încălcare a unui tabu. Forma extremă a 
sancțiunii este convertită în basme într-o călătorie cu rol de jertfă expiatoare în 
lumea de dincolo cu scopul de a-și regăsi soțul/soția pierdut/ă. Alte basme atestă 
inconsecvența gândirii populare: îndepărtarea învelișului blestemat anulează 
instantaneu vraja și determină deznodământul. 

Conform clasificării Aarne-Thompson, basmele fantastice europene ce 
valorifică însoţirea celui de dincolo cu o făptură lumească se încadrează în tipurile  

                                                      
3 James Frazer atestă la numeroase populații primitive ceremonii periodice de izgonire a spiritelor 

rele încarnate într-un „medium material care le poate scoate din oameni” (IV 1980: 197). Anual, în 
Roma antică, pe 14 martie, comunitatea era purificată de răul întrupat într-un cărăuș uman: „un om 
îmbrăcat în piele de animal purtat în procesiune pe străzi, lovit cu vergi lungi și albe, [era] apoi alungat 
din oraș” (Frazer IV 1980: 227).   

4 „partea de avere plătită soţiei sau soţului înainte de consumarea nunţii (acea Morgengabe 
germană)” (Chevalier, Gheerbrant I 1995: 304). 

5 „ A-l privi în faţă pe împărat, pretutindeni unde este considerat de natură divină reprezintă un 
sacrilegiu” (Chevalier, Gheerbrant II 1995: 38).  

6 La popoarele arhaice, uneori focul ceremonial trebuia aprins de „ bărbatul sau femeia care s-a 
căsătorit cel mai recent” (Frazer IV 1980: 300).  

7 Focurile ceremoniale aveau calități magice: „sărind peste foc, scapi de nenoroc și perechile lipsite 
de copii vor dobândi urmași” (Frazer 1980 V: 23). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:51 UTC)
BDD-A20014 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Chipul tăinuit în basmele populare europene 

 
 

269 

400–459 din ciclul Rudele supranaturale sau vrăjite. În cadrul acestei înregistrări 
cifrice, motivul chipului ascuns al bărbatului se regăsește în AT 425 În căutarea 
soțului pierdut, cu subtipurile AT 425A Amor și Psyche, AT 425C Frumoasa și 
Bestia, AT 425N Soțul pasăre, AT 430 Prințul măgar, AT 432 Prințul pasăre, AT 
440 Regele broască, AT 441 Pielea fermecată. Soția cu chip supranatural determină 
materia epică în patru tipuri de basme: AT 401 Fata transformată în animal, AT 402 
Mireasa animal, AT 407 Fata floare, AT 408 Cele trei lămâi.  

Semnificativă pentru tipologizarea folclorului românesc este valoroasa lucrare 
a lui Lazăr Şăineanu, Basmele române, ce consacră un amplu capitol poveştilor 
mitico-fantastice din Ciclul părăsirilor sau om-animal. Cercetătorul include tipurile 
din clasificarea școlii finlandeze în trei categorii fundamentale care dezvoltă motivul 
abandonării: Amor şi Psyche, Melusina şi Neraida. Primul tip universal face referire 
la un episod din romanul scriitorului antic Apuleius, Metamorfoze (sau Măgarul de 
aur) și ilustrează natura proteică a soțului vrăjit. Conform clasificării lui Lazăr 
Şăineanu, transformarea femeii în zână sau animal apare în poveștile din categoriile 
Melusina şi Neraida. Ca motiv suplimentar, în basmele fantastice reunite sub 
denumirea Neraida, se întâlnește episodul cu furtul straielor fermecate ale zânei de 
către un flăcău. Redobândirea veșmintelor echivalează cu retragerea perechii sacre 
în spațiul de dincolo și declanșează episodul căutării soției pierdute (AT 400).   

Basmul Făt-Frumos şi fata negustorului cules de Petre Ispirescu  ilustrează 
primul tip universal menționat de Lazăr Șăineanu, AT 425A Amor și Psyche  în 
clasificarea școlii finlandeze. Căsătoria ce survine în urma vânzării anticipate este o 
formă a „logodnei de jertfă” (Propp 1973: 325) săvârșite de popoarele arhaice. 
Fecioara nimerește într-o ambianță legată de complexul inițierii și păstrează doar în 
vis amintirea soţului nocturn. V. I. Propp menționează că în basmele de tipul Amor 
și Psyche, dispariția logodnicului în zorii zilei este „corelată cu motivul casei [mari] 
care rămâne pustie peste zi” (1973: 45). Consacrarea nupțială a fetei determină 
încheierea unei căsătorii temporare, întreruptă brusc de soția ce luminează chipul 
perechii fermecate. Tabuul privirii implică superstiții legate de deochi și 
funcționează în sens dublu (Făt-Frumos nu trebuie să fie văzut și nici să-și vadă soția 
pământeană). Existența soțului supranatural este înconjurată de secrete și tabuuri 
pentru că el aparține structural lumii de dincolo, iar încălcarea interdicției (funcția 
III) echivalează cu prejudicierea (funcția VIII). Legea substituirii atribuie în acest 
basm soțului călătoria expiatoare și încadrează partea a doua a basmului în AT 400 
În căutarea soției. Reunirea celor doi soți în final echivalează cu reînnodarea 
căsătoriei ce devine una definitivă.  

Tipul AT 425C Frumoasa și bestia, a cărui primă variantă este publicată de 
Jeanne-Marie de Beaumont în 1756, este ilustrat de numeroase variante în care soțul 
vrăjit dobândește înfățișări zoomorfe diverse: șarpe în folclorul rus (Țareviciul 
fermecat) și în cel grec (Prințul șarpe), cal în basmul danez Frumoasa și Calul, 
câine sau urs în basmele populare din Anglia (Câinele cu dinți mici), Germania 
(Nuiaua fermecată) și Elveția (Prințul urs). Basmul-tip valorifică puterea 
tămăduitoare a dragostei, ca leac împotriva blestemului, iar majoritatea versiunilor 
ulterioare respectă același fir epic. Situația inițială include motivul vânzării 
anticipate prin care mezina primește obiectul magic dorit, cel mai adesea, o floare, 
simbol al legământului marital. Fata merge să locuiască în palatul unei făpturi cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:51 UTC)
BDD-A20014 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Otilia URSACHE 

 270 

înfățișare înspăimântătoare, dar refuză să-și asume statutul de soție. Logodnicul 
animal își revelă chipul uman în spațiul oniric, dar pământeanca este incapabilă să-l 
recunoască. A visa echivalează cu a dobândi putere magică ce o intensifică pe cea 
atribuită prin naștere8. Episodul căutării soțului pierdut se convertește aici în 
călătoria pe care o face fata acasă de unde se întoarce pentru a-și mărturisi dragostea 
și a încheia căsătoria.  

Alexander Atanasiev include în culegerea sa de povești rusești basmul Pana 
lui Finist Șoimanul, variantă a tipului AT 432 Prințul pasăre. Motivul vânzării 
anticipate funcționează acum în sens invers: mezina unui negustor obține o pană a 
lui Finist cu ajutorul căreia îl invocă noaptea. Aruncarea penei pe podea înlocuiește 
arderea firelor de păr ca „modalitate magică de atragere a spiritului obligat să se 
înfățișeze dinaintea celui care îl invocă” (Propp 1973: 218). Funcția cu numărul III 
din tipologia lui V. I. Propp, încălcarea, se realizează aici într-o formă atenuată: fata 
dobândește, cu ajutorul aceleiași unelte năzdrăvane, veșminte și podoabe, iar într-o 
zi uită în păr o agrafă de aur. 

Ca urmare a intervenției răufăcătorului, prejudicierea cunoaște în acest basm o 
formă violentă: cele două surori ale fetei înfig în cercevele cuțite și ace ce provoacă 
vătămarea șoimului. Eroul are putere de transubstanțiere sporită: se transformă în 
porumbel ca să nu se lipească farmecele de el și se refugiază în tărâmul celălalt, ceea 
ce determină drumul chinuitor al soției.  

Un alt basm rusesc, Marea Morevna, ilustrează cazul rar al însoțirii cu 
animale magice care își păstrează înfățișarea: un șoim, un vultur și un corb se 
căsătoresc cu trei surori înaintea cărora își dezvăluie natura umană. Triplicarea 
chipului ascuns încadrează prima parte a basmului în tipul AT 552 Animalele-
cumnați. În virtutea legăturilor de familie, cele trei personaje însoțesc manifestarea 
funcției XI (plecarea eroului de acasă): devin donatori și apoi ajutoare năzdrăvane 
datorită cărora eroul își recapătă soția furată de zmeu. 

Frații Grimm includ în colecția lor de povești textul  Măgărușul (AT 430) ce 
ilustrează una dintre caracteristicile basmului fantastic: atribuirea de acțiuni identice 
oamenilor, obiectelor și animalelor. Pețitorul cu chip animalier se comportă ca un 
om, dorește aceleași lucruri și, în ciuda reticenței inițiale, este tratat ca un om și 
acceptat ca mire al fetei de împărat. Noaptea nunții aduce renunțarea temporară la 
deghizare. Încadrarea în uniunea gentilică a soției este facilitată aici de socrul ce 
poruncește să fie arsă pielea și „stă el însuși lângă foc până când pielea se transformă 
în cenușă” (Grimm 2007: 432). 

Tipul AT 440 Regele broască ilustrat în spațiul european de numeroase 
variante motivează însoțirea cu ființa vrăjită ca o consecință a vânzării anticipate la 
care fecioara consimte pentru a-și recupera un obiect pierdut (varianta germană 
Regele-broască sau Heinrich cel cu inima ferecată). În varianta ungurească 
(Broasca fermecată), eroina promite să doarmă alături de logodnicul animal în 
schimbul permisiunii de a lua apă din fântâna în care locuiește broasca. Același leac 
împotriva blestemului apare în variantele englezești: Fecioara și broasca și Fata 
vitregă a regelui și broasca. În celelalte versiuni studiate, vraja este îndepărtată prin 

                                                      
8 În credințele populare „mezinul ar fi dotat cu calități cu eficiență magică, fiind apt a îndeplini 

unele roluri în practicile descântatului” (Bârlea 1976: 47).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:51 UTC)
BDD-A20014 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Chipul tăinuit în basmele populare europene 

 
 

271 

gesturi violente în noaptea nunții: în basmul german, mezina cuprinsă de dezgust 
izbește de perete broasca, în timp ce într-o variantă din Scoția, Regina care a cerut 
apă vie, soțul supranatural este cel ce solicită decapitarea ca leac împotriva 
blestemului.  

Tipul 441 Pielea fermecată atribuie soțului fermecat înfățișare zoomorfă 
diversă, de urs, porc, șarpe, arici. Chipul de urs al soțului apare într-o variantă 
românească și într-una germană. Puterea sa apotropaică evidențiată de supestițiile 
românești9 nu este atribut al personajului de basm fantastic care nu poate îndepărta 
singur blestemul. În textul Ursul, fecior de împărat, inclus de Ioan Micu Moldovan 
în Poveşti populare din Transilvania, tânărul damnat să trăiască în recluziune pentru 
a răscumpăra păcatele părinților este o făptură hibridă, la graniţa dintre uman şi 
animal. Motivul chipului ascuns cunoaște aici o dezvoltare particulară: ursul 
mărturisește viitorului socru că mântuirea îi poate fi adusă doar de dragoste, ceea ce 
determină acceptul fecioarei de a-i deveni soție. 

În basmul german Blană-de-urs atestat de Frații Grimm, înfățișarea zoomorfă 
survine treptat în urma unei înțelegeri încheiate cu diavolul ce impune interdicția 
spălării. „Ca formă de  invizibilitate” (Propp 1973: 158) nespălarea, corelată cu 
tabuul tăierii părului, este un element al riturilor de inițiere. Vânzarea anticipată 
cunoaște acum o formă inversată: fata unui om sărac este de acord să se căsătorească 
cu ursul, ca mulțumire pentru ajutorul acordat părintelui ei. Însoțirea este substituită 
acum de funcția înfierării, formă a solidarității dintre cei doi logodnici. După șapte 
ani, când se împlinește sorocul înțelegerii cu diavolul, eroul își recapătă înfățișarea 
umană (funcția XXIX transfigurarea), iar jumătățile de inel determină recunoașterea 
sa ulterioară. 

Lazăr Șăineanu analizează mai multe variante românești ce valorifică pe larg 
imaginea pământeanului metamorfozat în şarpe. Cercetătorul indică drept  basm tip 
textul Şarpele cules de Dumitru Stăncescu (1978: 174) a cărui structură epică este 
reluată parțial de celelalte versiuni. Un unchiaș fără copii adoptă un şarpe „cu cap de 
om” (Șăineanu 1978: 174) care vorbește de-abia la vârsta maturității și cere de soție 
pe fiica împăratului. Atribuirea trupului de șarpe prin blestem echivalează în acest 
basm cu un câştig în plan magic ce face posibilă depășirea probelor impuse de 
viitorul socru. Căsătoria cu o pământeancă declanşează procesul de abolire a vrăjii 
malefice: straiul de animal poate fi lepădat noaptea, dar mai trebuie păstrat încă nouă 
ani în spațiul diurn. Încălcarea regulilor purității rituale de către soție înainte de 
soroc reflectă superstiții românești legate de rolul focului în dezvăluirea naturii 
umane a șarpelui10. Arderea pielii devine punct de înnodare a intrigii și determină 
călătoria expiatoare în tărâmul de dincolo, iar partea a doua a textului se încadrează 
în AT 425 În căutarea soțului pierdut.  

Numeroase basme fantastice europene din tipul AT 441 ce prezintă 
metamorfoza bărbatului în porc ilustrează latura spirituală a acestui simbol 

                                                      
9 „Alungă toate relele de la casa unde joacă (boli, drac, farmece)” (Nicolau, Mihalache 2012: 274). 
10 „Șerpele are picioare pe care le scoate numai când îl pui pe jăratec” (Nicolau, Mihalache 2012: 

256). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:51 UTC)
BDD-A20014 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Otilia URSACHE 

 272 

animalier11: în folclorul italian (Regele porc), francez (Prințul Marcassin), german 
(Porcul sălbatic), românesc (Porcul cel fermecat). În varianta italiană culeasă de 
Giovanni Francesco Straparola, fiul de împărat nu se poate lepăda de chipul 
animalier cu care s-a născut decât după ce se va fi căsătorit de trei ori. Sacrificarea 
sângeroasă a primelor două soții reprezintă o etapă esențială în procesul de anulare a 
blestemului ce este răscumpărat astfel mai întâi prin sânge, apoi prin dragostea 
ultimei soții. Înlăturarea efectivă a vrăjii se face printr-un gest simbolic al figurii 
paterne care sfâșie pielea de porc, apoi cedează tronul fiului său.  

Varianta franceză, atestată de Madame d’Aulnoy, include, în plus, dorința 
tatălui de a-și izola fiul născut cu înfățișare de porc. Aici sacrificarea primelor două 
mirese apare într-o formă atenuată și supusă explicației logice: prima mireasă se 
sinucide pentru a evita căsătoria cu un porc. Sora ei mijlocie încearcă în noaptea 
nunții să îl sugrume pe mire pentru a-i răzbuna moartea, dar acesta o ucide. A treia 
fecioară acceptă de bunăvoie însoțirea și, într-o noapte, ascunde pielea soțului său. 
Dimineața eroul încearcă să-și îmbrace din nou veșmântul animalier, dar acesta se 
micșorase și el rămâne definitiv cu chipul de om.  

Povestea Porcul cel fermecat, culeasă de Petre Ispirescu, include în situația 
inițială primele trei funcții ale personajelor identificate de V.I. Propp: absența 
tatălui, interdicția de a intra într-o anumită cameră a palatului și încălcarea poruncii 
paterne de către cele trei fiice. A citi din cartea cu funcție magică înseamnă a 
provoca împlinirea destinului: „Pe fata cea mică a acestui împărat are s-o ia de soţie 
un porc” (Ispirescu 1988: 53). Împăratul percepe natura adevărată a pețitorului porc 
și își îndeamnă fiica la supunere matrimonială: „cuvintele și purtarea înțeleaptă a 
acestui porc nu este de dobitoc; odată cu capul nu crez eu ca el să se fi născut porc. 
Trebuie să fie vreo fermecătorie sau altă drăcie aici” (Ispirescu 1988: 55). Mireasa 
silită să accepte un soț dezagreabil, cu o formă neomenească își schimbă atitudinea 
când descoperă în spațiul nocturn chipul uman al soțului. 

Prejudicierea (funcția VIII) survine în urma acțiunii răufăcătorului: o 
vrăjitoare îi oferă tinerei soţii leacuri pentru a neutraliza farmecele ce-i închiseseră 
soţul în pielea de porc, dar acestea produc o intensificare a vrăjii. Partea a doua a 
acestui basm aparține tipului 425 În căutarea soțului pierdut, iar finalul explicitează 
legea echivalenței: „tu ai suferit pentru mine și eu pentru tine” (Ispirescu 1988: 62).  

Alte două variante românești (Povestea cu Poarca și Argeș), culese de Cristea 
Sandu Timoc, respectiv de Ion Oprişan, urmăresc un fir epic comun: eroul apare pe 
lume şi creşte în pielea de porc, vădindu-şi natura umană prin darul de a vorbi. La 
maturitate îşi trimite tatăl s-o peţească pe fata împăratului cu care se însoțește după 
ce își dovedește puterile magice. Nunta încheiată împotriva dorinţei fetei silită de 
tată aduce îndepărtarea parțială a blestemului: soțul își leapădă pielea doar pe 
perioada nopții. Rolul răufăcătorului este atribuit acum mamei la sfatul căreia soția 
arde pielea de animal, gestul ei fiind o formă de realizare a prejudicierii. Partea a 
doua a basmelor se încadrează în tipul AT 425, iar finalul aduce reînnodarea 
căsătoriei. 

                                                      
11 Parabola evanghelică a mărgăritarelor aruncate porcilor vede în acest animal un simbol „al 

adevărurilor spirituale revelate fără chibzuință celor ce nu sunt demni să le primească și nici în stare să 
le înțeleagă” (Chevalier, Gheerbrant III 1995: 121). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:51 UTC)
BDD-A20014 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Chipul tăinuit în basmele populare europene 

 
 

273 

Metamorfozarea flăcăului în porc în variantele românești reflectă credințele 
conform cărora „unele femei nasc în loc de copil [...] un purcel, care se zice 
«crasnic» și care începe a țipa și a fugi prin casă” (Nicolau, Mihalache 2012: 80). 
Înfățișarea zoomorfă este îndepărtată prin recursul la rolul purificator al flăcării:  

babele dau foc la sobă, fac jăratec mult; apoi iau [crasnicul] la goană prin casă, până 
când, neavând alt loc de scăpare, țâșnește în sobă; se astupă la gură și se arde. Astfel 
scapă de crasnic (Nicolau, Mihalache 2012:80).  

Descântecele de ursit recurg la procedeul substituirii prin folosirea unui 
anumit material organic:  

În sara de ajunul Sf. Vasile, fetele mari pun pe o vatră arsă două fire de porc 
ursite, unul cu numele fetei și altul cu al tânărului ce voiește a lua în căsătorie; dacă 
firele de păr arzând se împreună, atunci fata va lua în căsătorie pe acel tânăr, iar altfel, 
nu (Nicolau, Mihalache 2012: 293).  

În alte basme asimilabile tipului internațional AT 441, apare ariciul ca 
„travestire tranzitorie a eroului principal” (Bârlea 1976:12). Varianta rusească, 
Prințul arici, ilustrează motivul „logodnicului din pădure cu înfățișare zoomorfă” 
(Propp 1973: 170). Natura umană este revelată în urma unui ceremonial de influență 
creștină, pe care logodnica îl îndeplinește la îndemnul preotului. În timpul cununiei, 
mireasa își stropește de trei ori soțul animal cu apă sfințită, se înțeapă într-un ac de 
al lui și lasă să picure trei stropi de sânge asupra soțului animal. Consacrarea 
nupțială prin sacrificiul sângelui înlocuiește aici călătoria de ispășire a soției din 
tipul AT 425. Varianta ungurească, Ariciul, negustorul, regele și omul sărac, 
recurge la triplicarea logodnicelor pe care eroul le obține prin procedeul vânzării 
anticipate. Această versiune conține o inversare a rolurilor: ariciul este ales de 
mezina împăratului, ceea ce îndepărtează imediat vraja.  

Basmul cules de Frații Grimm, Hans, ariciul, îmbină elemente din cele două 
variante anterioare: înfățișarea animalieră reprezintă împlinirea dorinței tatălui ce 
vrea un copil cu orice chip. Totuși fiul zoomorf va fi izolat în pădure, iar la 
maturitate își obține soția prin metoda cunoscută: un împărat își oferă fiica în 
schimbul indicării drumului. Socrul mijlocește și de această dată încadrarea 
tânărului în noua orânduire familială și tot el aduce eliberarea de sub blestem. În 
noaptea nunții, împăratul poruncește unor slujitori „să aprindă un foc mare pentru că 
[ariciul], când se va duce la culcare, își va lepăda pielea cu țepi și o va lăsa lângă 
pat; ei s-o ia, s-o arunce în foc și s-o păzească până ce flăcările o vor mistui” 
(Grimm 2007: 311). Dezvăluirea chipului adevărat necesită contribuția comunității 
extinse în care se încadrează eroul: vracii vestiți ai împărăției îndepărtează ultimele 
efecte ale blestemului, iar eroul „se făcu alb și frumos ca un prinț din poveste” 
(Grimm 2007: 311).  

Natura supranaturală a soţiei apare în patru tipuri de basme, conform 
clasificării Aarne-Thompson, şi în două categorii universale, Melusina şi Neraida, 
după clasificarea lui Lazăr Şăineanu. În tipul AT 401 Fata transformată într-un 
animal și AT 402 Mireasa animal, interdicția (funcția II) și încălcarea (funcția III) 
intervin în acțiune după găsirea logodnicei vrăjite. Tipul AT 401 este ilustrat de 
prima parte a basmului german Corbul cules de Frații Grimm. Fenomenul travestirii 
cunoaşte aici o valorificare particulară, fiind o formă de prejudiciere, o pedeapsă pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:51 UTC)
BDD-A20014 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Otilia URSACHE 

 274 

care mama o aplică fiicei obraznice. Îndepărtarea blestemului este posibilă dacă timp 
de trei zile logodnicul ei nu doarme și respectă tabuuri alimentare. Din punct de 
vedere morfologic, încălcarea interdicției de a dormi declanșează intriga și 
încadrează partea a doua a basmului în tipul AT 400 În căutarea miresei pierdute.  

Tipul AT 402 Mireasa animal atribuie soției înfățișarea de broască în variante 
precum: Lacul fermecat (Grecia), Prințul care s-a căsătorit cu o broască (Italia), 
Crăiasa-broască și Înțeleapta Vasilisa (Rusia). Funcția VIIIa, lipsa, se realizează în 
aceste basme ca urmare a intervenției unor „personaje-mediatori” (Propp 1970: 78). 
Tatăl (sau o femeie bătrână în versiunea italiană culeasă de Andrew Lang) îl face pe 
erou să simtă că are nevoie de o mireasă. Prinții folosesc praștii (în versiunea italiană 
atestată de Calvino) sau săgeți (în variantele rusești) pentru a-și găsi miresele.Varianta 
românească, Broasca ţestoasă, înlocuiește săgeata slobozită pentru găsirea ursitei cu o 
nuia – obiect cu virtuți magice care atrage perechea fermecată.  

După ce mezinul întâlnește la baltă o broască, subiectul evoluează diferit în 
basmele supuse analizei. În textul cules de Petre Ispirescu, jurământul marital rostit 
de logodnic are valențe magice și provoacă anularea instantanee a blestemului: 
„Broasca se dă de trei ori peste cap şi devine o zână gingaşă şi frumoasă” (Ispirescu 
1988: 39). În versiunile rusești, hybrisul arderii pielii de animal de către soţ o obligă 
pe eroină să-şi asume un alt chip de împrumut (lebădă) și să se refugieze în ținutul 
lui Coșcei cel fără de moarte. La finalul călătoriei expiatoare, soțul află sursa răului: 
invidios pe înţelepciunea fiicei sale, tatăl o blestemase să rămână trei ani sub chip 
respingător de broască.  

Pentru folclorul românesc, Lazăr Șăineanu indică drept basm-tip textul 
Zâna-Zânelor cules de Petre Ispirescu. Sfera acțiunilor eroului este determinată de 
succesiunea acelorași funcții: VIIIa, lipsa miresei, plecarea de acasă în căutarea 
săgeții indicator (funcția XI) ce îl conduce pe flăcău într-o pădure de unde se 
întoarce acasă urmat de şase bufniţe. După prima noapte, logodnica şi cele cinci 
slujitoare ale ei își relevă chipul uman. Soțul totuși arde straiele fermecate, din 
dorința mărturisită ulterior de a-și elibera soția de blestem, dar cu consecințe 
imediate drastice: zâna se retrage în tărâmul de dincolo în chip de porumbel. 
Arderea pielii creează deci „o complicație, devine un nou punct de înnodare a 
intrigii ce declanșează două acțiuni consecutive: dispariția zânei și căutarea ei de 
către erou” (Propp 1973: 173). Valoarea compensatoare a călătoriei bărbatului este 
subliniată în final de soția regăsită: „A șa am fost noi ursiți să pătimim” (Ispirescu 
1988: 202).  

Alte trei tipuri de poveşti mito-fantastice care atribuie logodnicii chip animal 
sau vegetal sunt ilustrate de câte o variantă. În basmul german Jorinde și Joringel 
AT 405, vrăjitoarea care transformă în privighetori fetele rătăcite în pădure 
îndeplineşte rolul funcţional al răufăcătorului. Joringel află remediul pe cale onirică 
şi îşi eliberează logodnica de vrajă cu ajutorul unei flori roșii.  Tipul AT 407 Fata 
floare apare în Poveste-ghicitoare, text cules de Frații Grimm. Trei femei sunt 
prefăcute în flori de câmp identice, dar una dintre ele poate petrece noaptea în casă. 
Aceasta își îndeamnă soțul să îndepărteze blestemul: „- Dacă vii [...] în timpul 
dimineții să mă rupi, voi fi salvată și voi rămâne tot timpul cu tine” (Grimm 2007: 
456). Bărbatul culege floarea fără rouă şi astfel menține definitiv forma umană a 
soției sale. În tipul 408 Cele trei lămâi, ilustrat de un basm italian prelucrat de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:51 UTC)
BDD-A20014 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Chipul tăinuit în basmele populare europene 

 
 

275 

Giambattista Basile, logodnica parcurge înainte de încheierea căsătoriei o dublă 
metamorfoză: de pasăre și lămâie. Arderea veşmântului animal este înlocuită aici de 
incendierea răufăcătorului, gest ce echivalează cu izgonirea răului din comunitate. 

Al treilea tip universal, Neraida, inclus de Lazăr Şăineanu în Ciclul părăsirilor 
sau om-animal dezvoltă în plus față de a doua categorie motivul straielor fermecate ale 
zânei ca unealtă năzdrăvană (funcția XIV). Variantele acestui tip se găsesc în folclorul 
suedez (Fecioara lebădă) și german (Cele trei lebede), iar Joseph Jacobs reconstruiește 
din surse europene diverse basmul Fecioarele lebede. Variantele urmăresc, de obicei, 
același fir epic: lipsită de atributele sale magice, zâna rămâne temporar prizonieră în 
spaţiul profan până ce își redobândește straiele prin viclenie. Plecarea soției fermecate 
marchează uneori deznodământul (în varianta suedeză soțul moare de tristețe), dar în alte 
basme este punctul de înnodare al intrigii (în varianta germană cei doi tineri se reunesc 
după ce soțul depășește canonul tăcerii). 

Moses Gaster include în colecția sa Rumanian Bird and Beast Stories, 
publicată în 1915, povestea Fecioara lebădă și regele. Metamorfoza este triplicată 
aici ca urmare a intervenției răufăcătorului ce tulbură armonia familiei regale. Cele 
trei chipuri (animal, uman și vegetal) sunt tot atâtea modalități de a contracara 
acțiunile răufăcătorului: vicleșugul (funcția VI) și prejudicierea (funcția VIII). În 
această versiune, eroina renunță de bunăvoie la puterile ei după călătoria în tărâmul 
de dincolo unde își ia rămas bun de la familia sa.  

Analiza motivului literar al chipului ascuns în basmele fantastice europene se 
dovedește un proces de „arheologie culturală” (Oișteanu 2004: 364) ce pune în 
evidență constante, dar și modificări operate la nivelul mentalităţii populare. 
Metamorfoza provizorie rămâne o formă de prejudiciere a cărei remediere se face 
întotdeauna pe cale maritală. Uneori vraja malefică are un termen pe care cineva, 
apropiat victimei, îl încalcă fără să știe, prelungindu-l, iar sentimentul culpabilității 
insuflat „neofitului îl face să îndure toate chinurile rituale” (Hulubaș 2009: 245). 
Căutarea celui dispărut devine atunci o călătorie inițiatică, iar dezvăluirea eului 
ascuns conduce în final la refacerea cuplului.  

Bibliografie 

Bârlea 1976: Ovidiu Bârlea, Mică enciclopedie a poveștilor românești, București, Editura 
Științifică și Enciclopedică. 

Chevalier, Gheerbrant 1994: Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri, 
mituri, vise, obiceiuri, gesturi, forme, figuri, culori, numere, vol. I, II, III, Bucureşti, 
Editura Artemis. 

Frazer 1980: James George Frazer, Creanga de aur,vol. I−V, traducere de Octavian Nistor, 
note de Gabriela Duda, București, Editura Minerva, Biblioteca pentru toți. 

Grimm 2007: Poveștile Fraților Grimm, ediția integrală a poveștilor Fraților Grimm, 
traducere de Viorica S. Constantinescu, ilustrații de Ludwig Righter, Iași, Editura 
Polirom.  

Hulubaș 2009: Adina Hulubaș, Trasee inițiatice în folclorul literar românesc. Structuri 
stilistice, Iași, Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”. 

Ispirescu 1988: Petre Ispirescu, Legendele sau basmele românilor, ediție îngrijită de Aristița 
Avramescu, vol. I, II, București, Editura Cartea Românească. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:51 UTC)
BDD-A20014 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Otilia URSACHE 

 276 

Moldovan 1987: Ion Micu Moldovan, Poveşti populare din Transilvania culese prin  elevii 
şcolilor din Blaj (1863-1878), ediţie îngrijită de Ion Cuceu, prefaţă de Ovidiu Bîrlea, 
Bucureşti, Editura Minerva. 

Nicolau, Mihalache 2012: Credințe și superstiții românești după Artur Gorovei și 
Gh.F. Ciaușanu, ediție de Irina Nicolau și Carmen Mihalache, ediția a II-a, București, 
Editura Humanitas. 

Oișteanu 2004: Andrei Oișteanu, Ordine și haos. Mit și magie în cultura tradițională 
românească, ediție ilustrată, Iași, Editura Polirom. 

Oprișan 2002: Ion Oprişan, Basme fantastice româneşti, vol. I−III, Bucureşti, Editura 
Vestala. 

Propp 1973: V.I. Propp, Rădăcinile istorice ale basmului fantastic, traducere de Radu 
Nicolau, prefaţă de Nicolae Roşianu, Bucureşti, Editura Univers. 

Şăineanu 1978: Lazăr Şăineanu, Basmele române în comparaţiune cu legendele antice 
clasice şi în legătură cu basmele popoarelor învecinate şi ale tuturor popoarelor 
romanice, ediţie îngrijită de Ruxandra Niculescu, prefaţă de Ovidiu Bârlea, Bucureşti, 
Editura Minerva. 

Timoc 1998: Sandu Cristea Timoc, Poveşti populare româneşti, Bucureşti, Editura Minerva. 
Vrabie 1975: Gheorghe Vrabie, Structura poetică a basmului, București, Editura Academiei 

Republicii Socialiste România. 

The Concealed Face in the European Fairy Tales 

According to the Aarne-Thompson classification, the fairy tales that present the 
marriage between an earthling and an enchanting creature, forced to bear an animal skin is 
illustrated by numerous types: The Girl Transformed into an Animal 401, The Animal Bride 
or the Mouse Bride 402, Jorind and Joringel 405, The Flower Girl 407, The Three Lemons 
408, Cupid and Psyche 425A, Beauty and the Beast 425C, The Bird Husband  425N, Prince 
Donkey 430, The Bird Lover 432, The Frog King 440, In Enchanted Skin 441. 

The concealed face is a literary motif widely spread in the European folklore and it 
follows a distinctive epic thread: the marriage to a supernatural being brings about the 
interdiction of revealing its true nature to the others, apart from the wife/husband. The secret 
must be kept until the spell is over, but it is always unveiled beforehand. Therefore, the spell 
is instantly cast away or the guilty one leaves in search of his/hers supernatural companion. 
The initiatic journey that follows tests the earthling’s marital fidelity. The happy end brings 
the release from the spell and the preservation of the human form. 

Lazăr Șăineanu’s work The Romanian Fairy Tales typologizes the Romanian folklore 
and dedicates a chapter to The Leaving Cycle or the Animal Companion. The researcher 
analyzes  three fundamental types: Cupid and Psyche, Melusina and Neraida. The first 
category of fairy tales corresponds to the AT 425A and AT 441 types and presents the 
animal husband (pig, snake, donkey, bear). The fairy or animal bride appears in the other two 
categories, Melusina and Neraida, that include the other types according to the Finnish 
classification. In Neraida, an adjacent motif is to be found: the enchanted gown of the fairy 
stolen by a lad. Deprived of her magic powers, she is forced to wed the lad. She remains in 
his world until she cunningly gets her clothes back and flies away to the other world. The 
husband’s jourrney that follows illustrates The Quest for a Lost Bride AT 400. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:17:51 UTC)
BDD-A20014 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

