
„Philologica Jassyensia”, An XI, Nr. 1 (21), 2015, p. 141–151 

 
 
 

Le procédé de la glose dans Parimiile preste an (Iaşi, 1683) 
 

Mădălina UNGUREANU* 
 
 

Key-words : prophetologium, translation, glosses, hymn, Old Church Slavonic 
 

1. Parimiile preste an: structure et contenu 

Le Prophetologium représente un recueil de péricopes bibliques, la plupart 
choisies de l’Ancien Testament, des livres des prophètes (mais pas seulement), 
destinées à être lues pendant les vêpres des fêtes de l’année ; il est formé d’une 
première partie plus ample, destinée aux fêtes qui changent de date (une partie dans 
laquelle les péricopes bibliques sont en continuité d’une journée à l’autre) et une 
deuxième partie, un peu plus réduite, destinée aux fêtes à date fixe, où les péricopes 
sont groupées en fonction de leur thématique. On détient peu d’informations sur la 
présence de ce type de livre dans la culture roumaine ; la seule édition imprimée 
appartient à Dosoftei (Iaşi, 1683) ; en dehors de celle-ci, on a gardé un nombre 
réduit de manuscrits qui contiennent des traductions du Prophetologium, complètes 
ou fragmentaires ; toutes sont ultérieures au livre Parimiile preste an, à l’exception, 
peut-être, d’un manuscrit trouvé dans la tour de l’Église « Saint Nicolas » de Şcheii 
Braşovului. D’ailleurs, le prophetologium a eu une destinée particulière dans les 
cultures grecque et slavonne aussi : paru, probablement, autour du VIIIe siècle à 
Constantinople, il a circulé en manuscrit (à l’exception d’une édition incomplète 
publiée à Venise en 1595), jusqu’au XVIe siècle, quand son copiage est arrêté parce 
que son contenu se superposait à celui des autres livres de culte (le triode, le 
ménologe, le penticostaire). En slavon, ce type de lectionnaire a été probablement 
traduit au IXe siècle et a circulé toujours sous forme de copies manuscrites jusqu’au 
XVI e siècle, quand le copiage a été arrêté pour les mêmes raisons. C’est à peine en 
1894 qu’une édition commémorative paraît à Saint Petersburg : Parimijnik: siest’ 
sobranie Parimii na vse leto et on a initié la publication, en plusieurs volumes, d’une 
édition d’après le Manuscrit Grigorovich, le plus ancien prophetologium slavon 
conservé, qui date du XIIe−XIII e siècle : Grigorovichev parimejnik: v slichenii s 
drugimii parimeinikami (Moscou, 1894−1904) (Miller 2010 : 64). Il semble que le 
prophetologium est encore utilisé aujourd’hui dans les églises de Bulgarie et dans 
celles de Serbie. 

Par conséquent, le seul prophetologium imprimé de la culture roumaine 
appartient à Dosoftei et il s’inscrit, naturellement, dans le programme cohérent de 

                                                 
* Départament de Recherche Interdisciplinaire − Sciences Sociales et Humanistes de l’Université 

« Alexandru Ioan Cuza » de Iaşi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 142 

traduction des livres de culte en roumain que le métropolite moldave avait initié. 
Son titre complet est « Parimiile preste an, tipărite cu porunca măriii sale 
prealuminatului întru Iisus Hristos Ioan Duca Voevoda, cu mila lui Dumnădzău 
Domn Ţărîi Moldovei şi Ucrainei, cu posluşaniia smeritului Dosoftei Mitropolitul, 
în tiparniţa ţărîi ce ne-au dăruit svinţia sa părintele nostru fericit Ioachim, patriarhul 
de slăvita patrierşiia a Moscului, milostivul Dumnădzău să-l blagoslovască. Vă leat 
7191, measeţ octomvrie, 7 dni »1. En général, sa structure est connue ; le texte a 
surtout attiré l’attention des spécialistes qui se sont occupés des aspects poétiques de 
l’œuvre de Dosoftei, en analysant, dans ce contexte, le Poème chronologique des 
princes de Moldavie (I 2r-4v) ou la traduction du poème en latin qui comprend la 
prophétie de la Sibylle de l’Érythrée.  

L’un des problèmes spécifiques de la recherche de ce texte concerne les 
sources que le métropolite avait suivies ; parmi les hypothèses émises dans les 
recherches peu nombreuses (et partielles) qui lui ont été consacrées jusqu'à présent, 
la plus connue est celle de N. A. Ursu, selon lequel, Dosoftei, l’auteur de la révision 
de la traduction de l’Ancien Testament effectuée par Nicolae Milescu et conservée 
en Ms. 45 BAR, a inclus dans son prophetologium des fragments bibliques extraits 
de la traduction qu’il avait révisée ; de l’autre côté, après une comparaison entre le 
livre de Jonas de Ms. 45 et sa version (intégrale) du prophetologium,  E. Munteanu 
tend à infirmer l’opinion de N. A. Ursu et il suppose que le prophetologium a été 
créé à partir d’un exemplaire slavon. 

Il faut remarquer le fait que, quels que soient la source de la traduction ou le 
modèle qu’il suit, Dosoftei les dépasse, son prophetologium représentant un collage 
de textes dans lequel aux péricopes bibliques proprement-dites, qui constituaient le 
contenu traditionnel des prophetologium grecs et slavons (et, d’ailleurs, de ceux 
roumains conservés dans le manuscrit aussi), on ajoute des hymnes et des fragments 
originaux (des interprétations des chants ou des vers). Il existe donc, dans la 
structure du Prophetologium, plusieurs types de textes, et cette structure composite 
détermine plusieurs types d’approches de l’acte de la traduction : 

a. les péricopes bibliques, traduites d’après les fragments correspondants d’un  
prophetologium grec (le plus probablement) ou du slavon et non pas prises tout 
simplement, comme on a affirmé, d’une version intégrale de l’Ancien Testament. 
Faute d’une information exacte sur l’original, le type de traduction qui caractérise 
ces fragments ne peut pas être analysé que de façon sommaire; la cohérence de la 
phrase montre que le degré de littéralité dans l’approche de ces textes est plus réduit 
que dans le cas d’autres types de textes du prophetologium. 

b. les fragments de littérature oraculaire sont, en réalité, des interprétations 
d’après Divinae Institutiones de Lactantius Firmianus (des combinaisons de 
fragments succincts et des phrases traduites intégralement ou partiellement, ayant 
comme thématique le jugement final) ; leur présence dans le Prophetologium, juste 
avant l’Hymne de l’Annonciation, est justifiée de point de vue thématique ; 

                                                 
1 Le Prophetologium de toute l’année, imprimé par l’ordre de sa Majesté très illuminée en Jésus 

Christ Ioan Duca Voïévode, par la pitié de Dieu Prince du Pays de la Moldavie et de l’Ukraine, avec 
l’acquiescement du soumis Dosoftei Métropolite, dans l’imprimerie du pays qui nous a été donnée par 
notre bienheureux Père Joachim, le patriarche de Moscou, le miséricordieux Dieu le bénisse. En année 
7191, le mois d’octobre, le 7e jour. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Le procédé de la glose dans Parimiile preste an (Iaşi, 1683) 

 143 

c. le poème qui comprend la prophétie de la Sibylle de l’Érythrée, traduit du 
latin avec le respect rigoureux du principe de la littéralité et reproduit à côté de 
l’original, dans la technique interlinéaire ;  

d. trois hymnes (canons) dédiés à la Résurrection, à l’Ascension et à la 
Pentecôte, d’une étendue appréciable (quelques dizaines de pages), traduits du 
slavon, dont la recherche de point de vue de la méthode de traduction est profitable, 
ayant l’avantage qu’ils sont reproduits à côté de l’original slavon, dans des 
fragments successifs ou dans des colonnes parallèles. 

De tous ces types de texte (on rappelle que de la structure traditionnelle du 
prophetologium font partie seulement les péricopes bibliques), nous nous sommes 
arrêtés sur les hymnes, option à la base de laquelle se trouve l’avantage déjà 
mentionné, celui de la reproduction de l’original slavon. 

2. Problèmes de la traduction des textes de facture religieuse 

La définition de la traduction (« Translating consists in reproducing in the 
receptor language the closest natural equivalent of the source language message, 
first in terms of meaning and secondly in terms of style »2, Nida, Taber 1969 : 10) 
met en évidence le conflit entre la forme et le fond du texte, que le traducteur doit 
résoudre. L’analyse de l’histoire des traductions montre le fait qu’à la longue du 
temps, ce conflit a été résolu dans de manières différentes : en favorisant surtout la 
forme, à l’époque ancienne, ou le fond (c’est-à-dire en visant la réception du 
message), à l’époque moderne. En partant de ce conflit, on parle de l’existence de 
plusieurs types de traduction : 1. littérale, 2. archaïsante, 3. proche de point de vue 
sémantique et formel de l’original (mais avec des notes et des commentaires), 4. 
libre (Nida 1964 : 14), regroupés dans deux grandes catégories : celle de la 
traduction littérale et celle de la traduction libre (l’interprétation du texte), entre elles 
existant plusieurs degrés de réalisation. 

La difficulté à laquelle se heurte le traducteur du texte sacré est d’autant plus 
grande qu’il doit aussi prendre en considération la nécessité « de la sauvegarde de la 
sacralité du texte traduit » (Munteanu 2008 : 14); il s’impose, donc, l’utilisation de 
la méthode de la traduction littérale (la seule qui semble possible dans de telles 
conditions) par la considération du mot comme l’unité minimale de la traduction et 
l’essai d’équivalence 1 :1 de l’original. La réalité de l’incompatibilité des structures 
lexicales et syntactiques des langues mises en contact dans l’acte de la traduction 
intervient ici, générant ainsi un texte qui garde la forme du texte modèle, mais dont 
le contenu est, dans la plupart des cas, obscur. Dosoftei dépasse l’étape des 
traductions anciennes de textes, qui négligeaient l’instance du récepteur en accordant 
priorité à la forme, et comme d’autres traducteurs des textes religieux de la période 
ancienne3, essaie de restituer les deux dimensions du texte dont nous nous occupons 

                                                 
2 « Traduire signifie reproduire, dans la langue cible, le plus proche équivalent naturel du message 

de la langue source, premièrement en ce qui concerne le contenu et seulement après en ce qui concerne 
la forme ». 

3 L’importance du procédé de la glose pour les traductions religieuses de l’époque ancienne est 
soulignée par Alexandru Gafton qui inventorie les nombreux exemples extraits des traductions du XVIe 
et XVIIe siècle et trace le contour d’une classification des types de gloses en fonction du but visé et de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 144 

ici : la dimension formelle, qui est rigoureusement reconstituée dans la langue 
roumaine par l’équivalence littérale, et la dimension du contenu, du sens du texte 
traduit, reconstituée par les passages explicatifs qu’il nomme tîlcuri [explications] et 
qui, en réalité, représentent d’amples gloses, dans lesquelles on applique souvent le 
procédé de la paraphrase. On peut dire, ainsi, que si la traduction vise la restitution 
du texte dans sa lettre, le passage explicatif (« tîlcul ») redonne l’esprit de celui-ci; 
les explications font effectivement partie, par l’intention et l’effet, de la traduction4. 

On peut donc distinguer, dans les hymnes des Parimiile preste an, deux 
modalités de rapprochement du texte-source : l’une dominée par le principe de la 
littéralité, dans laquelle l’attention est focalisée sur le texte même, dans laquelle le 
mot est considéré comme l’unité minimale qui doit être transférée d’un système 
linguistique à l’autre ; le résultat est la conservation de la forme de l’original, dans le 
détriment du sens ; et l’autre attitude (l’équivalence dynamique, dans les termes de 
E. Nida), dans laquelle le traducteur, en focalisant son attention sur le récepteur, a en 
vue le texte comme tout, plus précisément, l’équivalence dans la langue de la 
traduction du sens de celui-ci. Les essais de restitution du sens dans les traductions 
de l’époque ancienne du roumain littéraire ont été signalés auparavant, sous la forme 
des gloses de différents types, fréquentes dans des textes et auxquelles on a dédié 
quelques études5 ; mais dans Parimiile preste an, le phénomène est beaucoup plus 
ample, conséquent et ne vise pas seulement le niveau lexical de la langue, mais aussi 
celui syntactique et le sens du texte considéré comme un tout. Ces explications 
peuvent être considérées, en réalité, comme faisant partie de la traduction 
proprement-dite, si on les regarde comme des essais de restitution du sens/de l’esprit 
du texte traduit, à côté de la conservation de la forme/de la lettre de celui-ci, par la 
traduction littérale. 

3. Traduction littérale versus traduction libre dans les hymnes de 
Parimiile preste an 

Un problème généré par la présence de ces fragments explicatifs consiste dans 
le fait d’établir s’ils sont originaux, c’est-à-dire si ce sont les commentaires de 
Dosoftei ou si ce sont des traductions d’autres commentaires qui auraient 
accompagné le texte slavon du chant. L’impression générale laissée par l’aspect 
syntactique et lexical de ces fragments constitue, pour Eugen Munteanu, l’argument 
qu’ils appartiendraient à Dosoftei même (Munteanu 2008: 180). Outre l’argument 
lié à la différence entre l’aspect des textes traduits avec l’original à côté et celui des 
explications, nous mentionnons encore le fait même que l’explication n’est pas un 
autre texte, mais une reconstitution du texte traduit du slavon, une restructuration 
dans le sens du rapprochement du spécifique syntactique et lexical de la langue 
roumaine et de la focalisation sur son sens ou, dans la plupart des cas, une expansion 

                                                                                                                              
la composante textuelle qui détermine ce procédé (l’incompatibilité entre les langues, son récepteur ou, 
parfois, le destinataire); cf. Gafton 2005 et Gafton 2010. 

4 Les explications du Prophetologium sont analysées de manière succincte par Eugen Munteanu, 
(Munteanu 2008 : 180−181), qui met en relief la cursivité du langage de celles-ci, par contraste avec 
l’aspect lexical et syntactique lourd des passages traduits. 

5 Pour la typologie des gloses, tout comme pour la bibliographie sur ce problème cf. Gafton 2005. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Le procédé de la glose dans Parimiile preste an (Iaşi, 1683) 

 145 

du premier texte. À cela on ajoute les explications sur certaines figures du discours 
qu’il est très peu probable que Dosoftei ait pu trouver dans un livre de chants 
religieux en slavon (« Aicea aduce din cuvintele prorocului Isaiei poetícul şi face un 
feali oarecare de înfăţărare, prosopoporian, şi dzîce să picureadze sau să stropască 
preste noi de sus nuorii bucurie şi veselie veacinică », III 87v [Ici, l’auteur apporte 
les mots du prophète Isaïe et il fait une sorte de figure rhétorique, prosopoporian, et 
il dit de reverser ou d’arroser sur nous, de là-haut, des nuages de joie et de bonheur 
eternel]); la mention des équivalents de certains termes en latin, grec et roumain 
( « fiinţa să cheamă lătineaşte substanţie, greceaşte usía, rumîneaşte fiinţă », III 94r 

[l’être s’appelle en latin substance, en grec usía, en roumain être]); les essais répétés 
d’équivalence de certains syntagmes en roumain, par lesquels il semble que Dosoftei 
veut éloigner l’obstacle de la non-spécialisation et de l’imprécision des termes (« tu 
eşti Dumnădzău din Dumnădzău, oios ex oiu, æµk∑v´ i̊z æµk∑vaΩde, cum din cum, sau 
aşea dintr-aşea, sau hiriş din hiriş », III 110v [Tu es Dieu né de Dieu, oios ex oiu, 
æµk∑v´ i̊z æµk∑vaΩde, comment né de comment, ainsi né d’ainsi, authentique né 
d’authentique]). En même temps, le caractère de commentaire original de ces 
fragments est soutenu aussi par l’utilisation des termes empruntés au grec ou au latin 
savant (ritoric ), dont la sélection aurait été impossible au cas où Dosoftei aurait 
traduit un commentaire en slavon. 

3.1. Pour illustrer les considérations d’en haut, mais aussi pour poursuivre 
plus précisément le rôle de ces fragments explicatifs, on va reproduire en bas un tel 
passage (de l’Hymne de l’Ascension), accompagné de la traduction littérale et de 
l’explication : 

Sp*siñelü bÁ* iµΩ vßmóri lü∆di nogámi nemókrßnami nasña vlßñomÁ i 
fara∑∆na vßse voínsvom´ poñoplß‚omÁ tómÁ e̊dínomÁ vßspoím´ æµk∑ prosláviså. 

« Spăsîtoriului Dumnădzăului căruia în mare poporul cu picioare neudate au 
povăţat şi pre Faraon cu toată oastea ce-au înecat, acelui sîngurului să-i cîntăm, că 
s-au proslăvit.  

Tîlc : Aceasta o cîntă poetícul, adecă tvoreţul, făcătoriul canoanelor, din 
cîntecul lui Moisi, peasna cea dintăi de la stihologhii, unde dzîce: „Să cîntăm 
Domnului slăvit ce să proslăvi, calul şi călăreţul au aruncat în mare!”, c-au înecat 
Dumnădzău pre trufaşul şi sămăţul, pre faraon şi toată oastea lui şi teleagele ceale de 
her cu armată cum era pre-atunce, de ieşiia la război cotigă pre 2 roate, coşul de oţăl 
cu 2 cai şi din coş zvîrliia cu fuşturi ascuţîte viteajii de trecea prin platoşe. Cu război 
tare ca acela au mărs faraon după mişeii izrailteani pedestri şi fără arme şi cu croşnele 
în cîrcă. Pentr-aceaea Dumnădzău au smerit pre sămăţul Faraon, căce cutedză∆ 
împotriva lui Dumnădzău a ieşi asupra mişeilor izrailteani, că le-au audzît de rugă de 
pedeapsă în vreame lungă şi i-au izbăvitu-i. Deci şi noi, creştini, să-i cîntăm cîntec de 
izbîndă lui Hristos ce ne-au izbăvit de Faraon, de diavol şi de Eghipet, de iad şi ne-au 
petrecut prin apa svîntului botedz şi într-însă au necat toată  putearea păcatelor » (III 
76r-76v)6.  

                                                 
6 À Dieu le Sauveur, Celui qui a dirigé le peuple dans la mer, sans avoir les pieds mouillés, et qui a 

noyé Pharaon et toute son armée, chantons-Lui, car Il est glorifié. Explication : L’auteur (poeticul), 
c’est-à-dire le créateur (tvoreţul), l’auteur des hymnes reprend ce cantique du chant de Moïse, le 
premier cantique du stichologium, où l’on dit : « Chantons à Dieu loué qui s’est glorifié ! », parce Dieu 
a noyé Pharaon l’orgueilleux et le fier avec toute son armée et ses charrettes en fer, avec des soldats, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 146 

Le principal inconvénient de la traduction littérale (par rapport à la capacité de 
compréhension du récepteur visé), qui détermine la décision de Dosoftei de 
reprendre les explications dans le fragment appelé tîlc [explication], est le manque 
de clarté du sens à cause de la topique, qui reproduit celle de l’original (le placement 
du complément indirect au début de la phrase et du verbe vers la fin), ou à cause de 
la syntaxe, copiée elle-aussi (le doublement de l’article défini de génitif-datif, 
présent tant à l’adjectif antéposé comme au substantif : spăsîtoriului 
Dumnădzăului); en même temps, une grande quantité d’information restée implicite 
(par exemple, les épisodes bibliques auxquels on fait référence dans le fragment) 
rend difficile l’accès du lecteur (ou de l’auditeur) au sens. Les modalités de rendre 
efficace le discours, dans les termes de E. Nida, c’est-à-dire de faire que le sens soit 
perçu par le récepteur, sont multiples, et le métropolite les applique dans les 
fragments explicatifs. De cette façon, on restitue la topique commune à la langue 
roumaine : « şi noi, creştini, să-i cîntăm cîntec de izbîndă lui Hristos ce ne-au izbăvit 
de Faraon » [et nous, les chrétiens, chantons des chants de gloire au Christ qui nous 
a délivrés de Pharaon]; la succession des événements et la relation qui existe entre 
eux est clairement marquée, par l’emploi des connecteurs. Puis, on indique les 
sources bibliques interprétées ici : « din cîntecul lui Moisi, peasna cea dintăi de la 
stihologhii, unde dzîce: ‘Să cîntăm Domnului slăvit ce să proslăvi, calul şi călăreţul 
au aruncat în mare!’ » [du chant de Moïse, le premier cantique du stichologium, où 
l’on dit : « Chantons à Dieu loué qui s’est glorifié, le cheval et le chevalier ont été 
jetés dans la mer ! »], on ajoute des informations supplémentaires, d’ordre culturel, 
que Dosoftei présuppose absentes chez le récepteur, des détails sur l’armée des 
Egyptiens : « şi teleagele ceale de her cu armată cum era pre-atunce, de ieşiia la 
război cotigă pre 2 roate, coşul de oţăl cu 2 cai şi din coş zvîrliia cu fuşturi ascuţîte 
viteajii de trecea prin platoşe » [et les chars en fer, avec des soldats, comme c’était à 
l’époque, car on allait à la guerre dans une charrette à deux roues avec un plancher 
en acier et à deux chevaux et du plancher les soldats vaillants jetaient des lances si 
aigues qu’elles perçaient même les boucliers], pour souligner, par l’antithèse entre 
les moyens modestes des Israélites et la dotation de l’armée égyptienne, l’envergure 
de l’aide divine. À tout cela on ajoute encore la glose lexicale proprement-dite : 
« poetícul, adecă tvoreţul, făcătoriul canoanelor » [l’auteur, c’est-à-dire le créateur, 
celui qui fait les hymnes], où un néologisme à cette époque-là (poeticul) est équivalu 
par un mot slavon qui circulait à l’époque (tvoreţul) et ensuite expliqué (« făcătoriul 
canoanelor »). 

En fin, le dernier niveau de l’intervention du métropolite en vue de 
l’éclaircissement du sens et surtout de l’efficacité de la traduction est constitué par la 
proposition d’une lecture allégorique du texte et le décodage du sens par le 

                                                                                                                              
comme c’était à l’époque, car on allait à la guerre dans une charrette à deux roues avec un plancher en 
acier et à deux chevaux et du plancher, les soldats vaillants jetaient des lances si aigues qu’elles 
perçaient même les boucliers. Avec une armée si forte Pharaon est allé après les Israélites pauvres, qui 
étaient sans chevaux, sans armes et avec des bagages sur leurs dos. Donc, Dieu a agenouillé Pharaon 
l’orgueilleux parce qu’il avait osé agir contre Dieu, sur les pauvres Israélites, et Dieu a entendu leur 
prière et les a sauvés. Donc, nous aussi, chrétiens, chantons des chants de gloire au Christ, qui nous a 
délivrés de Pharaon, c’est-à-dire du diable, et de l’Egypte, c’est-à-dire de l’enfer, et nous a plongés 
dans l’eau du saint baptême, qui a noyé tout le pouvoir des péchés. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Le procédé de la glose dans Parimiile preste an (Iaşi, 1683) 

 147 

décryptage des métaphores : l’Egypte est l’enfer, le Pharaon est le diable, l’eau 
symbolise le baptême qui éloigne le péché ; on observe ici l’utilisation du pronom 
personnel de la Ière personne pour l’actualisation du sens et l’implication du 
récepteur. 

3.2. Le deuxième passage que nous avons choisi pour illustrer les modalités 
dans lesquelles Dosoftei comprend reconstituer le sens du texte traduit est extrait de 
l’Hymne de la Pentecôte ; le fragment slavon et la traduction roumaine sont 
reproduits, dans l’ouvrage publié en 1683, dans des colonnes parallèles : 

ØµΩe sßv¥∆‚e sõ∆lõ Á˚çeníkom7 Xe*, d∑∆ndeΩe ∑˚bleçe∆ñeså rekõ∆l´ e̊sì. S™díñe 
vß i̊erÁsalím™, aµzΩe æ̊k∑ me∆ne Á˚ñe‚íñelå i̊n∑∆g∑, dúxa moe∆g∑Ωe i7 ∑µç*å p∑slå‘, 
∑˚ne∆mΩe Á˚ñvrßdíñeså. 

Æ̊Ωe boΩs ˜ñvnag∑ dúxa na‚e∆d‚aa síla, razd™l‚ïiÎså drevle glás´, zl™‘ e̊dín∑  
mislína‚x7 vß eÈdín∑ míslïe bΩs ˜ñv´n™ sßvßkÁpì razúm´, vßrazÁmlå∆õwi v™∆rn¥å 
ñro˜cõ, ∑˚nenΩe Á˚ñvßrdíx∑mså.  

« Acea de sus puteare, ucinicilor, Hristoase, pănă veţ îmbrăca-vă, dzîsu-le-ai, 
şedeţ în Ierusalim, iară eu ca mine mîngîitor pre altul, duhul mieu ş-a părintelui, voi 
trimite, de care veţ întări-vă. 

Acea dumnădzăiască a duhului pogorîtă puteare, acel despărţît de mult glas cu 
rău ce sfătuisă, într-o-ntinsoare de sfat dumnădzăiaşte le-au împreunat mintea, 
înţălepţînd pre credincioş cu troiţa, de carea ne-am întăritu-ne.  

Tîlc : Aicea aduce istoriia cum această dumnădzăiască a Duhului Svînt puteare 
ce s-au pugorît pre svinţii apostoli au împreunat sfatul şi ştiinţa la un loc, care mai de 
mult iarăş această svîntă puteare au împărţît limbile acelor ce cutedzasă de făcea 
turnul; că era lumea toată strînsă de lucra şi avea graiul unul toţ, pre o limbă grăiia toţ. 
Şi pentru acea greşală s-au pugorît Dumnădzău şi le-au despărţît limba în 72 de limbi. 
Iară acmu la svinţii apostoli s-au pugorît Dumnădzău şi le-au împreunat limbile toate, 
că apostolii grăiia pre o limbă şi toate năroade de prin toate ţărîle audzîia cineş limba 
sa şi-nţălegea propoveadaniia svinţilor apostoli, precum spune la Deanie, glas 2, verş 
6: Sßnide∆så nar∑∆d´ i̊sm™síså æ̊k∑ sli‚áxõ e̊dín´ kß∆Ωdoix´ sv∑ím´ æ̊z¥∆k∑m´ 
gl*åwix´, i̊próçaå. Şi să-mplú lumea de darul lui Dumnădzău în svînta troiţă 
creştinîndu-să şi înţălepţîndu-să » (III 108r-108v)7. 

Dans ce cas encore, les inconvénients de la traduction littérale, par rapport à 
un récepteur ignorant le slavon, sont le manque de clarté du sens à cause de la 
topique (l’intercalation du plan auctoriel, de l’auteur, à celui du personnage – Le 
Christ ; la dislocation du groupe formé par un régent et un attribut ou une 

                                                 
7 Dieu, Tu as dit a tes apôtres : Jusqu'à ce que vous vous habilliez dans le pouvoir d’en haut, restez 

à Jérusalem, et je vous enverrai un Consolateur, comme moi, Mon Saint Esprit et celui du Père, qui 
vous renforcera. Le pouvoir divin du Saint Esprit qui est descendu et a séparé depuis longtemps cette 
langue qui incitait au péché, les a fait penser de la même façon, d’une manière divine, en rendant les 
chrétiens sages à l’aide de la Sainte Trinité, qui nous a renforcés. Explication : Ici l’histoire dit 
comment ce pouvoir divin du Saint Esprit, qui est descendu sur les saints apôtres, les a unis dans la 
pensée et dans la connaissance ; de plus, toujours ce saint pouvoir a séparé les langues de ceux qui 
avaient osé bâtir la tour [Babel]. Car avant cela, le monde était rassemblé au travail et tous avaient une 
seule langue, mais pour ce péché, Dieu est venu et leur a divisé la langue en 72 langues. Et maintenant, 
Dieu est descendu chez les saint apôtres et leur a unifié les langues, de sorte que les apôtres parlent 
dans une langue et les peuples de tous les pays entendent chacun sa langue et comprennent ce que les 
saints apôtres leur disent comme prophétie, comme on dit aussi dans les Actes des Apôtres, chapitre 2, 
verset 6 :… Et le monde s’est rempli du don de Dieu, est devenu chrétien et sage dans la Sainte Trinité. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 148 

proposition attributive : « acel despărţît de mult glas cu rău ce sfătuisă » [il a séparé 
depuis longtemps cette langue qui incitait au péché]); la non-mention des actants ; 
l’utilisation surtout des termes à sens abstrait. 

Les modalités d’éliminer ces inconvénients et de récupérer le sens sont 
similaires à celles identifiées dans le cas du fragment antérieur : le résumé de 
l’épisode de la séparation des langues, par lequel on clarifie le syntagme obscur 
« acel despărţît de mult glas cu rău ce sfătuisă » [il a séparé depuis longtemps cette 
langue qui incitait au péché] auquel on ajoute le renvoi à la source biblique qui parle 
du don des langues (Actes des Apôtres 2,6); l’expansion syntactique – par exemple, 
de l’attribut en proposition attributive : pogorîtă puteare [le pouvoir descendu] (dans 
l’hymne) / puteare ce s-au pugorît pre svinţii apostoli [le pouvoir qui est descendu 
sur les saints apôtres] (dans le fragment explicatif); la mention des actants / des 
personnages exprimés, dans le texte traduit littéralement du slavon, exclusivement 
par le pronom : le monde qui travaillait à la tour et tramait contre Dieu ; Dieu qui 
sépare les langues; les apôtres. 

3.3. Un regard d’ensemble sur les fragments explicatifs montre les modalités 
le plus fréquemment utilisées par le métropolite pour la reconstitution du sens : 

− la mention des sources bibliques du chant respectif, éventuellement 
accompagnée par le résumé de l’événement biblique auquel on fait référence ou par 
la reproduction (probablement par cœur, parce que le plus souvent elle est inexacte), 
du verset respectif, pour extraire le sens et pour offrir un support à la lecture 
métaphorique : « Elcana avea 2 femei. Fenana-i  făcea cuconi, Anna era stearpă; şi, 
mustrată de Fenana, feace rugă la Dumnădzău, şi ruga ei rumpsă legătura sterpiei 
din zgăul ei, de născu pre Samoil proroc, şi rumpsă şi mustrarea ce o mustra Fenana. 
Aşea svînta besearică mainte cînd era stearpă o mustra ceia cu leagea, adecă evreii, 
iară acmu aceaea mustrare s-au rumt, că besearica noastră plodeaşte sufleteaşte 
cuconii săi dintru Hristos, bărbatul ei » (III 109r)8 ; 

− le décodage, par appel aux classificateurs, des métaphores ou des 
métonymies du texte : « cînd cădem în primejdile valurilor lumii ..., şi cînd iarăş 
cădem de ne înghite chitul păcatelor » (III 86v) [quand nous tombons dans les 
dangers des vagues du monde…, et quand nous tombons de nouveau engloutis par la 
baleine du péché]; les classificateurs peuvent avoir inclusivement des 
développements propositionnels : « Îmbătrînită, Doamne, lumea de multe greşeale 
vs Aceasta lume de gios carea au greşit de ţ-au ieşit din svînta poruncă şi s-au vechit 
şi s-au îmbătrînit în păcate » (III 79v) [Vieilli, Dieu, le monde à cause de beaucoup 
de péchés vs Ce monde d’en bas qui s’est trompé et n’a pas respecté Tes saints 
commandements et a vieilli dans les péchés]. Nous avons rencontré une situation où 
une métaphore génère une triple explication : « ‘Cu nuorul cel iuşor’ iaste întăi 
svînta ficioară Mariia ce l-au purtat în pîntece şi în braţe. Al doile rînd, „nuor iuşor” 

                                                 
8 Elcana avait 2 femmes. Fenana lui faisait des enfants et Anna était stérile ; et, réprimandée par 

Fenana, elle fait des prières à Dieu, et ses prières rompirent le lien de stérilité de son ventre, et elle 
donna naissance à Samuel le prophète, et ses prières rompirent aussi la réprimande de Fenana. De la 
même façon, la sainte église, avant, quand elle était stérile, était réprimandée par ceux qui avaient la 
loi, c’est-à-dire les Juifs, mais à présent la réprimande est rompue parce que notre église fait naître 
l’âme de ses enfants en Jésus Christ, son homme. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Le procédé de la glose dans Parimiile preste an (Iaşi, 1683) 

 149 

iaste cinstitul său trup ce poartă plinul dumnădzăirei, că svinţia sa iaste Dumnădzău 
deplin, săvai că-i şi om deplin. A treia oară iaste sîngură vîrtucioasă a lui puteare, 
c-au făcut toate cîte au vrut şi ne-au şi spăsît. (III 83v)9;  

− l’explication ou l’équivalence des emprunts, des calques d’après le slavon 
ou d’un terme qui lui semble trop vague; 

− la mention des actants qui, dans la traduction littéraire ne sont nommés que 
par des pronoms; 

− le marquage du rapport entre les événements, par l’utilisation des 
connecteurs ;  

− la reconstitution des phrases, l’utilisation des constructions plus simples de 
point de vue syntactique ; 

− les explications lexicales (heruvimi, svinţii îngeri cei cu feaţe de prunci 
nezlobivi, III 77r [les chérubins, les saints anges ayant des visages d’enfants 
innocents]) ;  

− l’utilisation des termes concrets à la place de ceux abstraits ; 
− l’utilisation des termes à sens plus précis au lieu des termes plus vagues : 

« Sculatu-te-ai a treia dzî, acel pre fire fără moarte vs a treia dzî ai învis » (III 78v) 
[Tu t’es réveillé le troisième jour, celui qui sans mort vs le troisième jour Tu as 
vaincu]. 

Certaines explications ont le rôle d’éclaircir un certain concept théologique : 
« lumière de lumière » (III 99r), trinité (III 120r), providence (III 121r), le mystère de 
l’incarnation de la divinité (III 111r) et la nature duale de Jésus Christ (III 110v) etc. 
Souvent, les gloses sont focalisées sur le récepteur, qu’elles orientent vers un certain 
niveau de lecture et vers certains sens, elles le renvoient à la source biblique, elles 
actualisent le sens du texte par l’implication du récepteur (par le pronom nous), elles 
amplifient les séquences en insistant sur une nuance sémantique. Autrefois, la 
direction des explications semble être dirigée vers le texte même, le fragment 
explicatif constituant un métadiscours : « Aicea aduce din cuvintele prorocului Isaiei 
poetícul şi face un feali oarecare de înfăţărare, prosopoporían, şi dzîce să picureadze 
sau să stropască preste noi de sus nuorii bucurie şi veselie veacinică » (III 87v). 
L’explication d’un concept se fait aussi par l’indication des équivalents des langues 
de culture (latin, grec) : « fiinţa să cheamă lătineaşte substanţie, greceaşte usía, 
rumîneaşte fiinţă » (III 94r), pour que ceux qui connaissent ces langues puissent 
reconstituer le sens ; en même temps, une telle glose avoue la difficulté de 
l’équivalence de tels concepts dans la langue roumaine, qui était au début de la 
formation d’un aspect littéraire et d’une terminologie philosophique (pour cela, 
l’indication des équivalences dans les langues de culture est suivie par une définition 
du concept fiinţă et par les explications sur l’application de celui-ci au niveau 
théologique). 

Le besoin de l’explication du don des langues provoque, dans le fragment 
explicatif correspondant, une divagation qui a le but de montrer comment se 

                                                 
9 Avec le nuage léger » est tout d’abord la Sainte Vierge Marie qui L’a porté dans son ventre et 

dans ses bras. Deuxièmement, « nuage léger » est son corps vertueux qui porte toute la divinité, car sa 
sainteté est Dieu entier mais aussi être humain. Troisièmement, c’est son seul immense pouvoir, car Il a 
fait tout ce qu’il a voulu et il nous a pardonné aussi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mădălina UNGUREANU 

 150 

trouvaient réunis à Jérusalem, lorsque Dieu a envoyé ce don, les représentants de 
plusieurs peuples, dont un grand nombre ne croyaient même pas en Dieu, mais dans 
les dieux. Le fragment, qui s’étend sur quelques pages (III 123v-124v), commence 
avec la présentation des dieux grecs et latins, qui semble être une interprétation 
d’après Eusèbe de Césarée, d’où est prise aussi l’affirmation que ceux-ci ne sont pas 
d’origine divine, mais ce sont des êtres humains qui ont été investis avec le titre de 
dieux. Le passage appartient sans doute à Dosoftei, comme l’interrogation 
rhétorique l’indique (« dară de unde ştiia ei şi cine-i îndrepta? » [mais d’où le 
savaient-ils et qui les dirigeaient ?]) et la contextualisation (« ca şi pănă astădz, cum 
vedem, că jidovii grăiesc nemţeaşte şi frînceaşte şi ruseaşte, iară limba sa o au 
uitat » [comme jusqu’aujourd’hui, comme nous le voyons, que les Juifs parlent 
allemand et français et russe, mais ils ont oublié leur langue]).  

4. Conclusions 

En haut, nous avons suivi les stratégies de traduction utilisées dans un texte 
liturgique traduit par Dosoftei, le métropolite de la Moldavie et publié à Iaşi en 
1683. Nous avons choisi comme objet de recherche quelques fragments d’hymnes 
religieux (appelés dans le texte canoane [hymnes]) présentés à côté de l’original 
slavon et d’un fragment explicatif (appelé dans le texte tîlc). Nous avons observé 
que ces fragments ont, dans l’économie de la traduction, le caractère d’une glose; le 
métropolite pratique la traduction littérale (chose habituelle pour les textes religieux 
de l’époque), mais le sens obscur généré par cette approche est remédié dans les 
gloses élargies. 

La présence de ces fragments originaux, que nous avons analysés comme une 
composante du texte traduit, plus précisément celle dont la mission est la restitution 
du sens, indique la manifestation, chez Dosoftei, d’un autre type de vision sur l’acte 
de la traduction, celle dans laquelle le récepteur devient « une mise réelle de la 
traduction » (Gafton, 2010 : 2); les explications (que nous n’avons nulle part 
rencontrées ailleurs comme phénomène ayant une telle ampleur) représentent une 
modalité ingénieuse de satisfaire la nécessité de la transmission du sens, tout en 
gardant, à la fois, la forme de l’original. 

Bibliographie 

Gafton 2005 : Alexandru Gafton, Consideraţii asupra rolului gloselor în vechile texte 
româneşti, dans „Philologos”, Ière année, no. 1−2, (1), juin, p. 79−112. 

Gafton 2010 : Alexandru Gafton, Traducerea ca literă şi glosa ca spirit, dans „Tabor”, nr. 4, 
anul IV, iulie 2010, p. 53−61. 

Miklosich 1862−1865 : Franz Miklosich, Lexicon palaeoslovenico-graeco-latinum, 
Vindobonae, Guilelmus Braumueller. 

Miller 2010 : J. Miller, The Prophetologion - The Old Testament of Byzantine Christianity?, 
în The Old Testament in Byzantium, Edited by Paul Magdalino and Robert Nelson, 
Dumbarton Oaks Research Library and Collection, p. 55−77. 

Munteanu 2008 : Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, Bucureşti, Editura 
Humanitas. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Le procédé de la glose dans Parimiile preste an (Iaşi, 1683) 

 151 

Nida 1964 : Eugene Nida, Towards a science of translating. With a special referrence to 
principles and procedures involved in Bible translating, Leiden. 

Nida, Taber 1969 : Eugene Nida, Charles Taber, The theory and practice of translation, 
Leiden. 

Ştrempel 1978−1992 : G. Ştrempel, Catalogul manuscriselor româneşti din Biblioteca 
Academiei, vol. 1−5, Bucureşti. 

The role of the glosses in Parimiile preste an (Iaşi, 1683) 

Parimiile preste an is a lectionary (prophetologium) published in 1683 by Dosoftei, a 
well-known Romanian scholar and clerge. The Prophetologium is a special type of 
lectionary, used only by the Eastern Church; the text we discuss is the only Romanian 
printed version of a prophetologium. In this article we analyze the religious hymns in the 
Romanian prophetologium, comparing them with their Old Church Slavonic original, and the 
explanatory glosses that accompany the translation. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:26:41 UTC)
BDD-A20004 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

