
 

„Philologica Jassyensia”, Anul XI, Nr. 1 (21), 2015, p. 75–83 

 
 
 

Utopismul gândirii politice eminesciene? 
 

Adrian-Gelu JICU∗ 
 
 

Key-words: utopia, journalism, political thinking, national identity, 
anti-moderns 

 

1. Mihai Eminescu, între construcție și reconstrucție 

S-a discutat mult în ultimii ani despre necesitatea revizuirilor sau, cu un 
termen mai la modă, a revizitărilor scriitorilor canonici. Eminescu nu a scăpat nici el 
acestui proces, care a cunoscut direcții antagonice: una demitizantă 
(deconstructivistă) și alta remitizantă (reconstructivistă). Redactorul „Timpului” 
continuă să genereze reacții contradictorii, exegeza nereușind să găsească acea 
obiectivitate atât de frecvent invocată (și prea puțin aplicată) în discuțiile despre 
publicistica eminesciană. De vină trebuie să fie valoarea simbolică pe care scriitorul 
a dobândit-o încă de la sfârșitul secolului al XIX-lea și care, treptat, a căpătat o aură 
mitică adânc înrădăcinată în mentalul colectiv. 

Așa se face că nici astăzi abordările nu prea reușesc să iasă din scenariile pro 
sau contra Eminescu. Am încercat eu însumi o poziționare neutră față de publicistica 
eminesciană, subliniind nefericita polarizare a interpretărilor și, așa cum anticipam, 
reacțiile nu au întârziat să apară (Jicu 2013). Într-un articol recent, Contribuţia lui 
Mihai Eminescu la filosofia dreptului, Ștefan Munteanu se arată nemulțumit de 
posibilitatea ca gândirea eminesciană să fie asociată cu ideea de utopie. 
Propunându-și  

să demonstreze, împotriva tuturor prejudecăţilor care încă mai persistă (sic!), că Mihai 
Eminescu a fost, nu numai un poet genial, ci şi un mare gânditor, un spirit 
enciclopedic miruit cu o aleasă vocaţie filosofică (Munteanu 2014),  

filosoful merge pe urmele lui Theodor Codreanu subliniind că trebuie să facem 
distincţia  

între statul natural ca utopie, statul natural ca explicaţie a genezei statului şi, în fine, 
statul organic ca opţiune eminesciană, perfect argumentată ştiinţific şi filosofic 
(Codreanu 1992: 115). 

După care avertizează că, fără distincţia clară a acestor sintagme, se creează 
posibilitatea greşelii de a crede că Eminescu a fost un gânditor utopic:  

                                           
∗ Universitatea „Vasile Alecsandri”, Bacău, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:48 UTC)
BDD-A19998 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adrian-Gelu JICU 

 76 

Dar despre utopismul gândirii eminesciene vorbeşte şi un mai tânăr cercetător, 
care ar fi trebuit să ţină cont de explicaţia lui Theodor Codreanu. Mă refer la 
universitarul băcăuan Adrian Jicu, cel care, apreciindu-l pe Sorin Antohi, scrie: 
„Utopismul gândirii eminesciene poate fi abordat pe două paliere: unul tematic şi 
celălalt pragmatic”. Aceasta în condiţiile în care, cum se ştie, Eminescu respingea cu 
îndârjire utopiile (Munteanu 2014). 

Pentru că lucrurile nu au fost înțelese, mă văd nevoit să reiau câteva dintre 
ideile referitoare la utopismul gândirii eminesciene, insistând asupra unora dintre 
nuanțele care caracterizează modul de a gândi al jurnalisului de la „Timpul”. Dacă ar 
fi citit (cu atenție) subcapitolul respectiv (dar și cartea, pentru a avea o viziunea de 
ansamblu), Ștefan Munteanu ar fi înțeles că propuneam acolo o dublă interpretare, 
care, firește, ducea la rezultate diferite. Ideea de la care pornește, așadar, această 
lucrare se bazează pe existența unui paradox. Solid fundamentată teoretic, gândirea 
eminesciană se dovedea impracticabilă în contextul unui stat care încerca să se 
modernizeze rapid. Așadar, ipoteza mea este cât se poate de limpede: publicistica 
eminesciană propune soluții corecte din punct de vedere teoretic, dar utopice din 
perspectiva aplicabilității lor. Și asta nu pentru că modelul său ar fi fost inferior celui 
liberal, ci pentru că mersul istoriei a fost altul. Este aici un distinguo necesar, asupra 
căruia voi insista în paginile următoare, întrucât această problemă a raportului dintre 
un construct teoretic și posibilitatea aplicării sale constituie una dintre problemele 
cele mai spinoase ale publicisticii eminesciene. 

2. Ce este totuși utopia? 

Voi aminti pentru început câteva dintre chestiunile referitoare la specificul 
utopiei pentru ca apoi publicistica eminesciană să fie trecută prin acest filtru. O bună 
sinteză a acestui material teoretic ne oferă cartea lui Bogdan Crețu, Utopia negativă 
în literatura română, al cărei prim capitol prezintă principalele încercări de a defini 
acest concept. Fără a relua firul demonstrației sale, voi reține aici doar accepțiunea 
pe care autorul o atribuie utopiei:  

Utopia este, mai întâi de toate, un mod de a percepe realitatea, de a o influența, 
o forma mentis care, de cele mai multe ori sau în cele mai vizibile, cunoscute 
ipostaze, se concretizează sub forma unui text literar. Un discurs etajat, cu mai multe 
sertare, în care ficțiunea, fabulația manipulează receptarea, ea având, de fapt, rolul de 
a sprijini un anumit raționament, o anumită teză extraliterară. [...] Tocmai în aceasta 
constă exercițiul înșelător al discursului utopic, în încercarea de a contamina 
conștiința maleabilă a celor mulți promițându-le Binele (Creţu 2008: 19-20). 

Dincolo de justețea observațiilor, ar fi de discutat totuși în ce măsură cei care 
propun utopii au în vedere, în mod voit, manipularea. Utopia lui Thomas Morus mi 
se pare sensibil diferită de Capitalul lui Marx (ca să menționăm doar două dintre 
marile utopii ale umanității), căci autorul englez viza critica societății engleze a 
vremii de pe pozițiile rezonabile ale umanismului, în vreme ce teoreticianul socialist 
avea să întindă lumii o capcană diabolică, ale cărei consecințe (agravate de cei care 
s-au revendicat din ideile sale) s-au dovedit catastrofale pentru istoria omenirii. 
Chiar dacă Paul Johnson a demonstrat că de multe ori cei care au pus în circulație 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:48 UTC)
BDD-A19998 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Utopismul gândirii politice eminesciene? 

 77 

utopii erau departe de a fi modele umane1, eu nu m-aș grăbi să blamez utopiile in 
corpore, ci, dimpotrivă, aș crede că ele sunt necesare, chiar dacă ceea ce propun este 
adesea iluzoriu. Din acest unghi, trebuie disociat între utopia ca discurs și utopia ca 
acțiune, dar și între utopii umanitariste (bine intenționate, chiar dacă efectul lor a 
fost adesea contrar) și utopii ipocrite, construite cu o clară intenție de manipulare. 
Pentru mine, utopia are o funcție de reglare, asigurând, prin chiar ceea ce promite, o 
compensație necesară, un echilibru între nemulțumirile oferite de realitate și 
așteptările oamenilor. 

3. Eminescu față cu utopia. „Negocierea unei imagini” 

Întorcându-ne acum la gândirea eminesciană și la posibilitatea înscrierii ei în 
sfera utopismului, constatăm cu tristețe că majoritatea opiniilor vehiculate au fost 
dictate de idiosincrazii sau de interese și rareori de forța argumentelor. Mai mult, ea a 
fost deturnată de la adevărata ei intenție, prin scoatere din context sau, mai grav, prin 
răstălmăcirea unor pasaje sau texte. Concluziile la care s-a ajuns sună fantezist, unii 
socotindu-l pe gazetar reacționar, paseist, conservator, retrograd sau visător, alții 
împingându-l, protocronic, în linia vizionarilor și a mântuitorilor neamului românesc. 

A găsi un echilibru între tendințele demitizante și cele adulatorii nu este deloc 
ușor, căci ambele tabere și-au construit argumente aparent solide. Linia G. Ibrăileanu 
– E. Lovinescu – Emil Cioran – Z. Ornea – H.-R. Patapievici – Eugen Negrici – 
Sorin Antohi – Caius Dobrescu a insistat, cu oarecare dreptate, asupra consecințelor 
nefaste pe care gazetăria eminesciană le-a avut prin propunerea unor soluții 
nerealiste, care ar fi împins țara către un țărănism/misticism cu efecte nocive asupra 
evoluției istorice a României. De cealaltă parte, tabăra Nicolae Iorga – G. Călinescu 
– Zoe Dumitrescu-Bușulenga – Theodor Codreanu – Alex. Mihai Stoenescu a ținut 
să sublinieze viabilitatea soluției eminesciene, exagerând în direcția opusă, 
excluzând ideea că Eminescu s-ar fi putut înșela. 

Să exemplificăm câteva dintre aceste luări de poziție. În viziunea lui Ioan 
Stanomir statul albinelor (pe care Eminescu îl elogiază în repetate rânduri) trădează 
nostalgia după binele obştesc, după valorile comunitare caracteristice epocii lui 
Constantin Brâncoveanu. Privită din acest unghi, publicistica eminesciană este o 
dezvoltare a unei culturi patristice care pune binele colectivităţii înaintea 
individualismului cu care este asociat liberalismul. În realitate, Eminescu nu 
propune ca model, ci doar ca exemplu, statul albinelor. Oricât de fumată ar părea 
sintagma, Eminescu este o voce a celor mulţi. Statul albinelor este superlativ 
valorizat întrucât ar întruchipa, la nivel miniatural, un model ideal pe care Eminescu 
îl deprinsese din lecturile sale despre istorice şi filosofice. El se intersectează cu 
admiraţia gazetarului pentru alcătuirea socială de Ev Mediu, în care domnitorul, 
boierii şi răzeşii îşi au rolurile bine determinate, aidoma organizării unui stup, în 

                                           
1 Iată, spre exemplu, portretul pe care Paul Johnson îl face lui Marx, subliniind distanța uriașă 

dintre caracterul infam al ideologului și pretențiile umanitariste ale discursului său: „I-am prezentat 
filozofia ca fiind un amalgam al viziunii poetice, al abilității sale de ziarist și al academismului său. Se 
poate însă arată și că adevăratul ei conținut poate fi pus în legătură cu patru aspecte ale caracterului 
autorului său: gustul pentru violență, apetitul pentru putere, inabilitatea de a mânui banii și, mai presus 
de toate, tendința de a-i exploata pe cei din jur” (Johnson 2006: 105). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:48 UTC)
BDD-A19998 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adrian-Gelu JICU 

 78 

care orice intrus este respins prin efortul conjugat al colectivităţii. Opţiunea pentru 
lumea albinelor rămâne, așadar, o proiecţie a aspiraţiilor eminesciene către un tipar 
natural, simplu, guvernat de legi organice. Eminescu nu este însă atât de naiv pentru 
a crede în posibilitatea aplicării unui asemenea sistem social, dar asta nu îl împiedică 
să se raporteze la el. 

Trimiţând la un articol din „Curierul de Iaşi”, în care era elogiat principele 
Nicolai I al Muntenegrului, „regele-poet”, Caius Dobrescu deduce caracterul utopic 
al publicisticii eminesciene, asociindu-i o nuanţă narcisiacă, pe care o enunţă cu 
infinite precauţii, îngrijorat de posibilitatea unui asemenea adevăr:  

Asocierea dintre efigia poetului-filozof şi a „Cezarului” este frecventă în 
imaginarul poetic eminescian, ceea ce ar putea indica, în ultimă instanţă, înspre o foarte 
profundă, chiar dacă reprimată, fantasmă a propriei apoteoze (Dobrescu 2004: 284). 

Eseistul avertizează asupra acestui derapaj care l-a aruncat pe Eminescu din 
Realia în Imaginaria, transformându-l dintr-un lucid luptător pentru apărarea 
identităţii într-un don Quijote incapabil să perceapă limita (fragilă) între teorie şi 
practică, între ideea şi acţiune. Din această perspectivă, publicistica eminesciană ar 
ilustra un caz de automistificare, de autoiluzionare. Ideea nu poate constitui un 
argument pentru a demonstra utopismul gândirii eminesciene. Entuziasmul 
ziaristului se justifică prin contextul care a generat respectivul articol: este vorba 
despre războiul balcanic și despre admirația nutrită de Eminescu față de eroismul 
muntenegrenilor, pe care îl exacerbează din dorința de a da un imbold românilor, 
sugestionați astfel să se alăture luptei antiotomane. În rest, e stil. 

Proteică, gândirea eminesciană a pus în dificultate și alți comentatori avizați. 
Ea se lasă greu redusă la o formulă, oscilând între buna cunoaştere a ceea ce 
înseamnă proiecţie utopică şi profesarea ei cu nonşalanţă, după cum pretinde, mai 
nuanțat, Sorin Antohi:  

Cu asemenea idei, Eminescu se plasează între utopie şi revoluţie, poate mai 
aproape de prima. [...] Nu e utopism în stare pură, desigur, ci o atitudine politică 
foarte apropiată de consevatorismul progresist de tip englez, atât de preţuit de 
Eminescu (Dobrescu 2004: 284). 

Sub o altă formă, ideea fusese anticipată de Al. Oprea, în viziunea căruia 
admiraţia faţă de trecut traduce „reflexe ale mitului vârstei de aur” (Oprea 1983: 57) 
Trebuie totuși precizat că, prin natura ei, utopia se proiectează în viitor, nu în trecut, 
paseismul eminescian fiind o altă problemă, despre care am discutat altădată (Jicu 
2013: 141-143). 

În schimb, un istoric precum Alex Mihai Stoenescu susţine că, de fapt, utopic 
era modelul statal impus de liberali și nu cel eminescian: „tipul de stat şi modalităţile 
de implementare a acestuia au fost greşite din start, alese după un model frumos, dar 
nepotrivit” (2010: 11). Dintr-un alt unghi, dar la aceeaşi concluzie ajunge Pavel 
Florea, care interpretează opţiunea pentru organicism drept semnul respingerii 
utopiei liberale:  

Orice abatere de la legea dezvoltării organice, crede poetul, înseamnă 
alunecare spre utopie, închipuire sau chiar, spre situaţii mai complicate, 
zdruncinătoare pentru mersul normal, evolutiv al lucrurilor (Florea 2004: 100).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:48 UTC)
BDD-A19998 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Utopismul gândirii politice eminesciene? 

 79 

În acest sens, el citează un pasaj care vorbeşte de la sine despre luciditatea lui 
Eminescu:  

Căci cine zice progres nu-l poate admite decât în legile lui naturale, cu 
continuitatea lui treptată. A îmbătrâni în mod artificial pe un copil, a răsădi plante fără 
rădăcină pentru a avea grădină gata în două ceasuri nu e progres, ci devastare. [...] 
Deci, progresul adevărat fiind o legătură naturală între trecut şi viitor, se inspiră din 
tradiţiile trecutului, înlătură însă inovaţiunile improvizate şi aventurile hazardoase 
(Eminescu 1984: 17). 

Mai aproape de spiritul gândirii eminesciene mi se pare Mihai Cimpoi, care 
consideră că  

proza lui politică se bizuie pe o veritabilă poetică e refuzului dublată de altă poetică a 
mitizării. O utopie în doi timpi și două culori, într-o poetică de tip maniheic (Cimpoi 
2013: 206). 

Când afirmă însă că „visul lui Eminescu de a opri evoluția limbii pentru a o 
feri de stricăciuni sau de a crea un stat român modern pe legi naturale nu este, 
practic, posibil”, Mihai Cimpoi se pripește pentru că Eminescu nu și-a propus 
niciodată întoarcerea trecut, ci s-a arătat doar sceptic față de prezent. Admițând că 
„soluțiile lui sunt impracticabile” și că „judecățile sale politice sunt uneori 
nedrepte”, academicianul încearcă să le explice prin contextul dificil care le-a 
generat: „în vremuri de cumpănă, asemenea accente și asemenea utopii sunt 
inevitabile” (Cimpoi 2013: 207). Aș crede însă că ele nu sunt doar inevitabile (ceea 
ce echivalează cu o scuză), ci sunt necesare, întrucât articolele eminesciene au 
asigurat echilibrul necesar într-o societate care traversa un proces de modernizare 
rapid, făcut după model francez, dar care avea nevoie de o contragreutate, care să îi 
evidențieze neajunsurile. Iar Eminescu tocmai asta a făcut, într-o manieră ce 
amintește de junimist, dar care poate fi explicată mai bine printr-un termen la modă 
azi, antimodernitatea, pe care o ilustrează convingător. 

4. Utopie și antiutopie în gândirea eminesciană. Antimodernul Eminescu 

Două sunt, în opinia mea, întrebările care se pun în legătură cu utopismul 
eminescian: în ce măsură propune ea o reprezentare fictivă, iluzorie, a realității și 
dacă poate fi Eminescu suspectat de intenții manipulatorii. Cu lecturile lui solide și 
cu o formație intelectuală clădită pe ceea ce era mai nou în cultura și știința 
europeană a epocii, gazetarul „Timpului” știa ce este aceea o utopie. Într-un articol 
din 15 mai 1881, Trăim într-o țară ciudată, Eminescu recurge la termenul „utopie” 
pentru a-și discredita adversarii liberali, cărora le reproșa intenția (inexistentă) de a 
desființa armata regulată:  

De aici la ideea desfiinţărei armatei şi la înlocuirea ei prin armata liberă, acel 
vis al demagogiei, nu este decât un pas; şi vai de ţara noastră când oştirea naţională va 
fi organizată după ideile şi idealul d-lui prezident al Camerei. De aceea este o datorie 
pentru oricine care cunoaşte adevărul de-a zdrobi acea periculoasă şi mincinoasă 
utopie ori de cîte ori o va vedea că iese din nou la lumină; de-a opune adevărul 
minciunii, realitatea ficţiunii, istoria legendei (Eminescu 1983: 173). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:48 UTC)
BDD-A19998 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adrian-Gelu JICU 

 80 

De altminteri, Eminescu discută și în alte articole despre acest concept, 
dovedind o bună înțelegere a mecanismelor acestuia, dar și a efectelor pe care utopia 
le poate produce. Trimiterile la diverse utopii nu echivalează însă cu împărtășirea 
lor. Ba dimpotrivă. Exerciţiile de admiraţie ale trecutului, despre care s-a spus că 
reprezintă dovezi ale utopismului eminescian, au fost analizate, cu folos, de Monica 
Spiridon, din perspectiva elocvenţei şi a valorii lor literare. Ea respinge acuzaţiile de 
paseim care i s-au adus jurnalistului, explicând elogiul trecutului ca parte a unui 
demers persuasiv:  

Judecat în planul strict ideologic, Eminescu a fost acuzat că plasează trecutul 
într-o perspectivă idilică fiindcă tânjeşte după timpurile feudale, de nu de-a dreptul 
după barbarie şi primitivism. Plasat în sistemul argumentativ al poetului, paseismul 
dobândeşte alt sens şi, în orice caz, alt rost (Spiridon 2003: 84).  

Exegeta realizează, aşadar, o deplasare de accent semnificativă, prin care 
disociază subtil între gândirea socio-politică eminesciană şi formele ei de 
manifestare. Din acest unghi, acuzaţiile de reacţionarism şi paseism îşi pierd 
raţiunea de a fi, permiţându-ne să înţelegem că, în fapt, referirile la trecut nu sunt 
altceva decât semne ale unei nostalgii de factură utopică şi exemple cu valoare 
argumentativă. 

Rămâne acum în discuție un al doilea aspect, acela referitor la posibilitatea ca 
Eminescu să fi recurs, conștient, la un discurs utopic, propunând soluții nerealiste, 
pentru a manipula opinia publică a vremii. Ca ziarist al opoziției, redactorul 
„Timpului” avea, într-adevăr, de luptat cu mașinăria propagandistică liberală și ar fi 
putut fi tentat să recurgă la armele ipocriziei utopice. Nu o va face însă, pentru că, 
structural, era un individ netranzacționabil. Articolele în care demască 
matrapazlâcurile liberalilor, dar și pe cele ale conservatorilor, stau măturie. În acest 
context, ipoteza unui discurs prefăcut cade. Faptul că Eminescu propune (fie și 
fragmentar) în articolele sale soluții generoase, dar greu de aplicat la problemele 
sociale, economice și politice ale vremii nu trebuie pus doar pe seama activității la o 
gazetă conservatoare, ci are rădăcini mult mai adânci, izvorâte din convingerea 
poetului-jurnalist că trebuie să fie unul dintre constructorii discursului identitar 
românesc. Departe de a fi naiv, el înțelege prea bine adevăratele probleme ale 
românilor și se angajează într-o luptă de uzură, pe care am plasat-o sub semnul a 
două personaje memorabile: Sisif și don Quijote. 

Discuția despre utopismul gândirii eminesciene poate merge chiar mai departe 
întrucât, în realitate, discursul său poate fi considerat, cu îndreptățire, de tip 
antiutopic, ținând cont de numeroasele articole în care Eminescu demască ipocrizia 
clasei politice și denunță, în termeni de pamflet, demagogia liberală, drapată într-un 
limbaj fanfaron, pe care el îl denumește prin sintagme ca „panglicării” sau 
„retoricele suliți”. Din acest unghi, Eminescu este mai degrabă un antimodern, așa 
cum am demonstrat într-un articol mai vechi (Jicu 2012), în care arătam că articolele 
sale corespund, în bună măsură, celor șase topoi fixați de Antoine Compagnon drept 
elementele constitutive ale gândirii antimoderne. 

Nemulțumirea lui Eminescu față de modernizarea grăbită a societății 
românești ne permite, deci, să îl apropiem mai degrabă de discursul antiutopic, cu 
rezerva că Eminescu nu propune o antiutopie propriu-zisă, ci doar se arată sceptic 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:48 UTC)
BDD-A19998 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Utopismul gândirii politice eminesciene? 

 81 

față de posibilitatea implementării modelului revoluției franceze la specificul 
societății românești. Istoria a demonstrat însă contrariul, ceea ce făcut posibilă 
împingerea nedreaptă a lui Eminescu în zona gânditorilor tradiționaliști, robi ai unui 
scenariu dominat de mitul epocii de aur și al nostalgiei după paradisul pierdut. Citite 
în contextul epocii, articolele semnate de Eminescu probează tocmai contrariul, 
caracterizându-se printr-o luciditate remarcabilă și prin disponibilitatea de sacrificiu 
în numele valorilor românești. 

5. Publicistica eminesciană – construct teoretic și acțiune politică 

În opinia mea, utopismul eminescian trebuie explicat într-un dublu registru: 
construct teoretic și acțiune politică. Privită din această perspectivă, publicistica 
eminesciană se dovedește paradoxală: solidă în planul abstracțiunilor teoretice, dar 
inaplicabilă politic, într-un stat care urma un alt model al modernizării, cel liberal. 
Faptul că o gândire profundă cum a fost cea eminesciană nu a reușit să impună o 
practică politică imediată se explică prin factori conjuncturali. Ea a influențat însă 
decisiv cultura și chiar politica românească din deceniile următoare, întrucât 
principalele ideologii s-au raportat și chiar revendicat din această gândire pe care noi 
o considerăm astăzi utopică. Privită din unghiul acțiunii politice și al mersului 
istoriei, ea se dovedește într-adevăr utopică, stârnind nemulțumirea unui Cioran, 
care însă datorează foarte mult tocmai acestui utopism eminescian. Pentru că 
utopiile nu sunt întotdeauna condamnabile, ci, uneori, necesare. Ele au asigurat, de-a 
lungul istoriei acel echilibru între antiteze sau, după cum afirmă Theodor Codreanu, 
împăcarea antitezelor. Este și cazul gândirii eminesciene care a forjat un identitar 
românesc în construcție, asigurându-i un discurs din care aveau să se hrănească 
inclusiv adversarii săi liberali, care au mizat pe cunoscuta formulă „Prin noi înșine”, 
în care trebuie să identifice influența modelului etnocentric german promovat la noi 
de Eminescu. 

Cu toate acestea, Eminescu nu este infailibil, ci, înainte de toate, om. Dincolo 
de coerența gândirii sale, construită, cum a arătat cu îndreptățire Theodor Codreanu, 
pe câteva valori fundamentale cum ar fi „teoria statului natural”, „apriorismul 
ideologic, teleologia muncii, arheitatea popoarelor, golul etnic etc.” (Codreanu 
1992: 115), există și articole care trădează faptul că redactorul „Timpului” nu a avut 
întotdeauna acces la informațiile din culise, care l-ar fi putut ajuta să înțeleagă 
adevăratele intenții ale politicii liberale sau mutările unora dintre conservatori. Este 
singura situație în care se poate vorbi despre inadecvarea textelor sale la realitățile 
epocii, ceea ce nu îl transformă însă într-un utopist, ci, mai degrabă, într-o victimă a 
unui mecanism politic mult mai complicat, în care el juca un rol marginal, care a 
devenit ulterior central prin faptul că se baza pe ideea națională, pe ceea ce încă de la 
vârsta de 20 de ani considera esențial: „Păstrarea naționalității noastre e lucru de 
căpetenie” (Eminescu 1980: 62). 

Căutând să-şi fidelizeze cititorii, Eminescu le propune, alteori, scenarii 
alternative, prin care substituie unei realităţi (pentru el dezamăgitoare) o iluzorie 
evoluţie încununată de succese:  

Să ne închipuim că prisăcarul (imagine care însumează idealul statului 
albinelor şi rolul monarhului chemat să vegheze la corecta funcţionare a sa [n.n.]), ar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:48 UTC)
BDD-A19998 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Adrian-Gelu JICU 

 82 

fi fost din dinastia Muşatinilor, necontestaţi de nimeni. [...] Negustorul ar fi rămas 
negustor, meseriaşul meseriaş, nu s-ar fi născut goluri economice atât de simţite. [...] 
Atunci, războiul din 54 ne-ar fi adus Basarabia, cel din 1859 Bucovina, cel din 1866 
Transilvania (Eminescu 1980: 172).  

Sub semnul lui ce-ar fi fost dacă, Eminescu nu împinge în plan secund, ci 
actualizează, printr-o dureroasă anamneză, aşteptările contemporanilor, încercând să 
le inducă ideea eşecului proiectului liberal. Altfel spus, el contrapunea reuşitelor 
incontestabile ale Partidului Liberal (Unirea, adoptarea Constituţiei, cucerirea 
independenţei, proclamarea regatului, modernizarea statului etc.) o ipotetică 
dezvoltare prin care dezideratele naţionale ar fi fost şi ele obţinute. 

Eminescu își asumă statutul ingrat de contestatar al unei direcții liberale care se 
bucura de succes, căutând să-i opună un model care pornea de la primatul ideii 
naționale. Modelul său etnocentric, bazat pe cultul muncii, nu a convins în epocă (ceea 
ce l-a făcut să pară utopic) din cauza contextului socio-politic, dar și-a luat revanșa 
postum. Publicistica eminesciană a fost însă extrem de importantă, întrucât a 
funcționat ca o contragreutate la tendințele liberal-revoluționare din epocă. Ea rămâne, 
dincolo de orice, un consistent exercițiu de legitimare a discursului identitar românesc. 

Bibliografie  

Cimpoi 2013: Mihai Cimpoi, Mihai Eminescu. Dicționar enciclopedic, Chișinău, Gunivas. 
Codreanu 1992: Theodor Codreanu, Modelul ontologic eminescian, Galaţi, Editura 

Porto-Franco. 
Crețu 2008: Bogdan Crețu, Utopia negativă în literatura română, București, Cartea 

Românească. 
Dobrescu 2004: Caius Dobrescu, Mihai Eminescu. Imaginarul spaţiului privat. Imaginarul 

spaţiului public, Braşov, Editura Aula. 
Eminescu 1980: Mihai Eminescu, Opere, IX, Bucureşti, Editura Academiei Române. 
Eminescu 1984: Mihai Eminescu, Opere, XI, Bucureşti, Editura Academiei Române. 
Eminescu 1983: Mihai Eminescu, Opere, XIV, Bucureşti, Editura Academiei Române. 
Florea 2004: Pavel Florea, Trimitere la clasici. Idei naţionale. Idei europene, Iaşi, Editura 

Universitas XXI. 
Jicu 2012: Adrian-Gelu Jicu, Antimodernii Eminescu și Caragiale, în „Philologica 

Jassyensia”, an VIII, nr. 2 (16), 2012, p. 65-76. 
Jicu 2013: Adrian-Gelu Jicu, Idolul de fier cu picioare de lut, în Coordonate ale identității 

naționale în publicistica lui Mihai Eminescu. Context românesc și context european, 
București, Editura Muzeului Național al Literaturii Române, p. 7-9. 

Johnson 2006: Paul Johnson, Intelectualii, ediția a III-a, București, Editura Humanitas. 
Munteanu 2014: Ștefan Munteanu, Contribuția lui Mihai Eminescu la filosofia dreptului, în 

„Acta Universitatis George Bacovia. Juridica”, vol. 2, Issue 2/2013, 
http://juridica.ugb.ro/, 5 iunie. 

Oprea 1983: Al. Oprea, În căutarea lui Eminescu gazetarul, București, Editura Minerva.  
Spiridon 2003: Monica Spiridon, Eminescu. Proza jurnalistică, Bucureşti, Editura Curtea 

Veche. 
Stoenescu 2010: Alex Mihai Stoenescu, Istoria loviturilor de stat din România, vol. II, 

Eşecul democraţiei române, Bucureşti, RAO. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:48 UTC)
BDD-A19998 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Utopismul gândirii politice eminesciene? 

 83 

Is Eminescu’s Political Thinking Utopian? 

Symbol of national identity, Mihai Eminescu is, for sure, one of the most important 
writers and thinkers in Romanian literature. His biography has been the subject of endless 
fights, while his ideas have generated a large number of different opinions concerning his 
political, economic or cultural choices. For all these reasons it is almost impossible today to 
deal with his work in an objective manner. I have tried myself to construe his journalism by 
placing it into the very context that generated it, but, as expected, my intention was not well 
understood. Recently, in an article dedicated to Eminescu’s contributions to the philosophy 
of law, Stefan Munteanu rejected the possibility of any utopia in Eminescu’s thinking, 
denying the evidence and refusing to understand that the term can be interpreted in a double 
manner: as discourse and, at the same time, as political action. 

That is why this paper aims at (re)discussing this controversial topic, having as a 
starting point this distinction between discourse and political action. Such an approach turns 
out useful since it proves that Eminescu was aware of what utopia means. He is, in fact, an 
anti-modernist and not a utopian thinker. His economic or cultural ideas prove his 
outstanding thinking which could not be accepted as political solutions since Romania chose 
a different way, the French revolutionary system and not the German one. That is why, my 
conclusion goes like that: Eminescu’s thinking is rather anti-modernist in theory, but utopian 
in practice. However it is extremely important because it worked as a possible option for a 
young state as Romania in search of discourses to legitimate its identity in Europe. In other 
words, we may accept that Eminescu’s thinking is a necessary utopia that forged our national 
identity. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:29:48 UTC)
BDD-A19998 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

