
 

LA CREATION LITTERAIRE ENTRE LA TOPIE ET LA PARATOPIE, 

L’INTEGRATION ET LA MARGINALITE 

 

 

Lăcrămioara Berechet 

Ovidius University Constanța 
 

Abstract : The purpose of the study is to examine the change in the power ratio of the 

paratopic from the social to the artistic stage. If within the social field the paratopic is marginal, 

in the field of artistic creation it is in a position of power. The questions we are trying to answer 

are: to what extent can literature be considered a ‘historical document’, how precise is the 

testimony of the literary text towards the mental speech of a historical era? May the artistic 

imaginary, a brand of paratope identity, be also critically explored as a document able to 

summarise and archive the original thinking of an era? The question is whether going back on 

the track of history of literature from this perspective means to reconstruct the inventory of a 

fragile paratopic identity, of some utopian construction or the contesting spirit of heterotopias.  

Keywords: tope, paratope, cultural field, historical document, literary text, mental 

discourse, identity. 

 

 

Motto : «Le temps imaginaire est pareil à la coquille de noix d’Hamlet, et il y a codifié 

tout ce qui se passe dans le temps réel. Hamlet a eu raison. Nous pourrons être enfermés 

dans une coquille de noix et nous regarder comme les rois de l’espace infini.»  

Stephen Hawking, L’Univers dans une coquille de noix 

 

 

On se propose d’analyser la manière dont le discours littéraire facilite la relation entre la 

topie et la paratopie, des concepts opérationnels affiliés tant à la sociologie, qu’au  

discours littéraire. D’abord, la topie sera décodée comme métaphore spatiale qui désigne 

l’espace public, réglé par les exigences culturelles d’une époque, et la paratopie, on va 

l’entendre comme figure spatiale qui décrit la situation paradoxale de l’écrivain, qui, 

même s’il décline son appartenance à un group culturel, refuse l’intégration dans l’espace 

public. De ce point de vue, l’intégration impossible de l’écrivain dans une topie postule la 

paratopie comme une des conditions essentielles de création du texte littéraire. Dans ces 

conditions, la création artistique est le résultat de cette confrontation incessante entre 

l’impératif de l’intégration et la prédilection du créateur pour la marginalité, sa révolte a 

l    gard des normes, règles, canons, c’est-à-dire entre topique et paratopique.  

D’autre part, au niveau du discours littéraire, analysé comme produit d’un 

contexte socio-culturel qu’il « reflète »
1
, on peut constater que la responsabilité de 

construire des « mondes » est attribuée à des centres déictiques, des agents de la 

communication littéraire appartenant à la fiction, qui évoquent leur propre monde dans le 

                                                 
1
Maingueneau, Dominique. Le discours littéraire. Paratopie et scène d’énonciation. Iasi:l’Institut 

Européen. 2007. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 10:59:36 UTC)
BDD-A19914 © 2014 Ovidius University Press



monde narré.  Il est nécessaire d’observer que les scènes d’énonciation appartiennent au 

monde reproduit de manière artistique et elles doivent être décodées dans le système 

complexe du discours littéraire. Par suite, la perspective de la reconstitution de l’espace 

social s’approprie toujours à une conscience paratopique. 

Il est important de constater le renversement du rapport de pouvoir de la 

paratopie du plan social à celui artistique. Si dans l’espace social, la paratopie est 

marginalisée, dans l’espace de la création artistique, celle-ci se trouve dans une position 

forte. Cependant, dans quelle mesure pourrait la littérature être considérée comme un 

« document historique », avec combien de précision confesse le texte littéraire le discours 

mental d’une époque historique ? L’imaginaire artistique, marque d’une identité 

paratopique, pourrait-il aussi être exploré de manière critique  comme un document qui 

archive et concentre le raisonnement original d’une époque ? Suivre le parcours antérieur 

de l’histoire de la littérature, de cette perspective, signifie cela de reconstituer l’inventaire 

des identités paratopiques fragiles, de certaines constructions utopiques ou l’esprit non-

conformiste des hétérotopies ?  

Dans la perspective théorétique du contextualisme
2
, la relation text-contexte met 

en discussion le concepte opérationnel de champ littéraire, une zone de frontière de la 

société, fluctuante, où, sans la discipline des exigences sociales, la relation écrivain-

société, écrivain-oeuvre, oeuvre-société se manifestent. Dans le champ culturel de 

l’époque, l’écrivain s’assume une double appartenance : d’une part, l’affiliation à la 

société topique, à laquelle  il essaie de s’adapter, et, d’autre part, à l’espace paratopique – 

la rédaction, le café littéraire, la revue littéraire, le cercle de littérature – où il adapte le 

nomadisme de Soi. 

Même si l’artiste se met à la marge de la citadelle, il veut conquérir le monde 

bourgeois, tout en restant errant ; en plus, il menace la stabilité des mondes réglés, en 

négociant à la fois son intégralité et sa marginalité. Comme il ne se trouve pas une place 

dans le temps réel, il s   en construit une dans le temps imaginaire de l’oeuvre, qui est 

l’expression symbolique de la tension entre topie et paratopie. Selon Dominique 

Maingueneau, la paratopie « caractérise tant la condition de la littérature, qu’aussi celle 

du créateur, qui n’en devient pas, seulement s’il s’assume, d’une manière personnelle, la 

paratopie constitutive du discours littéraire »
3
. 

Dans une position incommode dans l’espace culturel
4
, l’artiste marginal se 

méfie des règles imposées, décompose les constructions morales du supra-soi culturel de 

l’époque, expérimentant par l’oeuvre, sans faute, la liberté du jeu, du beau, dans les 

pulsions d’un éros converti esthétiquement. Sa personnalité accablante construit le supra-

soi culturel dans l’espace imaginaire de l’oeuvre, tout en imposant les nouvelles 

exigences culturelles. Marginal dans le champ social, l’artiste présente ainsi une position 

dominante dans le champ de la création artistique. La création est envisagée, d’une part, 

comme un détachement ritualisé du monde, et d’autre part, comme une réaction aux 

restrictions du monde et à la fois du canon
5
. 

                                                 
2
 Maingueneau, Dominique. Le contexte de l’oeuvre littéraire : Énonciation, écrivain, société, 

Paris :Dunod, 1993. 
3
 Maingueneau, Dominique. Op. cit., pp.105-106. 

4
 Freud, Sigmund. Le Malaise dans la culture, Bucarest :All, 2011, p.133. 

5
 La littérature recueillit de la sphère sociale les cas de marginalité familiale, du bâtard, du 

parricide, de la marginalité sexuelle, sociale, de la dissidence, de la paratopie d’altérité, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 10:59:36 UTC)
BDD-A19914 © 2014 Ovidius University Press



Un point de vue peut être formulé des observations ci-dessus : l’oeuvre littéraire 

« reflète » le monde de la perspective paratopique, réajuste la réalité dans la relation 

nature-culture et réclame ses propres méthodes d’exploration. L’oeuvre « parle » du 

monde, mais l’énonciation appartient au monde représenté artistiquement, qui crée son 

propre contexte, un espace de référence spécifique.  

Le discours se tient de la responsabilité d’une subjectivité impliquée dans 

l’énonciation, un centre déictique qui structure dans un temps imaginaire et dans une 

autre direction possible de l’univers réel. Tout en bravant, les instances de la 

communication narrative, qui saisissent le contrôle du point de vue, contraignent les lois 

de la conversation, créent des énoncés ambigus, disent plus ou moins, s’opposent  aux 

normes du discours narratif. Dans la même perspective, les éléments des circonstances 

d’énonciation – personnages, temps, espace, normes – sont validés seulement dans la 

scénographie de l’oeuvre. Au-delà de cette scénographie, on ne peut pas discuter de la 

« réalité » documentaire de ceux-ci ou, comme Umberto Eco dirait, il est impossible de 

les trouver tout en passant dans la rue, vers le kiosque de journaux. En conséquence, on 

pourrait rappeler que ce qui définit le réalisme du roman n’est pas son contenu, mais la 

manière dont celui-ci construit sa situation d’enonciation
6
. 

. 

Reprenant la relation entre l’écrivain et l’espace public , le créateur se situe dans 

une zone où il construit pour soi-même une identité « déracinée ». C’est pour cela que, 

une fois établi, celui-ci s’assumera l’insurrection de dénoncer les clichées, les masques, 

tout en créant une identité paratopique qui déterminera son détachement critique du 

modèle d’une topie et son obligation d’instaurer un autre modèle, probablement l’étape 

suivante de la civilisation et de la culture, un autre supra-soi culturel
7
, et par la suite, une 

nouvelle série de restrictions, d’exigences et un autre canon.  

 Hans-Georg Gadamer affirme que « l’oeuvre d’art déploie de manière 

exemplaire tout ce qu’on fait tous, tant qu’on demeure sur la terre : une constitution 

constante du monde »
7
. L’énergie spirituelle de l’oeuvre de rassembler un monde en 

désintégration continue, confirme et conserve dans le temps imaginaire de celle-ci, la 

garantie de l’ordre. On pourrait observer ici comment l’énergie de l’identité 

paratopique de l’artiste reconstruit une nouvelle topie. Selon l’opinion du même 

auteur, la construction du monde imaginaire et aussi l’expérience de l’artiste mettent en 

ordre ce qui désintègre le monde. Par création, l’art envisage l’ordre, la vérité, l’imitation 

mimétique ne s’en proposant pas donc d’être crue, mais d’être comprise comme 

imitation. L’art a ses propres exigences structurelles, concises et formatrices de 

communauté. Surtout depuis le siècle du romantisme, constate Hans-Georg Gadamer, 

« l’artiste ne donne plus d’expression à la communauté, et au contraire, il crée sa propre 

communauté, réellement universelle», parce qu’elle présentifie le durable
8
. En 

plus, l’oeuvre d’art découvre ce qu’il y a encore latent dans la réalité et crée de nouvelles 

représentations du beau qui remouleront la réalité plus tard.  

                                                                                                                                                 
exemplifiée par l’image du sauvage, du fou, de l’exotique, ou de la paratopie de marginalité 

tolérée – la prostituée , le comédien, selon Dominique Maingueneau, op. cit. 
6
 Ibid., pp.224, 225. 

7
 Gadamer, Hans-Georg. L’actualité du beau. Bucarest: Polirom, 2000. 

8
 Gadamer, Hans-Georg. Op.cit., p.109. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 10:59:36 UTC)
BDD-A19914 © 2014 Ovidius University Press



Par la suite, la tendance égoïste vers le bonheur
9
 s’accomplit dans le temps 

imaginaire, par la jouissance de reconnaître dans le monde représenté artistiquement de 

l’ordre cosmique, musical et spirituel, dont Gadamer discute, idée prélevée de plus ancien 

concept d’imitation, celui pythagoricien, parmi lequel l’oeuvre artistique réunit la 

familiarité avec le monde réel.  

Les études culturelles ont la capacité d’investiguer, par leurs instruments et 

méthodes spécifiques, examinant la littérature comme document de l’époque, le rôle 

concret de l’auteur dans l’espace public, la manière dont celui-ci accapare le pouvoir 

symbolique, tout en créant un nouveau corpus de croyances pour le présent. L’illusion de 

la réalité, dénommée fiction, pour se différencier de la « simple invention, vérifie la 

sphère intime de la vie privée » et davantage, selon le même auteur, « accomplit 

l’intimité inventée et se vérifie par celle-ci »
10

. 

Une première conclusion s’impose : le discours littéraire provient du monde 

qu’il s’assume de le refléter, il est produit par un contexte qu’il représente, mais en même 

temps il réalise son propre contexte. La réalité du texte littéraire par rapport au réel social 

qu’elle simule de l’évoquer est très similaire à la relation entre le temps réel et le temps 

imaginaire, mentionnait par Stephen Hawking, l’un de plus grands penseurs de notre 

époque : « L’histoire de l’univers en temps réel détermine son histoire en temps  

imaginaire et l’oppose aussi, mais les deux types d’histoires peuvent être très 

différents »
11

. 

La question suivante reste ouverte : dans quelle mesure reste la littérature un 

document historique de l’époque qu’elle représente artistiquement ? Par exemple, le 

balkanisme reflété dans l’espace de la littérature roumaine ne pourrait-il être seulement 

l’expression d’un univers intérieur, une niche protectrice? Pourrait le balkanisme 

littéraire être une modalité imparfaite de connaissance par altérité, qui dirige de manière 

compensatoire tout son système imagiste vers « le meilleur de l’autre », en voilant « le 

pis ? »
12 

Par exemple, le personnage nostalgique du roman de Mateiu Caragiale, « Les 

Princes Noceurs de la Vieille Cour», est présent et absent en même temps de l’espace 

réel, un exilé avec une vie double, d’une part, l   une noble et rêveuse, projetée dans le 

passé et l’autre,  grossière, quotidienne et commune. Il se soumet à une vie spectrale dont 

il s’abandonne, tend vers une patrie eschatologique, approchée au bout d’un voyage 

interminable, achevé par un  pèlerinage spirituel, que l’on assume pour se retrouver.  

Tous les personnages de ce roman négocient leur identité sociale par des  

fantasmes, plus exactement, par des légendes compensatoires : ils sont faux, ont une 

identité voilée aux yeux vigilants du monde extérieur, et un masque qu’ils étalent 

ostensiblement à l’extérieur. Pașadia et Pantazi vivent dans des espaces paratopiques, 

marginaux. Par la vie du corps, ils se perdent dans un présent hostile, et par le rêve, ils 

vivent la libération dans un espace ésotérique. L’érotisme débordant vérifie leur existence 

en termes de l’identité. Leur sexualité exacerbée, expérimentée dans la maison des 

Arnoteni, d’une part emportée dans des rituels, mythes et symbolismes, en visant 

l’initiation, est un spectacle qui captive et provoque la vue. Le balkanisme, tel qu   il se 

                                                 
9
 Freud, Sigmund. Op. cit. 

10
 Gadamer,  Hans-Georg. Op.cit., p.109. 

11
 Hawking, Stephen. L’Univers dans une coquille de noix, Bucarest : Humanitas, 2004, p.82. 

12
 Todorova, Maria. Op. cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 10:59:36 UTC)
BDD-A19914 © 2014 Ovidius University Press



discerne des citations de ces personnages, est la plus noble option possible, le plus purifié 

model du balkanisme dans un ordre cosmique, musical et spirituel qui est plein, mais pas 

authentique par rapport à la géographie irrégulière de cet espace réel.  

D’autre part, concernant le magicien tournant Pirgu, sa sexualité obscène et 

dérisoire dégoûte. Il appartient au balkanisme semi-civilisé, semi-oriental, il est un 

individu de la périphérie, du taudis, immoral, rude, le type de « l’oriental qui dégénère 

moralement quand il porte des vêtements occidentaux »
13

. Pirgu présente les stigmates du 

balkanisme : il est un esprit transactionnel, vivant en symbiose avec ses tares, sociable 

jusqu’à l’impolitesse, tempéramental, pittoresque par comportement et langage, trivial, 

ayant  un goût particulier  pour la parole licencieuse et l’invective. Ici, la topie est née par 

la négation de la paratopie : Pirgu représente la typologie balkanique dans sa décadence.  

 

Mais que signifie d’entendre une autre mentalité dans l’espace imaginaire de la 

littérature ? Commençant par adopter le point de vue de l’autre, de le percevoir comme 

un être culturel, de lui restituer le cadre de la mentalité ou de le connaître par un discours 

négatif, agressif et « euphémique » ou le décrire conformément aux catégories de l’art, 

par connaissance symbolique, intuition sensible, imagination ? Il y pourrait être des 

arguments au faveur de la thèse selon laquelle le texte ne peut pas intéractionner avec la 

société dans sa globalité. Le texte littéraire est une construction particulière, qui 

représente de manière symbolique le temps réel, étant déterminé par celui-ci et à la fois  

l’influencer. Il y pourrait être comme des variantes possibles du même modèle culturel 

autant de répliques imaginaires que de centres déictiques s’assument la paratopie 

créatrice et la reconfiguration du modèle dans le temps imaginaire de l’oeuvre.  

À l’intérieur d’un espace culturel, on peut constater comment chaque oeuvre s   

ouvre  vers les contenus et les formes significatifs des autres, par l’effort de rétablir 

l’unité d’une culture, tout en configurant un monde, qui se trouve à la confluence d’une 

série de « nous » et « les autres »,  un engagement collectif et individuel d’une identité 

créatrice de sens, d’ordre, enfin, génératrice de cosmos.  

Ainsi, comme document réfrangible d’une époque, le texte littéraire enregistre 

des faits d’existence notoires, des contenus spirituels, des sujets qui mettent en équation 

l’art de vivre, des solutions possibles aux problèmes perpétuels de l’humanité : amour, 

amitié, connaissance, mort, temps, liberté. Le texte est un compagnon dans l’intimité 

morale d’un temps, accentue les vertus et les maladies d’une ère, enregistre les répétitions 

qui fondent les modèles de l’ethos collectif, sépare les éléments avec valeur réelle des 

valorisations conjoncturelles, l’essentiel du non-essentiel, reflète l’ordre, la vérité. L’art a 

ses propres exigences structurelles, concises et formatrices de communauté, elle intègre 

dans la sphère de valeurs les biens culturels d’un espace, retournant en état pur, vers le 

lecteur, les valeurs précieuses de l’espace culturel représentées artistiquement.  

Suite à cette distinction des théories récentes entre la culture et la civilisation, 

on peut conclure que les éléments qui structurent l’identité culturelle d’un peuple, le 

langage parlé, l’histoire, la religion, les traditions, les coutumes, les institutions qui 

organisent son espace public, social et aussi les formes du pouvoir politique doivent être 

considérés d’une perspective globale de l’expertise littéraire. Si c’est vrai que l’oeuvre 

littéraire est le produit d’un contexte socio-culturel, ce n’est pas moins vrai que le seul 

                                                 
13

 Baudrillard, Jean. L'autre par lui même, Paris : Editions Galilée, 1987. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 10:59:36 UTC)
BDD-A19914 © 2014 Ovidius University Press



standard de « mesure » de la canonisation
14

 d’une oeuvre littéraire reste sa qualité de se 

déduire de toute forme d’historicité qui l’a générée, tout en réinventant chaque fois, 

toujours d’une autre perspective, la connaissance par réflexion, où le soi rencontré dans 

l’autre se suspend de la durée de l’historicité , tout en créant des histoires très différentes 

des histoires réelles.  

                                                 
14

 Bloom, Harold. Le canon occidental, Bucarest: Univers, 1998. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 10:59:36 UTC)
BDD-A19914 © 2014 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

