M¢étamorphoses poétiques de la priere Pater noster

Livia IACOB

L’étude s’interresse a l’evolution, a travers des siécles, de la priére aujourd’hui reconnue
au monde entiers comme le texte le plus connu et, en tout cas, représentatif pour la religion
chrétienne, Pater noster. Dans le mirroir des époques, la perception commune sur la Bible
s’est modifiée: de l'idée de texte, au début sacré et destiné a étre déchiffré seulement par
les ascetes et les Saints Parents, on est arrivé, actuellement, de parler du texte tout
simplement.... Mais texte générant, a son tour, une infinité d’autres ceuvres. L auteur de
larticle a choisi d’analyser quelques métamorphoses poétiques qui parodient le régistre
évangélique, dattant du Moyen Age et du postmodernisme. La correspondance de certains
paragraphes, la symétrie dans les formules d’adresse directe, le final caractéristique nous
offrent la preuve que ces métamorphoses lyriques ont aussi bien une fonction formatrice,
qu’elles ont contribué a faire I’homme arriver au christianisme sur la voie de la vérité
poétique.

Mots-cles: Deus absconditus, fonction mnémotechnique, parodie sacrée, priere

La compréhension de la lettre et de esprit de la Sainte Evangile aprés les
usances consacrées religieuses représente une pierre de touche majeure, a présent,
méme pour le lecteur spécialisé que certains appellent ,,d’¢lite”. Vu qu’il lui
manque justement la profondeur des lectures, plus anciennes ou plus nouvelles sur
la voie des incursions nécessaires dans ’exégese de spécialité, il a réorienté, a
compter de 1’aube de la modernité, I’aire de préoccupations vers des zones moins
caractérisées par le fait religieux stricto senso. Le déchiffrage, ,,I’interprétation” et
le récit, méme I’explicitation des enseignements de 1’Ancien et du Nouveau
Testament ont été, par conséquent, contaminés, ou méme enrichis par plusieurs
interprétations (parce qu’on ne se rapporte pas aux spéculations supplémentaires,
non ancrées dans une connaissance réelle de la Bible) tributaires a des domaines
plus différents et éloignés de la foi proprement-dite, plus vastes et jouissant,
aujourd’hui, de plusieurs adeptes, comme par exemple, I’anthropologie ou plus
récemment, les études culturelles. ,,Pour homo religiosus, la Bible reste
premicrement le livre de la foi ; pour I’homme — lecteur qui, sans renoncer a la foi,
ne voit plus dans le Livre des Livres la solution de la problématique complexe de la
religion, la Bible est une anthologie de divers genres littéraires, certains codifiés

91

par les arts poétiques européens, autres non” .

! Viorica S. Constantinescu, La Bible en tant que littérature: stratégies narratives, en Culture
poétique, Maison d’édition Junimea, lasi, 1999, p. 107.

487

BDD-A198 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:44 UTC)



Voila pour quoi les coupables de la limitation des vides de la compréhension de
tout type de texte biblique sont, actuellement, la littérature et I’herméneutique. Au
cours du temps, la perception commune sur la Bible est due a 1’idée de texte, au
deébut sacré et destiné a étre déchiffré seulement par les ascetes et les Saints
Parents, puis par le texte tout simplement (...). Texte générant, a son tour, une
infinité d’autres ceuvres. Avec I’aspect institutionnalisé de I’homélie, du sermon ou
dans leur immédiate prolongation, 1’espace vétéro ou nouveau- testamentaire
s’offre a2 I’homme moderne comme un ensemble narratif homogéne, comprenant
une suite d’ébauches typologiques archétypales qui preuvent les parties
comportementales générales — humaines ou les parties extraordinaires, hors des
types lors de quelques constructions épiques ayant la plume facile, grice a un
narrateur bien ,,inspiré”, ayant une grace divine que tout romancier enviera, sans
doute. Il y a aussi les zones d’intérét pour la sphére de la dramaturgie, plusieurs des
dialogues des actants bibliques s’imposant a la mémoire collective justement grace
a cet effet d’éloignement proximal spécifique au théatre.

Quant au genre lyrique, il est représenté de maniére pluriperspective (formelle,
esthétique, stylistique, idéologique, etc), la Bible frappant et formant au cours des
époques, par son degré augmenté de poéticité vraiment symbolique, des
générations entieres de créateurs. ,,La division du texte en versets, la prosodie
(marquée par le parallelismus membrorum), la culture de la faculté esthétique pour
créer de I'impression, sens, par un inépuisable trésor imagistique font du texte
sacré un texte intéressant non seulement pour les théologiens mais aussi pour les
poctes et les poéticiens.” Aux derniers on doit, en fait, I’intégration (et, par
conséquent, l’interprétation) de certains textes de la Sainte Ecriture dans des
catégories et genres littéraires spécifiques a la lyrique européenne. L’on doit
préciser Dactivité de pionnier de Hermann Gunkel®’ qui, suivant les pas de la
poétique aristotélique et classique francaise, fait paraitre, en 1933, ['Introduction
aux Psaumes (Einleitung in die Psalmen). Méme s’il se rapporte surtout au type de
lyrique que la Bible privilégie, le représentant d’élite de [’école allemande
d’histoire des religions ouvre, implicitement, la voie vers la découverte d’autres
catégories poétiques dans le macrotexte jusqu’alors non débattu suffisamment de
ce point de vue. La plupart des poémes sont nommés aussi des cantiques, ce qui
illustre le caractére profondément oral d’une lyrique le plus probable d’origine
culte et leur apparition est accompagnée d’instruments musicaux parmi lesquels la
flite, la cornemuse ou le timbale : la ballade (par exemple, celle interprétée par
Debora) coexiste avec les lamentations (les ,,plaintes” de Jérémie), avec la lyrique
méditative de 1’ Ecclésiaste, avec la poésie dramatique ou les roles de la Cantique
des Cantiques. On y associe la lyrique sapientielle, oraculaire, hymnique et, non

? Viorica S. Constantinescu, Le lyrisme biblique. Structures poétiques et leur postérité, en op. cit.,
p. 126.

> An Introduction to the Psalms. With Joachim Begrich. Translated by James D. Nogalski.
Macon, GA: Mercer University Press, 1998. German ed. 1933.

488

BDD-A198 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:44 UTC)



derniérement, la catégorie qui nous intéresse vraiment dans les présentes pages,
c’est-a-dire, la priere.

Ce type de poésie fait abstraction de la régle de I’accompagnement
d’instruments musicaux et a un effet vraiment fort justement parce qu’il suppose
I’existence de quelques rapports initiatiques entre sens, mot et émotion religieuse.
La pricre est une poésie de I’dme, premicrement, une demande que la pensée
énonce consciemment et volontairement, mais n’importe comment, sinon en la
doublant par 1’adéquat laudatio adressé a la divinité. Représentation spirituelle de
la foi, n’ayant que dans des cas exceptionnels, besoin de la matérialisation de la
présence divine, la priére s’intériorise, et a peine apres, elle est destinée a étre
prononcée & mi voix, a moitié en tremblant, combinant ainsi 1’admiration envers
Dieu Trinitaire ayant peur de Deus otiosus.

Le sens primaire de la priére que I’orthodoxie confére a la priére, vraiment
fidéle a la descendance étiologique, est celui de supplication. Mais on lui associe,
selon le prétre docteur loan Mircea dans le Dictionnaire du Nouveau Testament, le
caractére évident d’intermédiaire, médiateur, en assurant ,la communication
spirituelle avec Dieu, avec la parole ou avec la pensée et la relation d’union entre
les fréres ayant la méme foi **. En tant que forme lyrique — symbolique, ’on
retrouve la priére surtout dans le Nouveau Testament parce qu’elle refléte les
préceptes exprimés parfois de manicre aphoristique, autre fois allégoriquement par
Dieu le Fils, elle est ,le levier principal de la vie spirituelle et souvent
recommandée par le Rédempteur : Veillez et priez afin de ne pas tomber dans la
tentation (Mathieu, 26, 41; Luc, 22, 40)”. En plus, selon ce qu’on lit en Luc, 11 (1-
4), la priére a été offerte par Jésus a ses disciples pour les enseigner a prier. C’est
ici qu’il apparait pour la premiére fois peut-étre la plus connue priére de la
chrétienté mais aussi celle qui passera au cours des époques historiques, par de
nombreuses, variées et fertiles métamorphoses poétiques (certaines, appartenant a
la littérature populaire, mais la plupart du trésor de la littérature culte) de sorte
qu’elle sont pratiquement impossible a inventorier aujourd’hui dans un canon au
moins honnéte.

Une période quand la réécriture des textes sacrés a gagné de nombreux adeptes
et a jouit de succes au public a large échelle est celle médiévale. Méme si 1’histoire
de la littérature ne le retient comme un moment abondant en poéticiens et traités
qui s’occupent proprement — dit & imposer certains modeles paradigmatiques
définitoires pour ce type de création littéraire, le Moyen Age est — et non
paradoxalement, si on pense que plusicurs de ces ceuvres anonymes circulent et se
répartissent rapidement comme réponse a l’intolérance religieuse promue par
I’Inquisition — riche en production de ce type de textes, en précisant que la plupart
des textes sont construites sur une structure parodique, la métamorphose poétique
opérant par des procédés spécifiques a la littérature de genre. Par conséquent, elles
»englobent” (intégralement ou partiellement) le texte d’origine, qu’il soit une

* Maison d’édition de I’Institut Biblique et de Mission de I’Eglise Orthodoxe Roumaine,
Bucarest, 1995, p. 448.

489

BDD-A198 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:44 UTC)



priere, une maxime ou tout simplement un épisode narré dans la Bible, qu’il satirise
souvent, envoyant rarement envers lui avec déférence. L’étude de Paul Lehmann,
Die Parodie im Mittelalter’, lance, en plus une idée choquante au moment de son
apparition, quand méme vérifiable en pratique : a partir de la Sainte Ecriture, il
survient dans la période médiévale un type spécifique de parodie, innovatrice par
rapport aux précédentes parce qu’elle attaque surtout le domaine religieux.

Les auteurs, la plupart en écrivant sous le signe de I’anonymat a cause du climat
religieux défavorable, composent en fait des doublets parodiques de plus
importants enseignements bibliques et méme des moments de culte. L’on connait,
par exemple, La liturgie des ivres, La liturgie des joueurs, qui circulent a coté des
parodies des formules juridiques naturalisées (Le Testament du porc, Le Testament
de I’dne) ou parodies grammaticales, ,telle que Vergilius Maro Grammaticus™®.
L’église méme est un facteur germinatif pour la production succulente de textes ;
en lui conférant certaines libertés jusqu’alors non accordées aux laiques, seulement
en deux moments temporels a charge symbolique, le clerc contribue a
I’amplification du phénoméne. Rien n’échappait a la ridiculisation une fois que
I’on déclenchait risus paschalis (le rire de Paques), permettant que 1’on prononce
de la chaire des blagues, des dictons et des anecdotes destinées a la relaxation apres
la période de privations et I’abstinence du jeline, ou risus natalis (le rire de Nogl).
Le premier génére de nombreuses narrations qui prennent en dérision la source
biblique et le deuxi¢éme donne naissance a des chansons, hymnes et priéres
parodiques en mélant le culte de la naissance de Jésus avec les motifs laiques. La
parodie des textes saints se fait en remplagant le rituel religieux par des formes des
représentations de mystéres médiévaux, surtout dans les priéres ou sermons
destinés au récit et, a une échelle supérieure, aux hymnes accompagnés de chanson.

La parodie sacrée attestée dans les Véme-VIIéme siécles connait deux
réalisations spectaculaires par Joca monacorum et Cena Cypriani. La derniére, la
Ceéne de Ciprian, a la structure d’un symposium gothique, est une Pileata Biblia
parce que, selon Mihail Bahtin, ,toute la Bible, toute I’Evangile sont comme
découpées en morceaux et puis, arrangées de sorte que I’on obtienne un tableau
grandiose du banquet ou tous les personnages de I’histoire sainte, d’Adam et Eva
jusqu’a Jésus Christ et ses apdtres boivent, mangent et rient”’. Le chercheur russe
insiste a continuation sur un détail convainquant : le fait que la Céne est lue dans
les espaces privilégiés, de la culture élevée, ,,aux banquets royaux, représentée
pendant les vacances de Paques par les éléves des école de monastére”® a conduit a
I’hypothése que 1’on essayait, par 1’intermédiaire de la parodie sacrée, I’instruction
par amusement des couches larges, 1’éducation cathartique par le rire libérateur.

3 Drei-Masken-Verlag, Miinchen, 1922.

® Marian Popa, Parodie et histoire. Le mode parodique, en Comicologie, Maison d’édition
Univers, Bucarest, 1975, p. 156.

7 Mihail Bahtin, De la préhistoire du discours roumain, en Problémes de littérature et esthétique,
traduction de Nicolae Iliescu, Maison d’édition Univers, Bucarest, 1982, p. 521.

8 Ibidem, p. 525.

490

BDD-A198 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:44 UTC)



Les chrétiens pouvaient mémoriser plus facilement les figures et retenir plus
rapidement les épisodes racontés dans la Sainte Ecriture, ce qui expliquerait aussi
la popularité de I’ceuvre parmi les figures ecclésiastiques austeres.

I1 est évident que d’un contexte tant favorable au phénomene, il ne pouvait
manquer les parodies a l’adresse des grandes prieres bibliques. En plus, la
métamorphose que des pricres telles que Pater Noster souffrent est plus
importante, elle contribue évidemment a 1’évolution linguistique, a la formation de
certaines langues nationales européennes par leur séparation de la sacralité de la
langue latine. La priére parodiée ainsi ne reste une simple forme de création
imagistique, elle se remodéle, obtient des valences de création linguistique
purement nationale, étant une réplique (intelligente et pleine d’humour ou de
cynisme) du peuple aux textes sacrés. L’on a démontré déja que la formation lente
des langues nationales a prédisposés tant les locuteurs, de méme que les créateurs
de texte a parodier les structures latines, les théories plus récentes liant ces
techniques d’enrichissement textuel de I’intégration du discours, avec 1’expression
du méme Bahtin, du bon étranger dans la maniére de parler conscientis€ comme
propre, I’accent se déplacant de la sphére des sujets a la sphére des styles. De telles
prieres parodiées qui thématisent le langage biblique et implicitement, visent les
structures de la langue latine se réunissent par les créations des écoliers (des
¢tudiants) des monasteéres médiévaux, qui, dans les moments de récréation, avaient
la permission de ridiculiser ce qui jusqu’alors se faisait sérieusement, a partir des
sujets bibliques et jusqu’aux sujets grammaticaux. C’est pour cela que les codex
manuscrits médiévaux arrivent a contenir une quantité énorme de priéres et hymnes
parodiques en latin, et aussi mixtes.

En France du XIII-¢me siécle, il y avait les dites épitres farcies, ou les épitres
des apotres (lues pendant la liturgie) sont modifiées seulement par 1’introduction
timide de quelques mots en frangais vulgaire, gardant, au moins apparemment, une
attitude de prosternation devant la divinité. Le renvoi, dans la ligne comparative, au
mode¢le latin de la priére Pater Noster est clair, au moins il résulte ainsi de la
variante retenue et proposée pour la discussion par Bahtin, qui cite un fragment
d’incipit (,,Pater noster, tu n’ies pas foulz/Quar tu t’ies en grand repos/qui es
montés haut in celis”) et, symétriquement, un fragment final (,,Sed libera nos, mais
delivre nous, Sire,/a malo, de tout mal et de tout cruel martire”). L’on observe
facilement les différences : la variante latine cultive un caractére profondément
important des images (,,Pater noster, qui es in caelis/sanctificetur nomen
tuum;/Adveniat regnum tuum. Fiat voluntas tua/sicut in caelo et in terra”) qui fait
que le portrait royal de la divinité s’étende, métaphoriquement, sur I’humain,
»elevé” au-dela du monde et devenant, en clé métaphysique, une création du
supréme. La variante en ancien francais est malicieusement ironique, I’auteur
anonyme envisageant un Deus absconditus qui, pour conserver la santé mentale, se
voit obligée a se retirer du monde, a s’abriter au ciel pour se reposer loin du groupe
bruyant de pécheurs. De la création propre, disons au moins non inspiré (...) qu’il
doit libérer du ,,cruel martyre” de I’existence, de la purifier, autrement dit, de

491

BDD-A198 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:44 UTC)



I’expérience du mal. La variante latine est vraiment explicite, grace a ’utilisation
de la conjonction et (,,Et ne nos inducas in temptationem; sed libera nos a malo.
Amen”), tandis que la variante francaise est lacunaire, parce que 1’insistance
signifiée par des figures telle que 1’allitération ou la répétition (de sorte qu’il a joint
le terme francais au terme latin: a malo, de tout mal [s.n.]) suggere, en fait,
I’absence de la conviction, la méfiance de celui qui dit la priére dans la force
bienfaitrice du tout-puissant.

Les plus populaires textes contenant des réécritures de la priere Pater noster, en
espece, des parodies mixtes réalisées, linguistiquement, en prenant en dérision les
structures spécifiques de la langue latine, sont incluses dans la collection de
chansons Carmina Burana, au chapitre ,,Chansons a boire et en féte”. On lit, ainsi
dans la Liturgie des joueurs, une priere (,,Oratio”) pratiquée par ceux qui prient en
fait Decius, dont le contenu refléte, par ’humour en essence maléfique, qui épie,
I’éternelle condition fratricide de ’humanité: ,,Ornemus! Effunde, Domine, iram
tuam super avaros et tenaces, qui iuxta culum ferunt sacculum, et cum habueriunt
denarium, reponunt eum inclusum, donec vertatur in augmentum et germinet
centum. Pereat! Hic est frater pravitatis, filius iniquitatis, fixura scamni, genus
nescitandi, visinat amare, quando timet nummum dare. Pereat! Quod ille eis
maledictionem prestare dignetur, qui Zacheo benedictionem tribuit et diviti avaro
guttam aque denegavit. Amen!”’. Les interventions linguistiques du créateur
anonyme sont doublées heureusement par I’intention de satiriser la société a grande
¢échelle mais de la société qui, voila, ne contient plus I’essence, « le grain » de la
divinité, mais son contraire, dominée par 1’avarice, 1’obsession de la possession et
de l’argent, raisons qui ont le don de transférer le discours médiéval dans la sphere
de I’actualité. Cette priére ne traverse plus le ciel et I’air, n’unit plus le plan
mondain a celui céleste, sans s’adresser plus a un pouvoir bienfaiteur. Dieu
invoqué est furieux, vindicatif, par conséquent, lui-méme « humanisé » ; il n’agit
par des sermons dans le sens de 1’amélioration cathartique, il punit, en causant des
craintes destinées a rappeler au peuple le retour nécessaire « aux chose saintes ».
L’effet immédiat est la mise du tableau entier sous le signe des catégories
négatives : la priére plutot instigue a la haine qu’elle intercéde une réunion a la
divinité. En plus, I’utilisation de la premiére personne pluriel (,,Ornemus!”) indique
que I’on a usurpé la fonction primordiale du genre, éliminant son caractére
profondément personnel, de poésie du ceeur solitaire.

Le latin de ces textes est en fait la langue du peuple, la langue parlée, sa syntaxe
a été « simplifiée et massivement influencée par la syntaxe populaire, parsemée par
d’abondantes inventions lexicales, par insertions du latin classique et biblique, du
jargon théologique — philosophique et scientifique scolastique et des langues
populaires de la zone, I’allemand et I’ancien frangais”'’. Vu que la couche
linguistique du discours contamine, influence et modifie toujours la couche

® Carmina Burana, édition bilingue, traduction et commentaires d’Eugen Munteanu et Lucia-
Gabriela Munteanu, Polirom, Iasi, p. 316.
1% Eugen Munteanu et Lucia-Gabriela Munteanu, Avant-propos, en Carmina Burana, ed. cit., p. 8.

492

BDD-A198 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:44 UTC)



imagistique, 1’aspect du ,,omnipotens sempiterne Deus” est enrichie/ minée, elle
aussi, par les attributs décadents de I’humain: ,,Dieu tout-puissant et éternel, tu qui
as sem¢ la haine entre les paysans et les clercs, fait, s’il te plait, que ’on puisse
vivre de leur ouvrage, qu’on goite de leurs femmes et qu’on jouit de leur mort™'".
Les marques verbales de la priére ne manquent, il est vrai, mais leur présence dans
le texte est un facteur de subtile introduction de I’ironie, glissant entre le style
affecté, noble de I’expressivité liturgique et I’intention de vulgarisation de la
signification, modelée par 1’idéologie populaire. Parce que justement les adeptes du
culte de Decius, les initiés au mal et la dispute des dés, sont ceux qui incriminent
dans le refrain ci-dessus cité, les relations hiérarchiques entre rusticos et clericos,
ils veulent vivre selon ces relations et plus plastiquement encore, « gotiter » de leur
femmes. Ils sont les auteurs et aussi les destinataires, le public — cible d’un tel type
de texte. La priére se métamorphose dans le sens de la pleine liberté, tant de sujets,
de méme que de leur réalisation esthétique. Il s’agit d’un discours qu’Eugen
Munteanu appelait « spécial », le discours de la fuite du dogmatisme religieux.
C’est pour cela qu’il abonde dans lesdites formes d’ oratio les expressions triviales,
les obscénités et méme 1’usage du langage scatologique est permis dans certains
fragments.

Apres quelques siecles, le pocte frangais Jacques Prévert est infiniment plus
catégorique. L apparition en 1974 de son volume intitul¢ simplement et de manicre
percutante Paroles avait choqué au moins par un poéme qui est entré des alors dans
le canon de la littérature francaise du XX-éme sie¢cle. Appelé aussi simple pour
garantir la survivance intertextuelle de 1’original, Pater Noster, il débute par une
déclaration de supériorité guerriere de I’hypertexte (pour prendre ici les termes
génettiens). On ordonne a Dieu (auquel Prévert semble se rapporter de maniére
condescendante, en utilisant toutes les marques stylistiques de la considération
biblique), tout simplement, a ne pas abandonner le lieu accueillant des cieux :
,Notre Pére qui étes aux cieux/Restez-y”lz. Et D’entier tableau suivant est une
description de la beauté du monde, non seulement du monde terrestre, spatial, mais
aussi des mondes littéraires que 1’on devine, dans la méme clé intertextuelle,
derriére le poéme place, typographiquement, dans des espaces qui représentent de
maniere calligrammatique, comme la lyrique d’Apollinaire, une croix : ,,Et nous
nous resterons sur la terre/Qui est quelques fois si jolie/Avec ses mystéres de New
York/Et puis ses mystéres de Paris/Qui valent bien celui de la Trinité/Avec son
petit canal de 1’Ourcq/Sa grande muraille de Chine (...)”. Le poéme surprend
magistralement le caractére merveilleux du monde créé par Dieu, dans un langage
sans métaphores et modelé, au contraire, sur le type de la pensée aphoristique
biblique. Un hommage dédié a la création, il devient, méme paradoxalement, un
laudatio a la divinité, parce que dans la poésie de Prévert I’on retrouve ,toutes les

' Omnipotens sempiterne Deus, qui inter rusticos et clericos magnam discordiam seminasti,
presta, quesumus, de laboribus eorum vivere, de mulieribus ipsorum uli et de morte dictorum semper
gaudere” (en latin, en original”, en Carmina Burana, ed. cit., p. 316.

12 Jacques Prévert, Paroles, Editions Gallimard, Paris, 1974, p. 60.

493

BDD-A198 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:44 UTC)



\

merveilles du monde/Qui sont la/Simplement sur la terre/Offertes a tout le
monde/Eparpillées/Emerveillées elles-mémes d’étre de telles merveilles/Et qui
n’osent se I’avouer/Comme une jeune fille nue qui n’ose se montrer”.

La construction distincte du discours parodique religieux reste, quand méme,
obligée a la figure prosodique vraiment spéciale que 1’on retrouve pour la premicre
fois dans la Bible, germe de la pensée originaire fixant, dans la mémoire collective,
le monde résulté d’un processus immuable de représentation par comparaison. Le
principe de perspective poétique unitaire qui superpose le macrocosme et le
microcosme par un effort d’imagination créatrice aurait di étre énoncé a I’aube de
la poésie moderne avec les moyens spécifique a 1’esthétique baudelairienne. Il est
infiniment plus ancien et I’un des poéticiens de la Bible 1’énonce explicitement
dans ses conférences académiques et dans 1’étude De sacra poesia hebracorum
(1753). Le pasteur Robert Lowth parle d’un certain ,,parallelismus membrorum?”,
figure de versification dominante dans le Livre des Livres et le définit comme,,une
correspondance entre un verset ou une ligne avec 1’autre, correspondance qui
suppose synonymie, homonymie, paraphrase, tautologie”".

A présent, le champ d’action du respectif procédé pourrait étre, certainement,
étendu, vu I’évolution linguistique spectaculaire du texte biblique. Au moins dans
le cas de la priere Pater noster, qui nous intéresse dans la présente étude, le
procédé a gagné beaucoup dans la profondeur idéique grace aux variantes envoyées
au cours des époques historiques. L’on doit préciser que la version de Mathieu
(L ’Evangile selon Mathieu, 6, 9-13) est la liturgique, le procédé augmentant la
sphére d’action aussi sur la maniére de représentation, de mise en scéne
(institutionnelle) du texte proprement dit: la correspondance de certains
paragraphes, la symétric dans les formules d’adresse directe, le final
caractéristique, tous les paragraphes que Jésus a prononcé a ses disciples, le plus
probable, en araméen, ont été transformés selon les régles de la langue grecque. En
plus, vu que le latin a été la langue dominante de diffusion du christianisme dans la
plupart du continent européen, Pater noster a dépassé, ultérieurement, le niveau de
simple traduction de la version grecque, devenant une priere complexe, « qui réunit
tous les types de priéres avec I’offrande eucharistique”'*, ¢’est-a-dire une priére de
culte.

Les poctes ayant produit des métamorphoses textuelles de la priére Pater noster,
tant les médiévaux, anonymes, de méme que les érudits modernes ou
postmodernes, ont utilisé, comme de bons maitres de la langue, les expressions
vérifiées tant de point de vue esthétique (selon Viorica S. Constantinescu), de
méme que, 1’on ajoutait, de point de vue étique, la plupart s’imposant grace a leur
forte fonction mnémotechnique. L’ornement des textes que l’on a cités dans la
présente étude (de méme que des nombreux que les lecteurs ont aujourd’hui a leur
portée) ne reste jamais a 1’état de facette simpliste d’un hypotexte antérieur, il sert

'3 Viorica S. Constantinescu, Le lyrisme biblique. Structures poétiques et leur postérité, en op.
cit., p. 128.

' Toan Mircea, op. cit., p. 448.

494

BDD-A198 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:44 UTC)



a un filon de profondeur, plus productif au niveau de la société¢ entiere, non
seulement a ’aire restreinte des aimants de poésie. Les métamorphoses lyriques de
la priére Pater noster font partie des réécritures dont la finalité, en se détachant du
fait strictement littéraire, est surtout de devenir des modéles a fonction éducative,
formatrice, démontrant, s’il était encore nécessaire, que la lyrique européenne, soit
elle religieuse ou laique, ne peut pas étre congue a part la chanson biblique, sans la
partie qui a aidé ’homme a arriver au christianisme sur la voie de la vérité
poétique.

L’étude s’interresse a I’evolution, a travers des siécles, de la priére aujourd’hui
reconnue au monde entiers comme le texte le plus connu et, en tout cas,
représentatif pour la religion chrétienne, Pater noster. Dans le mirroir des époques,
la perception commune sur la Bible s’est modifiée: de 1’idée de fexte, au début
sacré et destiné a étre déchiffré seulement par les ascétes et les Saints Parents, on
est arrivé, actuellement, de parler du texte tout simplement (...). Mais texte
générant, a son tour, une infinité d’autres ccuvres. L’auteur de I’article a choisi
d’analyser quelques métamorphoses poétiques qui parodient le régistre
évangélique, dattant du Moyen Age et du postmodernisme. La correspondance de
certains paragraphes, la symétrie dans les formules d’adresse directe, le final
caractéristique nous offrent la preuve que ces métamorphoses lyriques ont aussi
bien une fonction formatrice, qu’elles ont contribué a faire ’homme arriver au
christianisme sur la voie de la vérité poétique.

Bibliographie

Bahtin, Mihail, Problemes de littérature et esthétique, traduction de Nicolae Iliescu,
Maison d’édition Univers, Bucarest, 1982

Begrich, Joachim (ed.), Hermann Gunkel, Einleitung in die Psalmen /An Introduction to the
Psalms, traduction de James D. Nogalski, Macon, GA: Mercer University Press, 1998
(d’apres ’édition en allemand, 1933)

Carmina Burana. Anthologie de poésie latine médiévale, Polirom, lasi, 2003, traduction et
avant-propos d’ Eugen et Lucia-Gabriela Munteanu

Constantinescu, Viorica S., La culture poétique, Maison d’édition Junimea, lasi, 1999

Mircea, loan, Le Dictionnaire du Nouveau Testament, Maison d’édition de 1’Institut
Biblique et de Mission de I’Eglise Orthodoxe Roumaine, Bucarest, 1995

Popa, Marian, La Comicologie, Maison d’édition Univers, Bucarest, 1975

Prévert, Jacques, Paroles, Gallimard, Paris, 1974

495

BDD-A198 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:46:44 UTC)


http://www.tcpdf.org

