BISERICA CATOLICA SI LECTURA BIBLIEI iN
LIMBILE POPULARE, INAINTE SI DUPA TRENT

WiM FRANGOIS

KU Leuven
win.francois@theo. kulenven.be

Rezumat: Articolul Incepe cu o descriere generald asupra variatelor si adesea
divergentelor tradifii locale care existau in biserica de limbd latind din epoca medievald
tarzie in legdturd cu lectura Bibliei in limbile populare. In partea a doua, articolul trateaza
problema lecturii Bibliei in limbile nationale la Conciliul de la Trent din timpul celei de-a
patra sesiuni din primédvara anului 1546, care s-a sfirsit nedecis, confirmand de facto
traditiile locale. in partea a treia, se acordd atentie pozitiei stricte luate de autorititile de
la Roma in cea de-a doua jumitate a secolului al XVI-lea, asa cum a fost exprimatd in
versiunile succesive ale Indicelui de la Roma. Articolul se incheie cu unele consideratii
asupra Indicelui Clementin din 1596 si asupra schimbadrilor dramatice pe care le-a
provocat pe harta zonelor interzise §i aprobate din Europa In ceea ce priveste lectura
Bibliei in limbile populare.

Cuvinte cheie: lectura Bibliei in limbile populare, Evul Mediu & perioada modernd
timpurie, Conciliul de la Trent, Indicele cirtilor interzise.

Atitudinea Bisericii Catolice privind lectura Bibliei in limbile populare a fost
subiectul multor neintelegeri si chiar prejudeciti. S-a afirmat in dese randuri cd
Biserica Catolica a manifestat retinere, dacd nu chiar opozitie, fati de lectura Bibliei
in limbile populare In mediul necleric. Acest lucru poate fi adevirat, de exemplu, in
cazul autoritatilor de la Roma si al consecintei Contra-reformei pe care au realizat-o
in a doua jumitate a secolului al XVI-lea, dar trebuie sa fie considerat o generalizare
lipsita de distinctii clare si intentii critice cand e apreciata intreaga istorie a Bisericii
medievale tarzii si moderne timpurii. Aceastd descriere necriticid $i cumpanitoare a
pozitiei catolice poate fi rezultatul a ceea ce eruditul Andrew G. Gow a numit
»paradigma protestantid”, in acord cu ce a fost in esentd, dacd nu in totalitate,
datorat reformei protestante prin care adevaratilor credinciosi crestini le era garantat
pretiosul drept al lecturii Bibliei in limba lor (vezi Gow 2005: pp. 161-191). Este
telul acestui articol sd contureze o imagine mai nuantati a pozitiei catolice, incepand
cu o privire generald a variatelor si adesea divergentelor traditii locale care existau in
Europa medievala tirzie privind lectura Bibliei in limbile populare. In partea a doua,
vom analiza discutia de la Conciliul din Trent despre lectura Bibliei in limbile
populare din timpul celei de-a patra sesiuni din primavara anului 1546, care s-a
sfarsit fard o decizie §i a confirmat de facto traditiile locale. in sectiunea a treia,
atentia se va concentra asupra pozitiei chiar si mai stricte adoptate de autoritatile

199

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

romane in a doua jumatate a secolului al XVI-lea, aga cum a fost exprimata in
versiunile succesive ale Indicelui de la Roma. Vom incheia cu o discutie despre
Indicele Clementin din 1596 si schimbarile dramatice pe care le-a provocat pe harta
zonelor interzise si aprobate ale Europei, in ceea ce priveste lectura Bibliei in limbile
nationale.

TRADITIILE LOCALE PRIVIND LECTURA BIBLIEI IN LIMBILE
POPULARE, IN AJUNUL CONCILIULUI DE LA TRENT

“One of the most persistent inaccuracies regarding the European late Middle
Ages...is the notion that the Catholic Church had forbidden or banned the reading
of the Bible in the vernacular.”! Prezumtia persistd “both among the general public
and even among scholars™?, si, intr-o serie de articole recente, a fost puternic
combitutd de savantul canadian Andrew G. Gow (Gow 2009: p. 2)3. Adevirul este
cd nu exista, pur si simplu, un plan de actiune coordonat de la Roma privind lectura
Bibliei in limbile nationale — cu exceptia unei interdictii oficiale — care s fi actionat
peste tot in Europa de Vest. $i volumul New Cambridge History of the Bible privind
Evul Mediu atestd multe copii continand (parti) ale Bibliei, atat in manuscris cat i
in tiparitura, care au circulat si au fost citite In multe regiuni din Europa de Vest, in
limba nationald, in perioada medievali tarzie. Trebuie, totusi, si fie observat ca, in
comparatie cu conceptia contemporand a Bibliei ca o colectie bine inchegati de
carti canonice, in timpul Evului Mediu o intelegere mai largd exista despre ce poate
include notiunea ‘Biblie’: pe langi pandects sau Bibliile complete, ea se extinde la
Bibliile istorice (Biblii continand doar cirtile istorice), Psaltirile, Evangheliile, cartile
continand Epistolele si parti din Evanghelie citite la vecernie etc. (Marsden si
Matter 2012). Ce-i drept, in marea majoritate a regiunilor, practica lecturii Bibliei in
mediul neclericilor poate fi pusid sub semnul intrebdrii, dar, doar in acele zone unde
Biserica avea de infruntat disidenta religioasd a populatiei, autoritatile eclesiastice si
civile au luat o pozitie stricta privind lectura Bibliei in limbile populare. In toate
locurile, motivul a fost cd lectura liberd a Bibliei si interpretarea personald a
continutului siu va conduce inevitabil la erori si chiar erezii.

Cel mai evident exemplu este Anglia, unde texte biblice in limba nationala au
circulat la sfarsitul Evului Mediu tarziu, de obicei, dar nu intotdeauna, ca parafraziri
ale unor pirti din Biblie, fara insa ca aceasta sa duca la masuri prohibitorii (Marsden
2012: pp. 217-238)*. Totusi, cand John Wycliffe si urmasii sii, Lollards, s-au angajat
incepand cu anii 1370, Intr-un proiect de traducere a textelor propriu-zise integrale

1 ,,Una dintre cele mai curente erori despre perioada tarzie a Evului Mediu european... este
aceea cd Biserica Catolicd a dezaprobat sau a interzis lectura Bibliei in limbile populate.”

2 ,atat pentru publicul larg cat si chiar pentru specialisti”

3 Pe langi articolul citat mai sus Challenging the Protestant Paradigm, de acelasi autor, vezi si
Corbellini 2012: pp. 15-39.

4 Vezi si sinteza despre textele biblice in limba englezd, scrisd din punctul de vedere al
protestantilor de tip Tyndalian: Daniell 2003.

200

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

ale Bibliei, cu scopul de a le face accesibile unui numar mare de cititori, promovand
in acelasi timp idei despre autosuficienta Scripturilor, pe langa alte idei eretice,
autorititile eclesiastice au luat masuri.> Dupa Sinodul de la Oxford din 1407-1409,
convocat de arhiepiscopul Thomas Arundel, au aparut asa-numitele Constitutii de la
Oxford, interzicand orice noud traducere a Bibliei in englezd sau In orice altd limbd
populari fird aprobarea dinainte a episcopului local si a consiliului provinciei.s Inca
se discutd in ce masura aceastd interdictie a fost in mod efectiv aplicatd, in special
datoritd numarului mare de manuscrise — circa 250 — continiand texte de Wycliffe
sau Biblii Lollard care au supravietuit, dupa cum se stie, si sunt pastrate in biblioteci
si arhive.” A fost, In orice caz, demonstrat cd schimbdri ale cuprinsului Bibliilor,
precum Inldturarea materialului paratextual al lui Wycliffe (In mod special, Marele
prolog si explicatiile marginale), adaugarea fragmentelor pentru vecernie din
Vechiului Testament in manuscrisele Noului Testament, precum si un sumar care s
faciliteze regasirea textelor liturgice, au facut, de asemenea, copiile acceptabile unui
public traditional, atat clerical, cat si neclerical®. Totusi, timp de aproape 30 de ani,
incepand cu 1409, in principle, simpla achizitionare a textelor biblice in limba engleza
de catre simpli enoriasi putea sa ducd la o acuzatie de erezie. Interdictia publicarii
Bibliilor in limbile populare a avut ca rezultat oprirea imprimarii editiilor in Anglia,
afectand chiar industria tuturor tipariturilor din tard, In timp ce, in alte tari
europene, aparitia textelor biblice crea un adevarat reviriment.” Aceasta situatie este
exemplificatd de primul Nou Testament protestant, scris in limba engleza, editat de
William Tyndale, prima datd publicat in 1526 in Worms si apoi retiparit in Antwerp,
dar care a fost, la putin timp, interzis de autoritatile engleze.!® Aceasta va continua
panid in 1538, cand regele Henry VIII, rupandu-se de Biserica de la Roma, firi a
deveni insd un protestant in adeviratul sens al cuvantului, va permite ca o Biblie in
limba engleza si fie tiparita (Marea Biblie din 1539, care a fost o revizie a asa-numitei
Biblii a lui Matei a lui Myles Coverdale). Tinand cont de importanta istoriografiei
anglo-saxone, situatia particulard din Anglia a fost nu numai o datd extrapolata la
intreaga crestinitate de vest §i a contribuit la raspandirea ideii, prost intelese, ca
Biserica Catolici din epoca medievali tirzie a interzis lectura de citre enoriasi a
Bibliei in limbile lor (Cf. Gow 2009: p. 21).

in partea de sud a ceea ce astazi constituie teritoriul francez (Sneddon 2012: pp.
251-267; Nobel 2011: pp. 207-223; si Bogaert 1991: pp. 13-406), texte biblice in

5> Despre John Wycliffe si aga-numitele Biblii Lollard, vezi lucririle lui Anne Hudson, in mod
special: Hudson 1988: pp. 228-277, mai ales pp. 228-247, si Dove 2007.

¢ Pentru o discutie despre censura, vezi, de exemplu, Hudson 1985: pp. 67-84 si 147-148;
Watson 1995: pp. 822-864; Gosh 2002: pp. 86-111.

7 Vezi, in mod special, Dove 2007: pp. 46-58; de asemenea, Hudson 1988: pp. 232-234.

8 Vezi, printre altii, studiul recent al lui Poleg 2013: pp. 71-91.

? Cf. Gow 2009: p. 21.

10 Despre William Tyndale si traducerile sale biblice, vezi, de exemplu, Daniell 1994: pp. 108-
111, 142-145, si 169; Daniell 2003: pp. 140-159. O scurtd sintezd poate fi gisit in Daniell
2000: pp. 39-50; Latré 2002: pp. 11-24.

201

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

limba occitani au circulat atat in mediul ortodox cat si eterodox, adicd la valdesieni
si cathari, asa cum o arati manuscrisele existente. Misurile luate impotriva
valdesienilor (de asemenea, numiti the Poor of Lyons), si mai ales impotriva
catharilor si albigenzilor, au inclus, la fel, cateva serioase rezerve privind lectura
textelor biblice in limbile populare. Acesta a fost, de exemplu, cazul declaratiilor la
concilliul regional din Toulouse din 1229 si 1246 (Mansi 23/1779: col. 197 si 724).
Daci productia textelor biblice in limbile populare a fost incetiniti de astfel de
masuri, a fost totusi reluatd in secolul al XIV-lea, cand ,,normalitatea catolici” a fost
»in intregime reasumata” (Sneddon 2012: p. 263).

Valdesienii puteau fi gasiti cu precadere in regiunile de nord, in special in zonele
in care se vorbea franceza si germand. Cand Episcopul Bertram din Metz s-a plans
Papei Innocent III privind activitatea grupurilor eretice din dieceza sa, care se
adunau, discutau si propovaduiau pe baza traducerilor in franceza ale Bibliei, Papa a
replicat, intre alte documente, sl printr-o acum renumiti scrisoare intitulatd Cum ex
ininncto (1199). Papa nu a denuntat lectura Bibliei ca atare, dar si-a exprimat
dezaprobarea fatd de adunirile religioase secrete, in care Biblia era in mod liber
discutatd, precum si fata de obiceiul oficierii la altar fiard o aprobare eclesiasticd
explicitd. Scrisoarea Cum ex iniuncto a lui Innocent 111 a fost inclusa printre Decretele
lui Gregorius IX din 1224 si, astfel, a devenit o parte a legii canonice a Bisericii
Apusene.!! Adversarii lecturii Bibliei in limbile populare au invocat nu o datd Cum
ex iniuncto ca o interdictie (papald) asupra citirii textului biblic, valabild pentru intrega
Biserica Apuseand, cu toate cad aceasta nu a fost niciodata intentia initiala a Papei,
asa cum apdritorii traducerii Bibliei in limbile populare nu au ezitat sd sublinieze.!?
Oricare ar fi situatia: in mijlocul Frantei, in nordul Loarei, manuscrisele continind
(parti din) Biblie au fost produse in cantititi mari, precum O/d French Bible sau Bible
(frangaise) du XIII¢ siecle (cca 1220-60) — “the first complete vernacular Bible
translation in Western Europe”? (Sneddon 2012: p. 256) — Bible Historiale (1291-
95),14 pe langi alte lucrari legate de liturghie, precum Psaltirile In limbile populare si
carti continand Evangheliile si Epistolele citite la vecernie. O serie de texte din O/
French Bible, 1a fel ca Bible Historiale a Iui Des Moulin au dus, in prima decadd a
secolului al XIV-lea, la crearea Bible Historiale complétée, care a fost cel mai important
text biblic francez al Evului Mediu tarziu si a circulat in multe variante manuscrise.
Un studiu aprofundat al manuscriselor originale a aratat cd aceste cirti biblice erau,
de fapt, folosite si citite de enoriagi din toate straturile sociale, si chiar cd nu erau
inaccesibile celor din clasa de mijloc si cea de jos, din asezirile urbane.!> O versiune
a Bible Historiale complétée, revizuita de Jean de Rély, confesorul regelui, a fost prima

11'Vezi, In acest sens: Friedberg 1881; col. 784-787.

12 Pentru o discutie asupra textului, vezi Boyle 1985: pp. 97-107.

13 prima traducere integrald a Bibliei in Europa de Vest”.

14 Termenul Bible Historiale sau History Bible poate fi inseldtor, de vteme ce toate manuscrisele
traducerilor lui Des Moulins contin si (parti din) cértile profetice.

15 Vezi in special Hoogvliet 2013: pp. 237-272, mai ales pp. 250-271.

202

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

data publicatd, cu aproximatie in anii 1496-1499, avand in jur de zece republicari
inainte de inceputul perioadei reformate, pe langa douid editii din Noul Testament
continind textul Bibliei mai sus-numite. Tot in aceeasi perioadd, paisprezece editii
au fost publicate din Bible abrégée, o Biblie Istoricd prescutatd, prima in 1473-1474
(Chambers 1983; Delaveau si Hillard 2002; vezi si Hillard 1999: pp. 68-82, mai ales
pp. 74-82.). Mai mult, cateva cirti au fost publicate continind Evangheliile si
Epistolele citite la vecernie, acompaniate de predici si expuneri, cate reproduceau
texte din Evul Mediu tarziu. (mai ales cele ale lui Pierre Destey).

Totusi, nu trebuie sd se piardd din vedere ci, printre membrii puternicei
Facultati de teologie din Paris, opozitia fata de lectura de citre neclerici a Bibliei in
limbile populare era in crestere. Confruntata cu erezia, cu radacini tot in Biblie, a lui
Wycliffe, si dupa cea a lui Jan Hus, Jean Gerson, cancelarul Facultatii din Paris si
unul din cei mai influenti teologi ai timpului, a rugat insistent Parintii Conciliului din
Constance de la 1417 si promulge o interdictie a lecturii Bibliei care s fie valabila
in tot imperiul. El si-a reiterat avertismentul privind miscarile sectante precum the
Poor of Lyons (,,sdracii din Lyon”) si begarzii. Aplecarea celor din urmi pentru
literatura religioasa in limba populard a dus la eticheta de necanonicitate atribuita
textelor biblice in francezd.'¢ Conciliul din Constance nu a promulgat o asemenea
interdictie, dar punctul de vedere al lui Gerson a fost preluat de citre colegii sai de
la Facultatea de Teologie din Paris, care, cind Jacques Lefévre d’Etaples a publicat
in 1523 noua sa traducere francezi a Noului Testament, l-au sanctionat cu o
condamnare oficiald, mai Intai In august 1525 si apoi in februarie 1526 (Frangois
2009a: pp. 111-139, mai ales pp. 126-127)'". In cateva documente provenind din
mediul teologic parizian, o asemenea interdictie era justificati dacd ne referim la the
Poor of Lyons (,,sdracii din Lyon”), beghinele si begarzii, precum si la ,,boemii” sau
la pozitia pe care conducitorul istoric al teologilor Jean Gerson a luat-o impotriva
lor. In ceea ce-1 priveste, Parlement de Paris a confirmat oficial masurile prohibitorii
ale Facultatii.'8 Bible Historiale complétée si Bible abrégée, mai sus mentionate, au fost,
totusi, neafectate de condamnarea de la Paris a ,,noilor” traduceri si au continuat sd
fie tiparite: pand in 1545-1546, prima a cunoscut doudzeci de editii aditionale

16 Vezi In special Gerson 1973: pp. 57-58. Este posibil ca, drept rezultat al confruntirii din
Constance cu erezia pornind de la textul biblic, a adeptilor lui Wycliffite si ai lui Hus,
Gerson sd fi devenit mult mai drastic privind traducerea Bibliei. Afirmatiile sale dinainte
erau mult mai nuantate. Vezi Posthumus Meyjes 1999: pp. 335-339; Bogaert 1991: pp. 42-
43. Vezi si Hoogvliet 2013: pp. 257-258.

17 Vezi acolo pentru informatii suplimentare.

18 Vezi, de ex., in scrisoarea reprezentantului Facultatii, Noel Beda, citre Desiderius Erasmus,
din 21 mai 1525, ed. Percy Stafford Allen ez al. (Opus epistolarum Des. Erasmi Roterodami,
6), Oxford, Claredon, 1906, nr. 1579, pp. 85 1. 147 — 86 1. 171, si din pledoatia avocatului
Facultitii, Jean Bochard, impotriva episcopului de orientare reformati din Meaux,
Guillaume Brigonnet, din 29 august 1525 (Caesar Egassius Bulaeus, Historia Universitatis
Parisiensis... vol. 6, Paris: Pierre de Bresche ... et Jacob de Laize-de-Bresche..., 1673, p.
182).

203

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

tiparite, a doua sapte editii (Hoogvliet 2013: p. 264). Trebuie, totusi, si admitem ca
cultura francezi a lecturii Bibliei nu a primit un impuls din afard din partea miscarii
umaniste, asa cum a fost cazul in alte parti din Europa, §i cd a fost chiar vulnerabila
la incercirile de suptimare: nu au mai fost tipdrite noi traduceri in franceza ale
Bibliei pand in 1565.1% A fost posibil si tie publicate traducerile biblice franceze ale
lui Lefévre, dar acestea erau aflate in afara sferei de interes a teologilor patizieni si in
afara zonei imediate de lecturi a cititorilor francezi interesati. Versiunile Lefevre au
fost publicate mai ales in Antwerp, in T4rile de Jos (ceea ce a facut soarta lor, intr-o
anumitid masurd, comparabild cu cea a editiilor engleze Tyndale): Noul Testament a
fost publicat incepand cu 1525, Vechiul Testament in 1528, iar Biblia completa
incepand cu 1530. Totusi, spre deosebire de editiile Tyndale, editiile Lefévre au avut
consimgamantul Facultitii de Teologie din Louvain, care, astfel, le-a aprobat
explicit, in timp ce colegii lor din Paris promulgau o condamnare.?? Aceasta este o
noud indicatie c4, in ajunul evenimentului de la Trent, nu existau pozitii univoce ale
catolicilor in legaturd cu lectura Bibliilor in limbile populare, ci doar diverse atitudini
diferentiate geografic si cultural. Pe langa editia biblica a lui Lefévre, pledoaria lui
Erasmus pentru o Biblie tradusi in limba poporului a fost, de asemenea, afectatd de
o condamnare ficutd publici in 1527 de citre teologii din Paris si publicatd in 1531
(Frangois 2005: pp. 357-405). Aceastd declaratie trebuie consideratd un reper pentru
pozitia Bisericii catolice despre lectura Bibliei in limbile populare, de vreme ce a
fost, In mod repetat, citata ca o referintd de citre oponentii unor asemenea lecturi in
anii ce vin.

O imagine Incd $i mai ambigud poate fi observatd in Spania si Catalonia (vezi
Avenoza 2012: pp. 288-306; vezi si Fernandez Loépez 2003; Reinhardt 1976).
Studiind contextul multicultural al Spaniei medievale tirzii, Gemma Avenoza,
autorul articolului New Cambridge History of the Bible, devine foarte precis cand e
vorba de posibilitatile lecturii Bibliei in culturile specificate: ... Hispanic peoples of
diverse languages and nations read, handled, adapted and translated the Bible:
Christians, Jews, Albigenses, Waldensians or other sects....”?! (Avenoza 2012: p.
288). Datoritd prezentei evreilor in Castilia, o serie largi de texte biblice, adicd
Vechiul Testament, au fost traduse din ebraica masoretici, pentru a fi folosite atat
de cititorii catolici —adesea nobili — cat si de membri ai comunitatii evreiesti. Alte
texte biblice au fost traduse din Vulgata latind, precum cele cerute de regele Alfonso
X ,,invﬁgatul” pentru a fi utilizate in lucrarea sa General estoria (cca 1270-84), un fel
de istorie a lumii, si In binecunoscuta A/ba Bible (cca 1430). Precum in alte zone
culturale ale Europei, Psaltirea si cirtile continand Epistolele si Evangheliile citite la

19 Cand René Benoist a publicat versiunea catolicd, ,,vulgatizati” a Bibliei de la Geneva din
1560, a fost penalizat cu o condamnare de citre teologii din Paris.

20 De asemenea important pentru studiul traducerii lui Lefévre, este: Laune 1895: pp. 56-72.
Vezi si: Bedouelle 1976: pp. 112-120; Bogaert si Gilmont 1991: pp. 47-106, mai ales pp. 54-
55.

21 Hispanicii de diverse limbi §i nationalititi citesc, manuiesc, adapteazd §i traduc Biblia:
crestini, evrei, albigenzi, valdesieni si alte secte”.

204

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

vecernie, au fost printre cele mai traduse texte biblice in castiliand. Astfel de
exemple sunt manuscrisele fragmentare, scrise de mand Ewvangelios y Epistolas de
Martin de Lucena (1450) sau Las Epistolas y Evangelios de Gonzalo Garcia de Santa
Marfa, publicate in 1484-1485, si prima editie tipdrita a unui text biblic in castiliana.

Cat priveste Bibliile catalane, putine manuscrise au fost conservate: demn de
remarcat este textul Bibliei din secolul al X1 -lea care isi are originea In Mindstirea
carthusiand Porfacoeli din Valencia si a fost — In mod incorect (Avenoza 2012: pp.
298) — atribuit lui Bonifacio Ferrer. A constituit baza primei Biblii tiparite, Biblia de
la Valencia din 1478, precum si a unei editii separate continand Psalmii, cca 1480
(Barcelona). Nicio copie completd din Biblia de la 1 alencia ori chiar din Las Epistolas
v Evanghelios de Gonzalo Garcia de Santa Marfa nu existd: aceasta ne infatiseaza un
alt aspect al problemei receptarii Bibliei in spaniold, anume acela al reprimarii dure
si chiar al distrugerii copiilor Bibliei (Avenoza 2012: pp. 293-305; Fernandez Lopez
2003: pp. 27-44; vezi si Fernandez 2005: pp. 45-68, mai ales p. 50).

In nordul Aragonului, mdsuri impotriva lecturii Bibliei traduse au fost
promulgate in 1223 de sinodul din Tarragona; aceasta a fost o parte a unei reactii
mai largi Impotriva valdesienilor, catharilor si albigenzilor, care au fost, de
asemenea, activi in regiune, ceea ce era asemanator cu situatia din Occitania mai sus
mentionatd, din sudul Frantei. (Mansi 23/-1779: col. 329). Vizind miscarea
beghinelor, alt sinod din Tarragona a ficut publica in 1317 o interdictie pentru
posesia cartilor traduse (Sacrorum Conciliorum 1782: col. 628-629; vezi si Fernandez
Loépez 2003: pp. 89-96). Totusi, mai important este al doilea val al opozitiei, cand
Inchizitia spaniola a relaxat restrictiile impotriva Bibliilor traduse pe care le avea de
cincisprezece secole. Aceasta represiune a ficut parte din reactia impotriva evreilor
rdmagi In Spania, sau impottiva conversos, evrei care s-au convertit la catolicism, dar a
ciror loialitate fatd de credintd putea fi pusi la indoiald. Interdictiile intentionau sa
prevind pe evrei §i pe conversos de la continuarea clandestina a credintei lor, de la
interpretarea Scripturilor conform traditiilor evreiesti mai vechi si, astfel, de la
initierea copiilor lor in legea mozaica. Incepand cu mijlocul secolului al XV-lea, au
fost mentionate multe arderi ale copiilor Bibliei, atat in Catalonia, cat §i in Castilia.
Aceste actiuni au culminat cu o interzicere durd a Bibliilor traduse, publicata, in
mod evident, de Inchizitie in 1492 cu acordul asa-numitilor regi catolici: Ferdinand
si Isabella. Asemenea mdsuri luate de Inchizitie pot explica raritatea copiilor
existente ale unei Biblii complete, atat in manuscris, cat si In tipariturd (Avenoza
2012: pp. 289-290; Fernandez Lopez 2003: pp. 96-111).

Alte editii au fost publicate cu acordul explicit, in mod particular, al regilor
catolici ca sd promoveze versiuni liturgice In conformitate stricta cu dogma. Acesta
a fost, Intr-un mod cu totul iesit din comun, cazul scrisorilor Epéstolas y Evanghelios
de Ambrosio de Montesinos, care au constituit, de fapt, o revizie a acelora scrise de
Gonzalo Garcia de Santa Marfa, publicate prima datd in 1512 si trecand prin citeva
retipariri, printre alte locuri in Antwerp (Fernandez Lopez 2003: pp. 45-406). Aceeasi
politici a Bibliilor a fost mentinutd de Inchizitia spaniold si sub conducerea lui
Charles V si a administratiei sale, cand a venit sd ia mdisuri impotriva

205

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

protestantismului in expansiune in Spania (Ferndndez Lopez 2003: pp. 112-116). In
acest context, Francesco de Enzinas a publicat prima sa versiune ,,protestant-
umanista” a Noului Testament, in 1543, in afara Spaniei, la ....Antwerp.??

O imagine destul de diferitdi apare dacd ludm In considerare situatia din
Germania (Gow 2012: pp. 198-216; Flood 1999: pp. 144-165; vezi si Gow 2009).
Construind pe un manuscris traditii de secole, textul Bibliei germane a devenit bun
pentru tipat, asa incat Intre 1466 si 1522, adicd inainte de Reformd, aproape
saptezeci de editii ale acestei cirti au fost tiparite. Optsprezece din ele erau pandects
sau Biblii complete, prima fiind Menzellin Bible din 1446. Intr-adevir, erau eforturi de
a preveni caderea Bibliei traduse in mainile oamenilor?® needucati — nemaivorbind
de eretici —, precum interdictia imperiald a lui Charles IV, din 1369, care le viza pe
beghine, sau precum Incercdrile arhiepiscopului Berthold de a opri tipdrirea
lucririlor religioase in limbile populare, si in mod special, pe cea a Bibliilor, in
Mainz, in 1486, pentru a mentiona doar cea mai cunoscuti actiune a sa. Dar niciuna
dintre acestea nu a putut sd stirbeascd, in mod efectiv, interesul pentru versiunile
traduse ale Scripturilor in Germania printre clerici, nobili si ordseni invitati. Cand
Martin Luther a publicat prima editie a Noului Testament, in 1522, si Biblia sa
completd in 1534, el se putea sprijini pe interesul puternic al acelui secol pentru
lectura Bibliei traduse in Germania. Trebuie chiar si se admitd cd versiunile sale,
mai ales cea a Noului Testament, conservd reminiscente ale mai vechii traditii de
traducere (desi istoriografia protestantd a subliniat noutatea si supetioritatea
traducerilor lui Luther). Confruntatd cu noua traducere a lui Luther, Biserica
Catolica din Germania nu a reactionat impunand o strictd interdictie asupra editiilor
Bibliilor in limbile populare, dar, punand Bibliile ,,bune” in mainile oamenilor, adicd
Bibliile unde pasajele sensibile, din punct de vedere confesional, din Biblia lui
Luther au fost corectate pe baza Vulgatei. Cele mai cunoscute dintre aceste
,Korrekturbibeln” catolice sunt Noul Testament al lui Jerome Emser (1527), Biblia
lui John Dietenberger (1534) si John Eck (1537).

O situatie similara era in Tdrile de Jos. Cateva parti din Biblie, precum Cirtile
istorice, Psaltirile, traduceri ale Noului Testament, cantirile din Evanghelii, dar si
cirtile continind lecturile pentru vecernie din Epistole si Evanghelii erau raspandite
la sfarsitul Evului Mediu (vezi Den Hollander, Kwakkel si Scheepsma 2007). Cele
mai cunoscute sunt Biblia Herne (tealizate intre 1359-1384), numiti dupd mandstirea
carthusiand de la Herne (langd Brussels), Traducerea nord-danezd a Nowlui Testament
numitd, de asemenea, Nou/ Testament de la Devotio Moderna (cca 1387-1399), precum si
Psaltirea de la Devotio Moderna (cca 1415). Devotio Moderna sau Pietatea Modernad a fost
o miscare spirituald olandezd cu caracter de reforma care isi are originea in aceeasi
perioadd precum cele ale lui Wycliffe si Hus, dar care, spre deosebire de cea din

22 Pentru mai multe detalii despre Noul Testament al lui Enzinas, vezi Agten 2013: pp. 218-
241; Christman 2012: pp. 197-218; Nelson 1999: pp. 94-116.

2 Un sinod tinut la Trier in 1231 nota ci un grup eretic a apelat la traducerile biblice in
germand; in mod evident, se referd la valdesieni. (Mansi 23/1779: col. 241).

206

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

urmd, s-a manifestat doar in interiorul spatiului bisericesc. Originea si, mai mult,
raspandirea textului biblic tradus in Tarile de Jos, datoreaza mult impulsului dat de
miscarea spirituald reformatoare mentionata. Parti din aceste texte biblice au fost in
cele din urma tipdrite, incepand cu Biblia Delft (1477), care era, de fapt, o versiune a
Vechiului Testament, fird Psalmi, avand la baza textul Bibliei Herne. Editia a fost, in
scurt timp, urmati, in orase precum Gouda, Utrechte si Delft, de tiparituri
suplimentare ale Epistolelor si Evangheliilor pentru vecernie, precum si ale Psaltirii.
Cand primele editii, avand la bazid textul lui Erasmus si/sau Luther, au apdrut si
centrul activitatii tipografice s-a mutat repede la Antwerp (Frangois 2009b: pp. 187-
214; Den Hollander 1997; vezi si De Bruin 1993), autoritatile din Tarile de Jos nu
au reactionat printr-o interdictie generald a Bibliilor traduse. Au fost interzise doar
acele editii biblice care contineau prologuri, explicatii marginale, rezumate la
inceputul capitolelor si alte elemente ,paratextuale” care puteau si influenteze
interpretarea cititorului intr-o directie necanonicd. Discutia despre interpretarea
Bibliei, in adundri semiclandestine sau ,,bisericute”, a fost, de asemenea, interzisi.?*
Precum in Germania, autoritatile doreau sa furnizeze populatiei o traducere demna
de incredere, avand la bazd textul Vulgatei, si lipsitd de orice fel de glose
interpretative. Acesta a fost, de exemplu, telul Bibliei daneze Vorsterman, numitd
dupad tiparnita din Antwerp care a publicat aceastd Biblie pentru prima dati in 1528,
precum si (mai sus mentionata) Biblie francezi a lui Lefévre d’Etaples, tiparitd de
Martin Lempereur in 1530.

Cat priveste Italia (Leonardi 2012: pp. 268-287; vezi si Barbieri 1999: pp. 246-
259), se poate concluziona ci textele biblice in italiand au jucat, de asemenea, un rol
destul de important in viata spirituald a oragelor-cetati din epoca medievald tarzie,
mai ales in Toscana §i in regiunile de nord. Multe din aceste cetati feudale au facut
parte din confreriile care au inflorit iIn Forenta sau Siena de la sfarsitul Evului
Mediu, sau in alte orase bogate din Toscana (5i, mai departe, in alte parti din nordul
Italiei). Aici, de asemenea, autoritatile bisericesti nu se opuneau in mod serios
lecturii Bibliei in italiand de citre neclerici (Corbellini 2012b: pp. 21-40). Avand la
bazi o importantd traditie manuscrisd, saisprezece editii tiparite ale Bibliei in
italiand, traduse de calugirul benedictin camaldolez Nicolo Malerbi (prima editie in
1471), au fost publicate inainte de Reformad, iar altele unsprezece au urmat, pani in
1567, cand ultima Biblie catolici tradusi in Ttalia a apirut pe piatd. Inainte de
Reforma au fost tiparite doud editii ale unui text, din perioada medievali tarzie, din
Noul Testament, si doud continand Psalmii.?> Florentinul Antonio Brucioli, crestin
de orientare reformati, a fost primul catre a publicat Noul Testament (in 1530) si o
Biblie completd (in 1532), despre care se spunea cd erau realizate dupa originalul
grec si ebraic. Dar aceasta nu a determinat autorititile catolice ca, ulterior, si le
interzicd. Din contri, acelasi mecanism care a fost observat cum functioneaza in

24 Despre lectura Bibliei §i cenzura acesteia, vezi si Francois 2004: pp. 198-247; Den
Hollander 2003: pp. 6-10. Vezi si: Frangois 2006: pp. 69-96, mai ales pp. 79-89.
%5 Datele sunt din Barbieri 1991: pp. 185-272.

207

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

Germania si in T4rile de Jos a aparut si in Italia: doi dominicani de la manastirea San
Marco din Florenta au realizat o traducere catolica, de fapt o revizie a traducerii lui
Brucioli, anume Fra Zaccaria din Florenta, in 1536 (doar Noul Testament), si Sante
Marmochino, in 1538 (Biblia integrala).?¢ Separat de Germania, Tarile de Jos si
Italia, o traditie similard, prin care Biblii sau parti din ele au putut fi traduse pentru
lectorii care nu inteleg latina, a existat, de exemplu, in Polonia, regiunile cehe si in
Dalmatia-Croatia.

LECTURA BIBLIILOR IN LIMBILE POPULARE LA CONCILIUL
DE LA TRENT, SESIUNEA A PATRA, 1546

Aceasta era situatia in ajunul Conciliului din Trent. Problema traducerilor biblice
in limbile populare a fost adusa in atentia Pirintilor Conciliului in timpul intalnirilor
preliminare in vederea pregatirii celei de-a patra sesiuni din perioada Lent-ului in
1546, cand Pirintii trebuiau si discute, printre alte probleme, asa-numitele
»abuzuri” privind utilizarea Scripturilor. Si chiar daci adversarii lecturii traducerilor
biblice de catre credinciosi s-au striduit sd vadad aceastd practica inclusa printre
abuzurile mentionate, ei erau contrabalansati de un grup in favoarea lecturii de catre
neclerici. Adversarii erau condusi de cardinalul spaniol Pedro Pacheco, arhiepiscop
de Jaen, care era insotit de sfituitorul siu In probleme teologice, franciscanul
Alphonso de Castro. Cum multi dintre Parintii Conciliului veneau din Spania si
cativa din Franta, se credea cd balanta va inclina spre punctul de vedere negativ.
Cativa Parinti ai Conciliului din Italia, dar nicidecum toti, au fost in favoarea lecturii
Bibliei in limbile nationale. Acest grup si-a gisit un reprezentant de incredere in
chiar cardinalul Cristoforo Madruzzo, episcop al principelui din Trent si gazdd a
Conciliului.” In cele ce urmeazi, principalele argumente avansate de un grup
impotriva celuilalt vor fi analizate.

Cand Alphonso de Castro a vorbit in adunarea unui comitet extraordinar care se
intrunise pe 8 si 9 martie 1546, ca s analizeze, In mod special, problema lecturii
Biblici de citre neclerici, el isi cunostea trecutul. in 1534, in binecunoscuta sa carte
intitulata Adversus omnes haereses (fmpom'm tuturor eregiilor), el a dat pentru prima data
frau liber judecitii sale negative (Editia consultatd: De Castro 1565: pp. 63-67). In
timpul sederii sale la Trent, la inceputul anului 1546, De Castro a re-editat aceastd
carte in Venetia si a prefatat textul cu o dedicatie citre cardinalul Pacheco. §i, cu
toate cd nu ni s-a pastrat continutul discursului lui De Castro la Conciliul de la
Trent, ideile sale pot fi deduse din ceea ce a scris In cartea sa (Cavallera 1945: pp.
46-48; Lentner 1964: pp. 242-244). Este evident din scrisul sdu cid, pentru De

26 Vezi, printre altii, Del Col 1987: pp. 165-188. Despre Brucioli, vezi si Giacone 1999: pp.
260-287.

27 Despre problema lecturii Bibliilor in limbile populare la Trent, vezi, printre altii, Fernindez
Lopez 2003: pp. 161-178; Coletti 1987: pp. 199-224; McNally 1966: pp. 204-227; Lentner
1964: pp. 237-264; Cavallera 1945: pp. 37-56. Pentru o editie cu documentele Conciliului,
vezl CT.

208

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

Castro, lectura Bibliei in limbile populare a fost una din sursele ereziei. De Castro s-
a grabit si sublinieze ci de vini nu este Biblia ca atare, ci interpretarea sa gresitd
care trebuie si fie condamnati ca sursi a ereziei. lar el, in mod special, a indicat pe
acei oameni care, fard educatie si fundament, s-au aventurat si comenteze Biblia si
s-au expus riscului interpretirii cuvintelor biblice intr-o formi eronatd sau chiar
ereticd. In acest sens, el s-a referit la binecunoscutul pasaj biblic pe care adversarii
lecturii Bibliei in limbile populare 1-au invocat adesea spre a-si sustine punctul de
vedere, mai precis Mat. 7:6: “Give not that which is holy to dogs; neither cast ye
your peatls before swine, lest perhaps they trample them under their feet, and
turning upon you, they tear you” (Versiunea Douay-Rheims, de aici mentionatd
DRV).28 De Castro nu a ezitat sd interzicd accesul la textul biblic al acelor oameni
despre care se spune ci triiesc asemeni porcului, insinuand chiar cd majoritatea
oamenilor simpli apartin acestei categorii. El a laudat apoi initiativa regilor catolici,
Ferdinand si Isabella, care erau cunoscuti pentru interzicerea traducerii si lecturii
Scripturilor in spaniold (De Castro 1565: pp. 63r-64r.). Asa cum a fost mentionat
mai sus, realitatea in Spania a fost mai complexd decat atit: a fost, probabil,
Inchizitia cea care a promulgat, cu ajutorul regilor catolici, o asemenea interdictie,
adresandu-se, in mod special, evreilor botezati care ar fi utilizat Biblii traduse ca sa
continue, in mod clandestin, practica propriului cult si sd-si initieze copii in legea
evreiasca (Fernandez Lopez 2003: pp. 96-111).

Citirea si interpretarea Bibliei trebuie si fie rezervatd, dupd pirerea lui De
Castro, acelora care, pe linga credinti, stapanesc si cunostintele necesare pentru a
patrunde sensul Scripturilor. El protesta, astfel, in mod evident, fatd de Luther si
reformati care au sustinut ci Scripturile, mai ales Noul Testament, erau clare si
inteligibile oricui. Ca un raspuns la argumentele reformatilor, De Castro ficea
referire la fragmentul traditional, 2 Petr. 3:16, unde std scris ca in epistolele lui Pavel
sunt “certain things hard to be understood, which the unlearned and unstable wrest,
as they do also the other scriptures, to their own destruction”? (DRV). De Castro a
addugat chiar ca §i cei experimentati in stiintele sacre si profane au avut dificultati
uriase in explicarea Scripturilor, mai ales a acelor pasaje care, dupa toate aparentele,
se contrazic unele pe altele. Cu atit mai mult atunci citirea §i interpretarea
Scripturilor este, dupa parerea lui De Castro, problematica pentru omul simplu si, in
mod special, pentru femei, care sunt, in opinia sa, atat de incrancenate, incat este
mai ugor si ordonezi o sutd de barbati decat o singura femeie (De Castro 1565: pp.
64r-65v).

28 ,Nu dati cele sfinte cainilor, nici nu aruncati mérgiritarele voastre inaintea porcilor, ca nu
cumva si le calce in picioare si, intorcandu-se, si vi sfasie pe voi” (Biblia san Sfinta Scripturd,
Ed. Institutului Biblic si de Misiune Ortodoxd, Bucuresti, 2008).

2 unele lucruri cu anevoie de inteles, pe care cei nestiutori §i neintiriti le rastdlmicesc, ca §i
pe celelalte Scripturi, spre a lor pierzare” (Biblia san Sfinta Scripturd, Ed. Institutului Biblic si
de Misiune Ortodoxd, Bucuresti, 2008).

209

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

Dupd ce a intrat in aceastd controversa cu ideile lui Luther si cele ale
reformatilor, De Castro s-a adresat lui Erasmus in lucrarea TImpotriva tuturor ereziilor.
Umanistul Erasmus si-a exprimat dorinta ca Scripturile si fie traduse in toate
limbile, asa incat si fie citite si de fermier, de fierar, de cioplitor in piatrd si chiar de
femei. De Castro nu s-a retinut si spuna cd Facultatea de Teologie din Paris 1-a
condamnat pe Erasmus din cauza interventiei sale emotionale in favoarea lecturii
textelor biblice traduse in limbile populare, o sanctiune pentru care De Castro si-a
exprimat adeziunea. In continuare, el a intrat in detaliile argumentului lui Erasmus,
sustinut prin referire la Parinti ai Bisericii, precum, intre altii, loan Guri de Aur si
Ieronim, cum ci in vremurile acestora traducerile biblice in limba popoarelor erau
in mod obignuit acceptate si rispandite. Totusi, De Castro a argumentat ci ceea ce
era permis odatd trebuie sa fie considerat in epocile mai noi drept nociv, de vreme
ce consecinta nefericitd a accesului nerestrictionat la textul biblic a fost ca a condus
o serie de oameni la erezii (De Castro 1565: pp. 65v-67x).

Sustindtorii lecturii Bibliilor traduse au gasit, agsa cum a fost mentionat, un
reprezentant demn de atentie in persoana cardinalului Cristoforo Madruzzo, care
chiar a luat cuvantul de doud ori la Conciliu, pentru a-i implora pe Pirintii Bisericii
sd nu includa lectura Bibliei in limbile populare printre abuzuri. Prima interventie a
avut loc in cursul disputei cu cardinalul Pacheco in timpul adundrii generale a
Conciliului din 17 martie 1546. Cu aceastd ocazie, Madruzzo s-a referit la apostolul
Pavel care dorea ca Scripturile sd nu fie niciodatd indepirtate de gura oamenilor
(Rom. 10:8), precum si la obiceiul german, cu cate a devenit familiar datoritd originii
sale materne, prin care Pirintii obisnuiau si-i invete pe copii texte religioase in
limba lor, precum Tatal nostru sau Crezul, tird ca vreo erezie s fi aparut din aceastd
practici. Problemele din Biserica (germand), au fost, dupi cum argumenteazd
Madruzzo, cauzate nu de oameni simpli, ci de experimentati cercetdtori in ebraic,
greacd si latind. De aceea, Madruzzo i-a implorat pe Pirintii Conciliului sa nu
includa traducerile biblice in limbile nationale printre abuzuri.?

In acel moment cardinalul Pacheco a dat impresia temperdrii disputei si a
replicat ca el Insusi nu mai face nicio afirmatie oficiald daca practica pusi in discutie
a fost sau nu inclusd, de fapt, printre abuzuri, si ci el doar a cerut ca aceastd
chestiune s fie examinatd dupa legile spaniole care interzic traducerile biblice in
limba nationala. El chiar a addugat cd Papa Paul II a aprobat aceste médsuri — o
afirmatie foarte greu de dovedit (Fernandez Lépez 2003: pp. 102-103). La randul
sdu, Madruzzo a replicat neutru cd Papa Paul si ceilalti papi poate au gresit in
aceastd privintd — afirmatie prin care el nu vrea, totusl, si spund ci ei chiar au gresit
—, dar ci sfatul Apostolului Pavel ca Evanghelia sd nu fie niciodata indepartatd de la
gura noastrd a fost oricum unul fird cusur.3! Ceilalti episcopi aproape ci nu au

39 Herculis Severoli.. commentarins (CT, 1-11), pp. 37-38 si Massarelli Diarium 111 (CT, 1-1I), p. 514;
Acta. 14. Congregatio generalis (CT, 5-1II), pp. 30-31; vezi si M. card. Cervinus citre A. card.
Farnesio, Trent, 17 martie 1546 (CT, 10), p. 421.

31 Herculis Severoli... commentarius (CT, 1-11), p. 38; Acta. 14. Congregatio generalis (CT, 5-111), p. 31.

210

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

intetvenit in discutie, dar au fost realmente impresionati de ciocnirea dintre
cardinalii Madruzzo si Pacheco, despre care se spunea cd sunt prieteni §i apartin
amandoi, la Conciliu, ,,imperialului’, adicd pattidei pro-Habsburgice.

in timpul adunarii generale a Conciliului, pe data de 1 aprilie 1546, cardinalul
Madruzzo a tinut un discurs inca si mai dur in favoarea lecturii Bibliei traduse.?
Drept dovada, el a citat cateva texte din Scripturi care puteau sa sustina pledoaria sa
pentru lectura Bibliei in limbile populare, precum 2 Tim. 3:16-17, unde apare scris
ca toatd Scriptura a fost data omului spre instruire, orientare, corectare si educatie in
comportament. In lumina acestui text si a altora, el si-a exprimat frica pentru reactia
protestantilor, care nu vor ezita sa predice adeptilor cd Pirintii Conciliului au furat
Stanta Scripturd din mainile oamenilor. Baziandu-se pe un motif larg rispandit,
Madruzzo a investigat de ce oamenii simpli nu trebuie sd aibi acces la lapte, adicd
Scripturile in limba vulgari, prin care ei ar putea fi hraniti si crescuti in Christos (1
Cor. 3:2 si Evr. 5: 12-14). Altd chestiune presantd adusi in discutie de cardinal a fost
daca Parintii Conciliului ar merge atit de departe incat ar identifica neclericii cu
cainii cdrora nu trebuie sa le dai ce este sfint, sau cu porcii in fata cirora
mirgiritarele nu trebuie aruncate (Mat. 7:6). In opinia lui, ei trebuie mai degraba si
fie considerati copiii adoptati ai Celui de Sus, care sunt pe drumul lor spre
Dumnezeu, pentru care Christos a ispdsit deja prin pretiosul dar al singelui sdu.

Dupd discutarea catorva pasaje biblice care pot sustine argumentul siu,
cardinalul a utilizat citeva motive obisnuite care erau invocate ca si nege avantajele
citirii Scripturilor pentru neclerici. In acest sens, el se referea la vechea erezie a
gruparii The Poor of Lyons — prin care sunt numiti valdesienii — despre care se
spunea ci-si trigeau ridddcinile din Biblia populari. Dar, asa cum a replicat
Madruzzo, Arius, Novatus, Sabellius, Cerinthus, Novatian, Paul din Samosata,
Photinus, Eunomius, si intregul grup al vechilor eretici erau eruditi si cunoscitori in
detaliu ai limbilor ebraicd, greacd si latind. De asemenea, in timpul sdu, Luther,
Zwingli, Oecolampadius, Melanchthon, Bucer si altii aveau remarcabile competente
in trei limbi. Ar trebui Bibliile ebraice, grecesti si latine si fie interzise cu scopul de a
tila chiar din raddcini ereziile? a intrebat Madruzzo audienta. Dupid opinia
cardinalului, ceea ce a fost clar era cd situatia precard din Biserica Apuseand a
timpului sdu era foarte asemdndtoare cu cea din vechea crestinitate, unde erezia Isi
avea rareori originea printre oamenii simpli si printre cei care stiau doar propria
limb4, dar apirea mai degrabd printre cei care pretindeau ci sunt invitati.

De asemenea, Madruzzo a considerat ci reeditarea vechilor catehisme ar fi
foarte beneficd pentru ca tinerii crestini sd nu fie hraniti spiritual cu povestirile
obscene ale poetilor sau cu istorioarele prostesti ale femeilor batrane, ci, precum in
2 Tim.3:15, prin intermediul mesajului evanghelic insusi, ca si cum ar fi un lapte
usor de digerat. Ideea, incluzand termenul ,,evangelis rudimentis”, provine de la

32 Cristoforo Madruzzo, De vertendss libris sacris in linguam vunlgarem (CT, 12), pp. 528-530; in
versiunea tradusa, vezi Tallon 2000: pp. 105-109; pentru o prezentare, vezi McNally 1966:
pp. 220-221; Lentner 1964: pp. 248-252; Cavallera 1945: pp. 51-52.

21

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

pledoaria lui Erasmus pentru lectura Bibliei in limbile populare. in cazul pasajelor
ambigue si dificile, cardinalul a propus apoi includerea, in editiile Scripturii, a
notelor explicatorii, care puteau fi alcituite de oameni invitati si piosi, carora
Conciliul le-a dat un mandat pentru acest scop.

Madruzzo chiar a propus o schitd a unui decret care sa fie adoptat de Conciliu,
in care sd fie precizat: “We condemn all corrupt Bible translations. That these [Bible
Translation] not be printed without the approval of the ordinary, on punishment of
ecclesiastical sanctions to be defined, and that these printings would not be sold,
without the same approval, on punishment of censures to be defined”.?> Sugestia
lui Madruzzo, desi formulati negativ, pleca de la premisa cd anumite traduceri
biblice pot fi permise, cu aprobarea explicitd a episcopului.

Este evident cd adversarii si sustindtorii libertatii traducerii Bibliilor s-au pastrat
unii pe altii in echilibru la Conciliul de la Trent,* asa incat Parintii, in timpul celei
de-a patra sesiuni solemne a Conciliului din 8 aprilie 1546, nu au ficut niciun fel de
declaratie definitivdi despre lectura Bibliillor in limbile populare si, astfel, au
continuat si lase orice decizie in aceasta privinta instantelor locale. Conciliul a
declarat ferm ca Vulgata latind si fie versiunea ,autentica” a Scripturilor pentru
Biserica Catolicd — in sensul conformitatii sale cu doctrina evanghelica veritabild — si
ca aceasta si fie singura versiune care putea fi utilizata in lectii publice, argumentatii,
predici si expuneri. De asemenea, Pirintii din Conciliu si-au exprimat dorinta ca o

3, Noi condamnim toate traducerile biblice corupte. Ca acestea [traducerile biblice] s nu fie
tiparite fard aprobarea clericald, sub pedeapsa sanctiunilor eclesiastice de stabilit, si ca aceste
tiparituri sd nu fie vandute, frd aceeasi aprobare, sub pedeapsa dezaprobirii de stabilit”.

3 In timpul adundrii generale din 3 aprilie, a fost supusi atentiei problema daci o versiune
biblicd, mai precis Vulgata latind, ar trebui sd fie declaratd autenticd si, mai mult, dacd o
versiune trebuie sa fie declarati autenticd indiferent de limba (,,in uno quoque idiomate”),
sau dacd aceste cuvinte trebuie si fie utilizate numai cu referire la cele trei limbi biblice:
latina, greaca si ebraica. Majoritatea participantilor la vot, adicd 22 de Pirinti ai Conciliului,
s-au declarat doar in favoarea promulgirii Vulgatei latine ca versiunea autentici a Bisericii,
fird a se pronunta In favoarea sau impotriva acceptarii unei versiuni autentice in alte limbi.
Paisprezece clerici, inclusiv Pacheco in calitate de reprezentant, s-au opus in mod explicit
promulgarii unei asemenea versiune autentice in oricare limba populari. Zece clerici, printre
care Madruzzo in calitate de conducitor, s-au pronuntat in favoarea formulirii celei mai
permisive, acceptand, practic, fira restrictii, traduceri in oricare limba nationald. Unul dintre
ei, Tommaso Sanfelice, episcop de Cava de’ Tirreni, a sugerat ci votul sdu trebuie si fie luat
in considerare in ambele situatii, si pentru textele traduse in limbile populare, si pentru cele
trei limbi biblice, in timp ce generalul cilugirilor augustinieni, Girolamo Seripado, dorea
doar o versiune autenticd in cele trei limbi sacre (excluzand limbile populare). Vezi Herculis
Severoli. .. commentarius (CT, 1-11), pp. 43 1. 17-24; 44 1. 13-22; Acta. 28. Congregatio generalis de 4
abusibus (CT, 5-111), pp. 58-67, mai ales pp. 66-67. O prezentare in Massarelli Diarium 11 (CT,
1-1I), p. 437 1. 10-12. Cf. Jedin 1957: p. 70; Lentner 1964: pp. 258-259; McNally 1966: pp.
222-224.

212

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

versiune corectatd a Vulgatei si fie publicatd cat mai repede posibil.> La Louvain, la
Facultatea de Teologie, John Henten a Inceput munca corectirii Vulgatei latine,
ceea ce a condus la publicarea, in 1547, a versiunii Vulgata Lovaniensis. Au urmat, In
1548, o traducere danezd oficiali a Vulgatei, si, in 1550, o traducere francezi.
Precum in alte tari, bibliile catolice traduse au continuat sa fie publicate.

INDICII DE LA ROMA $I LECTURA BIBLIEI N LIMBILE
POPULARE

Cum timp de zece ani dupa Conciliul de la Trent nu a mai fost ficutd nicio
declaratie privind lectura Bibliei in limbile nationale, decizia fiind lisata in seama
autorititilor eclesiastice §i civile locale, aderentii abordarii prohibitive au castigat
inevitabil o sporita influenta in Roma.?* Aceasta s-a datorat fara doar si poate
succesului, dupd toate aparentele, crescand al protestantismului, pentru care
acordarea permisiunii circulatiei Bibliilor catolice in limba italiand nu a fost o
masurd alternativa suficientd. Printre doctrinari a fost Gian Pietro Carafa, primul
conducitor al Sfantului Sinod al Inchizitiei de la Roma, care, precum Papa Paul 1V,
a ajuns pe tronul lui Petru in 1555. In 1559, in timpul ,,nefericitei intreruperi” a
Conciliului care a durat o decadd®, el a publicat un Indice al Cirtilor Interzise care a
fost pregatit de Inchizitie si care a fost, In principiu, aplicabil intregii Biserici
(,, Indicele de la Roma 17; vezi Fragnito 1997: pp. 82-85; De Bujanda ez a/. 1990: pp.
37-39, 128-131, 137 si 307-331, in special, pp. 325 si 3; vezi si Caravale 2011: pp.
71-73). In acest document, existd o precizare generald prin care nicio editie a Bibliei
sau a Noului Testament in limbile populare nu trebuie, in vreun fel, tipiritd,
comercializatd, cititdi sau detinuta, fird permisiunea scrisd a Sfantului Sinod al
Inchizitiei de la Roma.’® Este evident ca Inchizitia de la Roma a cdutat si-si pastreze
judecata cazului asupra ei. Reglementirile generale mentionate mai sus au fost
precedate de ceea ce s-a numit o listd ,,non-exhaustivd”, care interzicea doar
anumite editii ale Bibliei $i Noului Testament din cateva arii lingvistice ale Europei.

% Dintre decretele finale, ne referim la Decretum secundum: Recipitur vulgata editio Bibliae
praescribiturque modus interpretandi sacram scripturam ete. (CT, 5-1I1), pp. 91-92, care, de asemenea,
se giseste In CC COGD 3/2010: pp. 16-17. Pentru o traducere recentd, vezi Tanner si
Alberigo 1990: pp. *664-6065.

3 Despre evolutia punctului de vedere al Romei dupd Conciliul de la Trent, vezi Fragnito
1997, precum si articolele pe care acelasi autor le-a scris dupd publicarea cirtii sale
fundamentale, in principal Fragnito 2003: pp. 633-660 si Fragnito 2007: pp. 51-77. La fel de
important este Frajese 1998: pp. 269-345. O prezentare poate fi gisitd in Prosperi 2010: pp.
185-187, precum si in articolul in limba englezd a lui Fragnito 2001: pp. 13-49, mai ales pp.
14-35.

37 Cf. McNally 1966: p. 226.

3 Pp. 33v-34r: ,,Biblia omnia vulgari idiomate, Germanico, Gallico, Hispanico, Italico,
Anglico sive Flandrico, etc. conscripta nullatenus vel imprimi vel legi vel teneri possint
absque licentia sacri Officii S. Ro. Inquisitionis® (De Bujanda e# 2/ 1990: pp. 325 si 331, cf.
p. 785).

213

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

Indicele extrem de sever a dat nastere unei accentuate ingrijorari in sinul Bisericii
si nu a fost aplicat. De aceea, Sfantul Sinod s-a simtit obligat si publice, nu mai
tarziu de februarie 1559, asa-numita Instructio circa indicem librorum probibitornm. In
acest document, precizirile despre lectura Bibliei au fost, totusi, moderate. O
interdictie categoricd a fost mentinuta asupra Bibliilor insotite de comentarii eretice
si explicatii marginale. Teologii, care nu erau preoti, si chiar enoriasii cu o credinta
profunda si adevarata (dar in niciun caz femei, nici macar cilugaritele) puteau sa
obtind permisiunea si citeascad asa-numitele Biblii catolice ,,bune” in limba lor.
Preotii, diaconii si slujbasii lor puteau si foloseasca numai Biblia in limba latina si
nu trebuiau, sub nicio forma, sa citeascd Biblii traduse. Permisiunea de a citi carti
continand Epistolele si Evangheliile pentru vecernie putea fi usor obtinutd de cei
care cereau aceastd ingaduintd. E important de remarcat cd aceste autorizatii pot fi
date de inchizitori si de adjunctii lor, dar, in plus, ,in locurile unde acestia
[inchizitorii] erau absenti” (,,ubi ipsi non sunt”), si de citre episcopul local, iar
aceasta a constituit o semnificativi deschidere in comparatie cu tendintele
centralizatoare aritate de Paul IV (Fragnito 1997: pp. 93-95; De Bujanda e7 a/. 1990:
pp. 46-49, 100-104 si 138-140).

Confruntat cu opozitia invocatului Indice al lui Paul IV, Papa Pius IV,
succesorul sdu de la sfarsitul anului 1559, a creat o comisie care sd schiteze un nou
indice, mai Ingdduitor. Inci din 1561, comisia a publicat asa-numita Moderatio indicis
librornm probibitorum. Cat priveste Bibliile traduse, Moderatio se referi la conditiile care
erau incluse in Instructio din 1559. Singura diferentd a fost ci i mai multd autoritate
a fost acordati episcopilor locali in luarea deciziilor despre tipirirea, citirea si
detinerea Bibliilor (Fragnito 1997: pp. 95-97; De Bujanda ez 2/ 1990: pp. 51-54, 105-
106 si 141-142; vezi si Caravale 2011: pp. 73-74). Schita noului indice a fost, in cele
din urmad, trimisa Parintilor Conciliului din Trent, unde a fost preluata spre lucru de
un comitet de clerici.

Indicele din Trent, realizat in intregime la Conciliu de un comitet de clerici, a
fost, in cele din urmd, promulgat, dupa inchiderea Conciliului, de Pius IV in 1564;
Indicele trebuie sa fie considerat ca un important reper pentru pozitia adoptatd de
Biserica Catolicid privind lectura Bibliilor in limbile populare (;,Indicele Tridentin”
sau ,,Indicele de la Roma 27; vezi Fragnito 1997: pp. 98-106; De Bujanda ez a/. 1990:
pp. 91-99, 143-153 si 814-815; vezi si Caravale 2011: p. 75). A patra dintre
cunoscutele zece Reguli sau Regulae, care a fost inclusd in Indice, afirma, printre alte
lucruri, ci permisiunea nerestrictionatd de a citi textul biblic in traducere are mai
multe dezavantaje decat beneficii. Totusi, cand niciun efect nociv, ci doar o crestere
(»augmentum”) in credintd si devotiune era asteptata dupd lectura Bibliei, o
dispensd individuald putea fi acordati de episcop sau inchizitor, care trebuiau sd
caute sfatul dinainte al preotului paroh sau al parintelui confesor. Traducerea
trebuia sd fie realizatdi de un autor catolic. Autorizarea trebuia si fie in scris.®

3 Pp. 15-16: ,,Cum experimento manifestum sit, si sacra Biblia vulgari lingua passim sine
discrimine permittantur, plus inde, ob hominum temeritatem, detrimenti, quam utilitatis

214

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

Librarii care vindeau Biblii oamenilor fird dispensa cerutd trebuiau sia Inapoieze
plata primiti episcopului si se expuneau unor pedepse suplimentare. Totusi,
membrii ordinelor religioase si ai congregatiilor puteau cumpara i citi Biblii, dupa
primirea unei autorizatii simple din partea superiorilor lor. Lista continand editiile
Bibliilor si ale Noului Testament care apdreau in Indicele din 1559 a fost scoasa din
noul Indice din anul 1564. Punerea in practici a celei de-a patra reguli de la Trent
prin indici ,,nationali” sau prin legislatia impusa de concilile provinciilor si
sinoadele diecezelor a fost foarte diversificata in lumea catolicd post-tridentina. S,
in mod frecvent, practica obisnuita a fost mai tolerantd decat legislatia.

Totusi, la doar sapte ani dupd promulgarea Indicelui Tridentin, noul Papi, Pius
V, mai demult membru al aparatului inchizitorial, se gindea deja la o revizie a
Indicelui. Pentru acest scop, el a numit, la data de 5 martie 1571, un comitet de
cardinali, care, un an mai tarziu, (13 septembrie 1572), a fost transformat intr-o
adeviratd congregatie a Romei de citre Grigore XIIIL In timpul primilor
cincisprezece ani de functionare, sub conducerea cardinalului Guglielmo Sitleto,
Congregatia Indicelui a tinut mereu si se adapteze mentalititii riguroase privind
lectura Bibliei in limbile populare care exista in special in Congregatia Sfantului
Sinod al Inchizitiei de la Roma. Tendinta era de intoarcere spre atitudinea restrictiva
impusi de Roma din 1559. in5 septembrie 1571, Comitetul Indicelui a luat prima
decizie ca nicio Biblie scrisd in germand, franceza, spaniold, italiand, englezd sau
flandra sa nu poata fi tiparitd, cititd sau detinuta fira permisiunea Inchizitiei, luand
astfel episcopilor locali o parte din prerogativele care le-au fost acordate prin
Indicele Tridentin. Aceasta masurd a fost acceptati doar partial in Italia, unde o
bine intemeiata traditie a lecturii Bibliei in italiand exista deja (Frajese 1998: pp. 272-
276; Fragnito 1997: pp. 111-112). In timp ce Congregatia Indicelui se ocupa de
revizia acestuia, Congregatia Inchizitiei si, in particular®’, Teologul Casei Pontificale
au interzis, printr-o serie de masuri succesive, toate tipurile de scrieri biblice traduse,
precum cartile Psaltirilor, cirtile continand Epistolele si Evangheliile citite la
vecernie, versificdrile biblice si alte lucrdri bazate pe Biblie care au hrinit, timp de
zeci si sute de ani, viata spirituald a credinciosilor italieni. Aceste masuri au culminat
in anii 1582 si 1583, cand unele autoritdti ale Romei au decis sd aboleasca direct si
intr-un mod cvasi-oficial a patra regula de la Trent: episcopii locali si inchizitorii nu
mai erau autorizati si acorde permisiunea pentru citirea Vechiului si Noului
Testament, ci erau nevoiti sa confiste editiile traduse §i sa le arunce in flacari.*!

oriri; hac in parte iudicio Episcopi, aut Inquisitoris stetur; ut cum consilio Parochi, vel
Confessarii Bibliorum, a Catholicis auctoribus versorum, lectionem in vulgari lingua eis
concedere possint, quos intellexerint ex huiusmodi lectione non damnum, sed fidei, atque
pietatis augmentum capere posse: quam facultatem in scriptis habeant...” (De Bujanda ef a/.
1990: pp. 815-816). Pentru traducerea englezi, vezi McNally 1966: pp. 226-227.

40 Asa-zisul Maestro del Sacro Palazzo, care superviza cirtile tipdrite la Roma si in districtele
Romei, era a treia instantd a cenzurii si un membru ex officio al ambelor congregatii.

4 Vezi, in special, cardinalul Chatles Borromeo care, pe data de 4 decembrie 1582, la
instigarea Inchizitiei, a promulgat de la Roma un edict pentru dieceza Milan, intitulat Che non

215

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

Dupd cincisprezece ani de dezbateri, in 1587, Papa Sixtus V a restructurat
Congregatia Indicelui, dandu-i astfel un nou impuls. O parte importantd a
Congregatiei alcituitd acum din membrii importanti ai clerului bisericesc care au
purtat indatoririle pastorale din dieceza lor — precum cardinalul Frederico
Borromeo si Agostino Valier —, sau dintr-o comunitate catolica aflata intr-o parohie
protestantd —precum cardinalul englez William Allen — au sprijinit modelul Indicelui
Tridentin din 1564. Acesti conducitori ai Bisericii erau pregatiti sa anuleze masurile
prohibitorii care au fost luate in anii precedenti si sd permitd din nou versiuni
traduse partiale sau integrale ale Bibliei, cu conditia, pe de o parte, ca acestea sa fie
ficute de autori catolici si aprobate de delegatii Congregatiei Indicelui i, pe de alta,
ca si fie insotite de scurte note si comentarii preluate din Parintii Bisericii.
Congregatia Indicelui a fost, in plus, pregititd si reconfirme dreptul episcopilor
locali si inchizitorilor sa judece daci cititorii individuali, in situatii exceptionale, pot
sa citeascd textele biblice in limba lor. Examinarea §i acordarea permisiunii aparitiei
unor parafraze biblice in limba populard a fost lasatd In intregime in seama
episcopilor locali si a inchizitorilor. Acesta a fost sensul explicatiei pe care membrii
Congregatiei au dat-o Regu/ii 1711 cand a fost cazul sa comenteze asupra noilor reguli
pe care Sixtus V intentiona sa le includa in Indice (Frajese 1998: pp. 284-288 si 300-
301; Fragnito 1997: pp. 143-156). Sixtus V, fiind membru al Congregatiei Indicelui
de la infiintarea acesteia $i un insistent sustindtor al abordarii din 1559, a fost totusi
capabil si-si impund punctele sale de vedere restrictive asupra noii versiuni a
Indicelui, cate a fost terminata in 1590. Din acest motiv, Indicele Sixtin a inclus cele
mai stricte reguli privind traducerile biblice dintre cele publicate In timpul decadelor
anterioare, stipuland cd nu doar editiile biblice ca atare, dar si parti din acestea erau,
in principiu, interzise, chiar dacd erau realizate de un traducdtor catolic. Lectura lor
putea si fie permisd ca urmare a unui permis nou si special eliberat de citre Vatican.
Totusi, parafrazele in limba nationald au fost complet interzise (,,Indicele Sixtin”
sau ,Indicele 3a2”).#2 Dar, dupd moartea lui Sixtus V, imediat In luna august a
aceluiagi an 1590, Sfantul Sinod al Inchizitiei a suspendat Indicele sau, desi fusee
deja publicat. Totusi, Inchizitia va confirma, in luna septembrie a aceluiasi an 1590,
ci toate editiile biblice in limba italiand, precum si compendiile continand
Evangheliile si Epistolele au fost interzise si trebuiau si fie arse (Frajese 1998: pp.
308-312, mai ales p. 311).

Dupi inaugurarea lui Clement VIII la inceputul lui 1592, o revizie substantiala a
Indicelui Sixtin a fost asteptati. Clement, a cdrui familie provenea din Florenta,

si tengano Bibbie volgari, ne Libri di controversie con gli Heretici. Congregatia Indicelui a hotdrat, in
ceea ce o priveste, intr-o adunare din 26 ianuarie 1583, ca lectura Bibliilor traduse si nu fie,
in ciuda celei de-a patra reguli de la Trent, permisd, iar Teologul Casei Pontificale, Sisto
Fabbri, nu a ezitat si aplice aceastd decizie in multe cazuri. Vezi Frajese 1998: p. 275;
Fragnito1997: pp. 121-142.

42 F. 8t: “Biblia sacra, aut earum partes, etiam a catholico viro vulgariter quocumque sermone
redditae, sine nova & speciali sedis apostolicae licentia nusquam permittuntur: vulgares vero
paraphrases omnino interdicuntur” (De Bujanda e# a/. 1994: pp. 344 si 7906).

216

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

dorea si restaureze mostenirea umanismului de sorginte biblici, precum si a
traditiilor literare care erau infloritoare candva in orasul familiei sale, si era, de aceea,
personal, un opozant al unei prohibitii puternice. Revizia Indicelui a fost in mod
particular asumatd de iczuitul Robert Bellarmine, Consultant al Congregatiei
Indicelui, si de Bartolomeo de Miranda, Teologul Casei Pontificale, care lucrau sub
conducerea prefectului Congregatiei, cardinalul Agostino Valier. Din aceasta
colaborare a rezultat ceea ce avea sd ajungi al treilea Indice de la Roma (,,Indicele
Sixto-Clementin” sau ,,Indicele 3 b”). Asa cum putea fi asteptat, Indicele Sixto-
Clementin repeta aproape cuvint cu cuvint a patra reguld a Indicelui Tridentin din
1564, care permitea traducerile biblice in limbile populare dupi o autorizatie scrisa
de la episcopul local.¥® Indicele a fost aprobat pe data de 17 mai 1593 de Papa
Clement VIII si, dupi finalizarea tipdririi, prezentat spre promulgare Papei, pe data
de 8 iulie 1593. Dar, a doua zi, ceva neobignuit a avut loc: Congregatia Inchizitiei a
reusit si blocheze noul Indice, din cauza cia nu implica si inchizitori in procesul
cenzurdrii si interzicerii cartilor, alocand acest rol episcopilor, si, mai mult, nu
includea anumite interdictii pe care Inchizitia le impusese deja in timpul anilor
trecuti. Acest protest privea astfel reglementirile mai putin severe prezentate in
Indice despre lectura Bibliei in limbile populare. Dand posibilitatea, mai tarziu, in
iulie 1593, protestelor Inchizitiei, Papa Clement VIII a suspendat promulgarea
Indicelui (Frajese 1998: pp. 314-320; Fragnito 1997: pp. 156-161).

Pentru gisirea unei solutii in timpul lunilor urmatoare, au avut loc discutii intre
Papa Clement VIII si Curia de la Roma, in general, sau Congregatia Indicelui, in
particular. Tot felul de argumente au fost formulate in timpul dezbaterilor.
Cardinalul William Allen, in ceea ce-1 priveste, a pledat iIn mod constant pentru
acordarea dreptului catolicilor din Germania, Anglia (si din alte parti) de a citi Biblia
in limba lor, aga Incat si fie capabili si facd fatd confruntirii cu protestantismul.

4 F. 6v-7r: ,,Cum experimento manifestum sit, si sacra Biblia vulgari lingua passim sine
discrimine permittantur, plus inde, ob hominum temeritatem, detrimenti, quam utilitatis
oriri, hac in parte iudicio Episcopi, aut Inquisitoris stetur: ut cum consilio Parochi, vel
Confessarii Bibliorum, a Catholicis auctoribus versorum, lectionem in vulgari lingua eis
concedere possint, quos intellexerint ex huiusmodi lectione non damnum, sed fidei, atque
pietatis argumentum capere posse, quam facultatem in scriptis habeant...” (De Bujanda e#
al. 1994: p. 856). De notat ca Regula 117 a Indicelui Tridentin stipula ,,fidei atque pietatis
augmentum”, adicid dacd o ,sporire” sau ,crestere” a credintei sau pietatii trebuia si fie
asteptatd, o permisiune individuald pentru lectura Bibliei in limbile populare putea fi
acordata. In indicele Sixto-Clementin, s-a ficut referire la ,,fidei atque pietatis argumentum”.
Cu toate cd aceasta putea fi o eroare de scriere, termenul ,,argumentum” trebuia probabil sd
fie considerat ca un rezultat al schimbdrii punctului de vedere privind posibilele efecte ale
lecturii Scripturilor: nu o crestere a credintei si devotiunii, ¢i un ,,motiv”’ sau un ,,argument”
ca credinta si devotiunea si fie asteptate. Aceastd schimbare poate s fie urmarea rolului pe
care argumentele scripturale trebuiau sa le joace In controversa cu protestantii, in special in
zonele de nord si centru ale Europei, unde catolicii si protestantii trebuiau sa traiasca
impreund (si In mai micd médsurd in sudul Europei).

217

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

Paolo Paruta, ambasadorul (,,orator”) Venetiei pe linga Papd, a apirat cu
vehementa interesele industriei tipografice din Venetia (Fragnito 1997: pp. 162-170,
mai ales p. 224). Papa a promulgat, in cele din urma, o altd versiune a celui de al
treilea Indice, la data de 27 martie 1596, care a fost trimisa in toatd lumea catolica.
Dar chiar reafirmarea celei de a patra reguli de la Trent* a provocat din nou furia
Inchizitiei si a dus la luarea de catre Congregatie a acelorasi masuri ca si cele de
acum trei ani. Cum Indicele nu includea interdictiile pe care Inchizitia le-a decretat
ca urmare a Indicelui Tridentin, Prefectul sdu, bine cunoscutul Giulio Antonio
Santori, numit cardinalul de Santa Severina, a reusit pe 7 aprilie sa-1 forteze pe Papa
sa-si suspende propriul Indice §i sd trimita instructiuni nuntiilor si inchizitorilor sa
nu publice Indicele pana ce nu sosesc noile instructiuni. Cea mai importanta lipsa
care a provocat iritarea Inchizitiei privea, in mod precis, lectura Bibliei traduse in
editii complete sau partiale, precum compendiile §i rezumatele (Frajese 1998: pp.
324-341, mai ales pp. 339-341; Fragnito 1997: pp. 173-198; cf. pp. 277-278;
Fragnito 2003: pp. 638-644; vezi si Caravale 2011: pp. 211-214). Ca sa giseasci o
,»solutie” pentru rezolvarea acestei omisiuni, Inchizitia l-a convins pe Papi ca, in
cele din urmad, s includi o asa-numitd Observatio circa quartam regulam, care nu numai
cd revoca fard exceptii dreptul episcopilor locali si inchizitorilor de a permite
cumpirarea, citirea si posesia versiunilor traduse ale Vechiului si Noului Testament
de citre enoriasi care, individual, cereau aceasta favoare, ci §i extindea interdictia la
rezumate si compendii care contineau relatiri istorice preluate din Scripturi.#> Cea
din urma interdictie avea intentia sa elimine Compendio istorico del 1 ecchio e del Nuovo
Testamento, alcatuit de Bartolomeo Dionigi de la Fano si publicat in 15806, ceea ce
avea tinta explicitd de a evita interdictia deja existenta privind lectura textului
complet al Bibliei in traducere. Pe langa aceasta, observatio tintea la Sommario historico
raccolto della Sacra Bibbia de Cristoforo Miliani, publicat pentru prima datd in 1590.

4 F. b4r-clv: ,,Cum experimento manifestum sit, si sacra Biblia vulgari lingua, passim sine
discrimine permittantur, plus inde, ob hominum temeritatem, detrimenti, quam utilitatis
oriri, hac in parte iudicio Episcopi, aut Inquisitoris stetur, ut cum consilio Parochi, vel
Confessarii, Bibliorum, a catholicis auctoribus versorum, lectionem in vulgari lingua eis
concedere possint, quos intellexerint, ex huiusmodi lectione non damnum, sed fidei, atque
pietatis argumentum capere posse, quam facultatem in scriptis habeant...” (De Bujanda ez
al. 1994: p. 921). De remarcat din nou utilizarea termenului ,,argumentum”, in locul celui
utilizat in Indicele Tridentin ,,augmentum”.

4 [F. el1]: ,,... Nullam per hanc impressionem, et editionem de novo tribui facultatem
Episcopis, vel Inquisitoribus, aut Regularium superioribus, concedendi licentiam emendi,
legendi, aut retinendi Biblia vulgari lingua edita cum hactenus mandato, et usu Sanctae
Romanae et universalis Inquisitionis sublata eis fuerit facultas concedendi huiusmodi
licentias legendi, vel retinendi Biblia vulgaria, aut alias sacrae Scripturae tam novi, quam
veteris testamenti partes quavis vulgari lingua editas; ac insuper summaria et compendia
etiam historica eorundem Bibliorum, seu librorum sacrae scripturae, quocunque vulgari
idiomate conscripta: quod quidem inviolate servandum est” (De Bujanda ez o/ 1994: pp. 346
51 929).

218

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

Indicele Clementin a fost publicat in versiunea sa definitiva la data de 7 mai 1596
(,, Indicele 3 ).

INDICELE CLEMENTIN SI ,,HARTA” LECTURII BIBLIEI iN
LIMBILE POPULARE

Anul 1596, cand apare Indicele Clementin, nu a avut acelasi impact in toate
partile Europei, dar a dus la rearanjarea ,,hartii” lecturii Bibliei in limbile populare,
asa cum a aritat istoricul de la Universitatea din Parma, Gigliola Fragnito, printr-o
argumentatie pe care 0 vom urma si noi in ultima parte a articolului (Fragnito 2007).
In Ttalia, unde Inchizitia a putut si dezvolte o retea bine pusi la punct, interzicerea
editiilor biblice in italiand a confirmat masurile deja in vigoare de aproape un sfert
de secol, tintind sa pund capat unei lungi traditii de traduceri din Biblie cu scop
liturgic. Achizitionarea si lectura unei astfel de literaturi era consideratd o forma de
erezie si multe copii ale textelor biblice sau liturgice au fost confiscate si arse.
Reglementiri in acest sens au fost comunicate inchizitorilor si confesorilor locali.
Cardinalii §i episcopii din toatd Italia, precum si tipografii din Venetia, au
determinat, insi, Congregatia Indicelui si pe prefectul siu, cardinalul Agostino
Valier, sd negocieze cu Papa si cu Sfantul Sinod ca si fie obtinute, in cele din urm4,
cateva scutiri de la dura interdictie. Autorizatia era inca permisa, chiar si in 1596,
pentru lectura editiilor Epistolelor si Evanghelillor pentru vecernie, cu acordul
episcopului sau al inchizitorului, daci erau insotite de comentarii scrise de autori de
o ortodoxie de netigiduit, mai ales cei din jurul lui Remigio Nannini. In aceleasi
conditii, erau permise Psaltiri in limba italiana insotite de bune comentarii, in special
cele ale lui Francesco Paningarolo si Flaminio de” Nobili. Fata de traducerea acestor
texte se manifesta, in mod traditional, o slabd opozitie. O colectie de meditatii si
predici bazate pe Noul Testament si, In acelasi mod, unele Vieti ale lui Isus Christos
erau chiar permise fird niciun fel de autorizatie anterioard (Alfonso de Villegas,
Ludolphe of Saxony, Joachim Perion, Vincenzo Bruni, Meditatii de Andrés
Capilla).# Insa, traduceri ale textului propriu-zis al Scripturilor sau parti ale acestuia
continuau si fie strict interzise, precum Compendio istorico mentionat mai sus;
permisiunea pentru publicarea unei versiuni, cu fragmente eliminate, a Sommario
historico a fost asteptatd, dar se pare ci nu s-a mai produs. Fragnito sublineazi,
totusi, ,,that notice of this relaxation — from January 1597 onwards — reached
peripheral officials when most of the vernacular biblical texts ... had already been
consigned to the flames™".*®

4 Vezi Fragnito 2003: pp. 645-658; Fragnito 1997: pp. 199-216 si pp. 227ff.; vezi si Fragnito
2000: pp. 135-158. O buni prezentare in limba englezd in Fragnito 2001: pp. 33-34; cf.
Barbieri 2001: pp. 111-133, mai ales pp. 124-127.

47 ca stiri despre relaxarea interdictiilor — incepand cu ianuarie 1597 — au ajuns la unii oficiali
din zonele mirginase caind marea majoritate a textelor biblice traduse erau deja arse”.

48 Fragnito 2001: p. 34. Vezi si Fragnito 2003: p. 658; Fragnito 2000: p. 152.

219

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

Distinsul istoric al Universitatii din Parma este hotdrat in privinta impactului
arderii Bibliilor asupra stirii de spirit a italienilor:

Interdictia a condus inevitabil la privarea acestora de textele utilizate acasd (sau
adesea si la scoald) pentru a urmdri predicile si liturghia in latind, ceea ce a hrinit
credinta lor de generatii. Aceastd pierdere a constituit — documentele sunt explicite
in aceastd privingd — o veritabild trauma pentru oamenii de rand; o trauma care a
devenit mai dureroasd prin faptul ci, in timpul arderilor petiodice de cirti care
luminau pietele Italiei cu stralucirea lor sinistrd, ei erau obligati si-si vada Bibliile,
lectionarele si cartile cu istorii sacre hranind flacarile alaturi de cirti ale reformatilor
de dincolo de Alpi#

In alte giri europene, punerea in practici a Indicelui Clementin a fost inca si mai
complexd, detaliile sale fiind descrise de Fragnito dupd un studiu atent al arhivelor
de la Vatican. Interdictia fira exceptii a lecturii Bibliilor in limbile populare a fost
adesea privitd ca unul din marile obstacole in vederea acceptirii totale a Indicelui
Clementin. Pe langa Italia, Portugalia pare si fi fost singura tard in care Indicele
Clementin a fost in mod neconditionat aplicat. in Spania, Indicele nu a fost
introdus, dar Inchizitia spaniold a mentinut reticenta veche de secole privind lectura
Bibliei in limbile populare. Prin urmare, descrierea astfel conturatd arata cd tarile
mediteraniene Italia, Spania si Portugalia au fost cele unde lectura Bibliei in limba
nationald a fost strict interzisa (Fragnito 2007: pp. 58-64).

In alte tari din nordul si centrul Europei, unde catolicii au trebuit si se confrunte
cu atractia constanti a protestantismului centrat pe textul biblic si au fost nevoiti sa
formuleze argumente din acesta in controversa cu reformatii, o altd strategie a fost
adoptatd. Din cauza protestelor impotriva interdictiei dure a Romei privind editiile
biblice in limba populard, nuntiul papal din tirile din nordul si centrul Europei a
fost fortat si stabileascd un mare numir de scutiri de la interdictia mentionat. in
octombrie 1596, Papa, insusi Clement VIII, a acordat permisiunea tipdririi unei
Biblii in limba ceha care era aproape de finalizare pentru uz in Boemia, urmata, la
inceputul anului 1597, de autorizarea rispandirii in continuare a Korrekturbibeln in
limba germana. in 1598, Papa a acordat permisiunea tiparirii unei traduceri biblice
catolice in poloni editatd de iezuitul Jakob Wujek. La Inceputul secolului al XVII-
lea, au fost, de asemenea, permise traduceri In limba ungard. Cu ceva timp mai
devreme, In 1597, o decizie oarecum diferitd a fost luatd privind traducerile in
croatd: vechile traduceri erau incia permise, dar altele noi nu au mai fost tolerate,
precum o traducere realizatd de iezuitul Bartolomeo KaSi¢, cate a fost, in cele din
urma, interzisa in 1634.50

In ceea ce priveste situatia din Anglia, cardinalul William Allen, membru al
Congregatiei Indicelui, a considerat cd traducerea Scripturilor in limba engleza este
necesard, normali si chiar folositoare misionatilor catolici care trebuiau sa fie trimisi

4 Fragnito 2001: p. 34; si versiunea italiani a citatului in Fragnito 2000: p. 153.
50 Fragnito 2007: pp. 65-67; Fragnito 1997: pp. 218-219, cu o trimitere la Molnar 2004b: pp.
155-168, si Molnar 2004a: pp. 99-133.

220

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

in tard sa predice credinta catolica — si, prin extindere, folositoare credinciosilor
ingisi — drept rdspuns la doctrinele protestante (Fragnito 2007: pp. 68, 76-77;
Fragnito 1997: pp. 168-170). Noul Testament in limba englezi, tradus de Gregory
Martin In Rheims, a fost terminat in jurul anului 1582; Vechiul Testament a fost
addugat In 1609-1610, dupd Intoarcerea Colegiului Englez la Douai. Aga-numita
versiune Douai-Rheims avea si devind Biblia oficiald catolicd in limba englezi
pentru secole de acum Inainte.

In 1599 o versiune revizuita a Bibliei catolice in limba danezi a fost publicati la
Antwerp. Aceasta Biblie, numitd Moerentorff, continea, in cea mai mare parte,
textul Bibliei de la Louvain, publicat pentru prima datd cu jumaitate de secol inainte,
de citre teologii din Louvain, desi era acum revizuit pe baza Bibliei Vulgata Sixto-
Clementina din 1590-1592.

Pe scurt, in tarile din Europa de Vest, in special in nordul Alpilor, unde catolicii
se confruntau, in mod constant, cu problema protestantismului centrat pe textul
biblic, decizia peninsularilor de a smulge Bibliile din miinile catolicilor a fost
consideratd una catastrofici. Este In mod special meritul reprezentantului Papei in
Elvetia, Giovanni della Torre, ci problema a fost adusi mereu in atentia
autoritatilor de la Roma, asa incat o dispozitie mai generald pentru tarile avute in
vedere a fost, in cele din urma, adoptatd. Papa Clement VIII, care era el insusi in
favoarea traducerii Bibliei in limba populara, a descris problema aparuti in tirile
nordice ca ,gravissimum negotium” — nu ca un abuz, asa cum Congregatia
Inchizitiei a ficut-o mai inainte — si a insdrcinat Congregatia Indicelui cu obtinerea
unei solutii definitive. Cardinalii membri ai Congregatiei au hotirat, nu mai tarziu de
primavara anului 1603, ca in acele tiri, unde, prin reglementirile legii civile, catolicii
trebuiau sd trdiascd aldturi de ,.eretici”, sd fie acordat primilor dreptul lecturii
Scripturii in limba lor. Asemenea editii catolice au contrabalansat multele traduceri
de sorginte protestanta asa-zis mistificate care circulau in aceste tari. Sunt indicatii
ci Congregatia a luat in serios in mod special situatia din tirile germanice’!, din
Franta®?, Anglia si Polonia. in Franta si Germania era chiar nevoie de o traducere
noud si buni, bazati pe Vulgata Sixto-Clementind din 1590-1592, iar realizarea
acestor traduceri a fost incredintati teologilor de la Universitatea din Paris si
Freiburg. Aceastd decizie a cardinalilor Congregatiei Indicelui a fost ulterior
aprobatd de Papd, In toamna anului 1603, si a fost ficutd publicid in consistoriu

51 Pacea de la Augsburg (1555) stipuleaza ca printii germani si orasele libere aveau dreptul si
impund locuitorilor religia, fie ea catolicd sau luterand (cuius regio, eius religio); orasele libere
puteau sd accepte ambele confesiuni. Locuitortii care refuzau si adere la Biserica impusi de
conducitori puteau si emigreze.

52 Dupi ani de rdzboi civil, calvinistilor francezi (sau hughenotilor) le erau acordate cateva
drepturi elementare de citre Edictul din Nantes (1598), precum cel al adorarii, in special In
enclavele lor din sudul si vestul Frantei. Edictul de la Nantes a fost, in cele din urma, revocat
de Edictul de la Fontainebleau (1685).

221

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

general din iulie 1604. Ulterior, a fost comunicatd nuntiului.®® Se pare ci inclusiv
Congregatia Inchizitiei a acceptat acest ,,fait accompli”’, de vreme ce, in adunarea
din 25 aprilie 1608, a hotirat ca ,,abuzul” traducerilor Bibliei in limba poporului sa
fie, de asemenea, tolerat in Flandra — este posibil ca Tirile de Jos in intregime sa fie
avute in vedere aici —, cici era stabilit ¢ ,,abuzul” era deja larg raspandit acolo si cd
prezenta ereticilor in tard necesita aceastd tolerantd. (Fragnito 2007: p. 71 n. 59).
Bineinteles, aceasta nu trebuie si fie consideratd ca o autorizare a unei totale
libertati a lecturii Bibliei in limbile nationale, ci, mai degrabd, ca o intoarcere la
regimul impus de a patra reguli a Indicelui Tridentin, care ingiduia episcopului
local sau inchizitorului si acorde consimtimantul in cazuri individuale.

CONCLUZII

Privind inapoi la evolutia mentionatd mai devreme, aflim cd dispensa acordata
de romani pentru lectura Bibliei in limba popoarelor, dupa publicarea Indicelui
Clementin, a fost cu siguranta in vigoare in cazul catolicilor care trdiau in Germania,
Elvetia, Tdrile de Jos, Boemia, Polonia, Ungaria si Dalmatia, unde, pe cat posibil, o
veche traditie a lecturii Bibliei in limbile lor continua si fie mentinutd. Trebuie,
totusi, sd observim cd productia de Biblii catolice in limbile populare a fost, in
cateva tari, in descrestere in comparatie cu prima jumitate a secolului al XVI-lea. Pe
de alta parte, accesul controlat la lectura Bibliilor traduse in limbile nationale a fost
atunci extins si la catolicii din Insulele Britanice §i Franta, pentru care aceasta a
insemnat, Intr-un anumit sens, o intoarcere la o atitudine obisnuitd intr-o anumitd
perioadd din Evul Mediu, de deschidere spre citirea Bibliei, inainte ca lupta
impotriva ,,ereziilor” si fi dat ocazia aparitiei, in aceste regiuni, a interzicerii sau,
dupd caz, a reticentei fatd de lectura de catre neclerici a textului sacru propriu-zis.>*
Catolicii din tarile mediteraniene ale Italiei, Spaniei si Portugaliei au fost, totusi, in

5 Despre aceste tiri, vezi Fragnito 2007: pp. 68-72; Fragnito 1997: pp. 220-224. Trei
documente atasate procesului verbal al acordirii permisiunii, scrise de membrii sau expertii
Congregatiei, ne infitiseazd motivele care au stat la baza acestei atitudini pragmatice. In
primul rind, autorii au inteles ci o interdictie fard exceptii a Bibliilor vernaculare ar fi 0 arma
in mainile protestantilor, care astfel ar putea sd acuze Biserica Catolica de mistificarea i
ascunderea Bibliei. In plus, s-a considerat necesar, din motive apologetice §i misionare, ca
editiile ,eretice” sa fie contrabalansate prin traduceri catolice de inaltd calitate, aga incat
apelul catolicilor la editiile protestante sa fie mult diminuat. Pe de alti parte, autorii
documentului mentionat au inteles ca motivele care au condus la interdictia inclusa in Indice
trebuie sa fie luate in considerare ca un avertisment impotriva lecturii ,lipsite de moderatie”.
Confesorii au avut misiunea s i constientizeze pe catolici privind prescriptiile eclesiastice si
sd le canalizeze interesul de lecturd doar spre cateva cirti biblice, bine precizate (si nu spre
intregul corpus biblic). Profitul pe care tipografii si librarii il aveau drept urmare a
comertului cu Biblii trebuia sa fie redus. In cele din urmd, o lucrare avea s fie publicati care
sa informeze comunitatea catolicd asupra pericolului lecturii Bibliei. Cf. Molnar 2004a: p.
107.

5% Acest lucru a fost corect observat de Fragnito 2007: pp. 72-77.

222

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

marea lor majoritate, privati de Biblii in limbile lor, ceea ce a implicat, in mod
special pentru Italia, o ruptura dramatica de o lunga traditie prin care credinciosii
aveau acces direct la textul biblic in italiani. Concluzia trebuie si fie, in mod
inevitabil, cd reticenta crescanda fatd de lectura Bibliei in limbile populare nu era
cauzatd de a patra sesiune a Conciliului din Trent (1546) si nici chiar de Indicele de
la Trent (15406), ci de consecinta Contra-reformei care a cuprins si unele autoritati
din cadrul Bisericii Catolice din secolul al XVI-lea si care a dus la neincrederea in
exercitiul spiritual al lecturii Bibliei in limbile populare, de vreme ce se apropie
periculos de mult de practica protestanti. Totusi, 0 asemenea atitudine nu trebuie in
niciun fel generalizata sau aplicatd intregii istorii a catolicismului modern timpuriu,
nicidecum celui din biserica medievala.

Bibliography

Agten 2013: Els Agten, Francisco de Enzinas, a Reformation-minded Humanist with a Vernacular
Dream: A Spanish Translation of the New Testament, ‘“Reformation and Renaissance
Review” 14/3 (2013).

Avenoza 2012: Gemma Avenoza, The Bible in Spanish and Catalan, in Marsden and Matter
(eds.), The New Cambridge History of the Bible, vol. 2: From 600 fo 1450, Cambridge:
Cambridge University Press, 2012.

Barbieri 1991: Edoardo Barbieri, Le Biblie italiane del Quattrocento e del Cinguecento: Storia e
bibliografia ragionata delle edizione in lingna italiana dal 1471 al 1600, vol. 1 (Grandi opere, 4),
Milan: Editrice Bibliografica, 1991.

Barbieri 1999: Edoardo Barbieri, Editeurs et imprimenrs de la Bible en italien (1471-1600), in
Bertram Eugene Schwarzbach (ed.), La Bible imprimée dans I'Europe moderne, Patis:
Bibliothéque Nationale de France, 1999.

Barbieri 2001: Edoardo Barbieri, Tradition and Change in the Spiritual Literature of the
Cinguecento, in Gigliola Fragnito (ed.), Church, Censorship and Culture in Early Modern Italy,
trans. Adrian Belton (Cambridge Studies in Italian History and Culture), Cambridge:
Cambridge University Press, 2001.

Bedouelle 1976: Guy Bedouelle, Lefvre d’Etaples et Ilntelligence des Feritures (Travaux
d’humanisme et renaissance, 152), Geneva: Droz, 1976.

Bogaert 1991: Pierre-Maurice Bogaert, La Bible francaise au Moyen Age. Des premiéres traductions
anx débuts de limprimerie, in 1d. (ed.), Les Bibles en frangats. Histoire illustrée du Moyen Age a
nos jours, Turnhout: Brepols, 1991.

Bogaert si Gilmont 1991: Pierre-Maurice Bogaert and Jean-Francois Gilmont, De Lefevre
d’Etaples a la fin du XV1e siccle, in Bogaert (ed.), Les Bibles en francais. Histoire illustrée du
Moyen Age a nos jours, Turnhout: Brepols, 1991,

Boyle 1985: Leonard E. Boyle, Innocent 111 and Vernacular 1V ersions of Scripture, in K. Walsh and
D. Wood (eds.), The Bible in the Medieval World: Essays in Memory of Beryl Smalley (Studies in
Church History: Subsidia, 4), Oxford: Blackwell, 1985.

Caravale 2011: Giorgio Caravale, Forbidden Prayer: Church Censorship and Devotional Literature in
Renaissance Italy, trans. P. Dawson (Catholic Christendom, 1300-1700), Farnham:
Ashgate, 2011.

Cavallera 1945: Ferdinand Cavallera, Ia Bible en langue vulgaire an Concile de Trente (IV'e Session),
in Mélanges E. Podéchard. Fitudes de sciences religienses offertes pour son éméritat an doyen honoraire

223

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

de la Faculté de Théologie de 1.yon (Bibliothéque de la faculté catholique de théologie de
Lyon, 1), Lyon: Facultés catholiques, 1945.

CC COGD 2010: Conciliorum Oecumenicornm Generalinmgue Decreta. Editio critica, vol. 3: The
Oecumenical Councils of the Roman Catholic Church: From Trent to Vatican II (1545-1965), ed.
Klaus Ganzer, Giuseppe Alberigo, and Alberto Melloni (Corpus Christianorum COGD,
3), Turnhout: Brepols, 2010.

Chambers 1983: Bettye Chambers, Bibliography of French Bibles, vol. 1: Fifteenth- and Sixteenth-
Century French-Language Editions of the Scriptures (Travaux d’humanisme et Renaissance,
192), Geneva: Droz, 1983.

Coletti 1987: Vittorio Coletti, I 'loguence de la chaire. Victoires et défaites du latin entre Moyen Age
et Renaissance, trans. Silvano Serventi (Cerf Histoire), Paris: Cerf, 1987.

Corbellini 2012a: Sabrina Corbellini, Instructing the Soul, Feeding the Spirit and Awakening the
Pagsion: Holy Writ and Lay Readers in Medieval Eurgpe, in Bruce Gordon and Matthew
McLean (eds.), Shaping the Bible in the Reformation: Books, Scholars and Their Readers in the
Sixcteenth Century (Library of the Written Word, 20), Leiden and Boston: Brill, 2012.

Corbellini 2012b: Sabrina Corbellini, Looking in the Mirror of the Scriptures: Reading the Bible in
Medieval Italy, in Wim Frangois and August Den Hollander (eds.), “Wading Lambs and
Swimming Elephants”: The Bible for the Laity and Theologians in Late Medieval and Early Modern
Era (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, 257), Leuven: Peeters,
2012.

Christman 2012: Victoria Christman, Coram imperatore. The Publicaton of Francisco de Enzinas’s
Spanish New Testament (1543), in Wim Francois and August den Hollander (eds.),
“Wading Lambs and Swimming Elephants”: The Bible for the Laity and Theologians in Late
Medieval  and  Early Modern Era  (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum
Lovaniensium, 257), Leuven: Peeters, 2012.

Ct: Concilinm Tridentinum. Diariorum, actorum, epistularum, tractatunm nova collectio, Freiburg i.
Breisgau: Herder and Gorres Gesellschaft, 1901- [13 vols. in 20 published; henceforth
abbreviated as CT].

Daniell 1994: David Daniell, William Tyndale: A Biography, New Haven, CT and London: Yale
University Press, 1994.

Daniell 2000: David Daniell, William Tyndale, the English Bible, and the English Langnage, in
Orlaith O’Sullivan and Ellen N. Herron (eds.), The Bible as Book: The Reformation (The
Bible as Book, 3), London: British Library, 2000.

Daniell 2003: David Daniell, The Bible in English: Its History and Influence, New Haven, CT and
London: Yale University Press, 2003.

De Bruin 1993: Cebus Cornelis de Bruin, De Statenbijbel en zijn voorgangers. Nederlandse
bijbelvertalingen vanaf de Reformatie tot 1637, rev. Frits G.M. Broeyer, Haarlem: Nederlands
Bijbelgenootschap, 1993.

De Bujanda ez al. 1990: Jests Martinez De Bujanda e# al., Index de Rome 1557, 1559, 1564: Les
premiers index romains et lindex dn Concile de Trente (Index des livres interdits, 8),
Sherbrooke: Editions de I"Université de Sherbrooke and Geneva: Droz, 1990.

De Bujanda ef al. 1994: Jesis Martinez De Bujanda e¢f al., Index de Rome 1590, 1593, 1596
(Index des livres interdits, 9), Sherbrooke: Editions de 'Université de Sherbrooke and
Geneva: Droz, 1994,

De Castro 1565: Alphonso de Castro, Adversus omnes haereses, libri decimiquarti ... Paris: Michel
Julien, 1565.

224

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

Del Col 1987: Andrea Del Col, Appunti per una indagine sulle traduzioni in volgare della Bibbia nel
Cinguecento italiano, in Adriano Prosperi and Albano Biondi (eds.), Libri, idee ¢ sentimenti
religiosi nel Cinguecento italiano: 3-5 aprile 1986, Modena: Panini, 1987.

Delaveau si Hillard 2002: Martine Delaveau and Denise Hillard (eds.), Bibles imprimiées du
XV* au XVIII siecle conservées a Paris: Bibliothéque nationale de France, Bibliotheque Sainte-
Geneviéve, Bibliothéque de la Sorbonne, Bibliothéque Mazarine, Bibliothéque de la Société de I'histoire
dn  protestantisme  francais, Bibliothéque de la Société  bibliqne. Catalogne collectif, Paris:
Bibliothéque Nationale de France, 2002.

Den Hollander 1997: A. A. den Hollander, De Nederlandse bijbelvertalingen. Dutch Translations of
the Bible 1522-1545 (Bibliotheca Bibliographica Neerlandica, 33), Nieuwkoop: De Graaf,
1997.

Den Hollander 2003: A. A. den Hollander, Verboden bijbels: Bijbelcensunr in de Nederlanden in de
cerste helft van de zestiende eem (Oratierecks), Amsterdam: Vossiuspers UvA, 2003.

Den Hollander, Kwakkel si Scheepsma 2007: August den Hollander, Erik Kwakkel, and
Wybren Scheepsma (eds.), Middelnederlandse bijbelvertalingen (Middeleeuwse Studies en
Bronnen, 102), Hilversum: Vetloren, 2007.

Dove 2007: Mary Dove, The First English Bible: The Text and Context of the Wycliffite 1 ersions
(Cambridge studies in medieval literature, 66), Cambridge: Cambridge University Press,
2007.

Fernandez Lopez 2003: Sergio Fernandez Lopez, Lectura y probibicion de la Biblia en lengna
vulgar: defensores y detractores, Leon: Universidad, Secretariado de Publicaciones y Medios
Audiovisuales, 2003.

Fernandez 2005: Luis Gil Fernandez, Los Studia Humanitatis en Espaia durante el reinado de los
Reyes Catdlicos, “Peninsula. Revista de Estudos Ibéricos” 2 (2005).

Flood 1999: John L. Flood, Les premiéres Bibles allemandes dans le contexte de la typographie
européenne des X1'e et X1/ Te siecles, in Bertram Eugene Schwarzbach (ed.), La Bible imprimée
dans I'Eurgpe moderne, Paris: Bibliothéque Nationale de France, 1999.

Fragnito 1997: Gigliola Fragnito, La Bibbia al rogo. La censura ecclesiastica e i volgarizzamenti della
Serittura (1471-1605) (Saggi, 460), Bologna: Il Mulino, 1997.

Fragnito 2000: Gigliola Fragnito, “Dichino Corone e rosari”’: censura ecclesiastica e libri di devozione,
in Daniele Montanari (ed.), La religione della Serenissima (Cheiron, 33), Roma: Bulzoni
Editore, 2000.

Fragnito 2001: Gigliola Fragnito, Central and Peripheral Organization, in Gigliola Fragnito (ed.),
Church, Censorship and Culture in Early Modern Italy, trans. Adrian Belton (Cambridge
Studies in Italian History and Culture), Cambridge: Cambridge University Press, 2001.

Fragnito 2003: Gigliola Fragnito, L ’Inquisizione e i volgarizzamenti biblici, in Agostino
Borromeo (ed.), L Tnquisizione. Atti del Simposio Internazionale, Citta del Vaticano, 29-
31 ottobre 1998, Citta del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana, 2003.

Fragnito 2007: Gigliola Fragnito, Per una geografia delle traduzioni bibliche nell’ Enropa cattolica
(sedicesimo e diciasettesimo secolo), in Jean-Louis Quantin and Jean-Claude Waquet (eds.),
Papes, princes et savants dans I'Enrgpe moderne: Mélanges a la mémoire de Bruno Neven (Ecole
pratique des hautes études. 4e section: Sciences historiques et philologiques, 5; Hautes
études médiévales et modernes, 90), Geneva: Droz, 2007.

Frajese 1998: Vittorio Frajese, La politica dellIndice dal Tridentino al Clementino (1571-1596),
“Archivio italiano per la storia della pieta” 11 (1998).

225

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

Francois 2004: Wim Francois, Die “Kefzerplakate” Kaiser Karls in den Niederlanden und ibre
Bedeutung fiir Bibeliibersetzungen in den 1V olkssprache: Der “Proto-Index” von 1529 als vorliufiger
Endpunkt, “Dutch Review of Church History” 84 (2004).

Francois 2005: Wim Francois, [.a condamnation par les théologiens parisiens du plaidoyer d’Erasme
pour la traduction de la Bible dans la langue vulgaire (1527-1531), Augustiniana 55 (2005).

Frangois 2006: Wim Francois, VVernacular Bible Reading and Censorship in Early Sixcteenth Century.
The Position of the Lonvain Theologians, in A. A. den Hollander and Mathijs Lamberigts
(eds.), Lay Bibles in Europe. 1450-1800 (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum
Lovaniensium, 198), Leuven: Peeters, 2000.

Francois 2009a: Wim Francois, The Condemnation of 1 ernacular Bible Reading by the Parisian
Theologians (1523-31), in Wim Francois and A.A. den Hollander (eds.), Infant Milk or
Hardy Nourishment? The Bible for Lay Pegple and Theologians in the Early Modern Period
(Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, 221), Leuven: Peeters, 2009.

Frangois 2009b: Wim Francgois, Die volkssprachliche Bibel in den Niederlanden des 16. Jabrbunderts.
Zwischen — Antwerpener  Buchdruckern — und — Liwener — Buchzgensoren, “Zeitschrift — far
Kirchengeschichte” 120/2 (2009).

Friedberg 1881: Decretales Gregorii 1881: Decretales Gregorii IX Lib. V" Tit. VII De Haereticis c.
XII, in Corpus Turis Canonici, vol. 2: Decretalinm Collectiones, ed. Emil Friedberg, Leipzig:
Tauchnitz, 1881.

Gerson 1973: Jean Gerson, De necessaria communione laicorum sub utrague specie, ed. Palémon
Glorieux ((Buvres complétes, 10: L’(Buvre polémique (492-530)), Paris: Desclée, 1973.

Giacone 1999: Franco Giacone, Du vulgaire illustre a lillustration de la Parole: la Bible de Brucioli
(1532), in Bertram Eugene Schwarzbach (ed.), La Bible imprimée dans 'Europe moderne,
Paris: Bibliotheque Nationale de France, 1999.

Gosh 2002: Kantik Gosh, The Wydliffite Heresy: Authority and the Interpretation of Texts
(Cambridge Studies in Medieval Literature, 45), Cambridge: Cambridge University
Press, 2002.

Gow 2005: Andrew C. Gow, Challenging the Protestant Paradigm. Bible Reading in Lay and Urban
Contexts of the Later Middle Ages, in Thomas J. Heffernan and Thomas Burman (eds.),
Scripture and Pluralism. Reading the Bible in the Religionsly Plural Worlds of the Middle Ages and
the Renaissance (Studies in the History of Christian Traditions, 123) Leiden: Brill, 2005.

Gow 2009: Andrew C. Gow, The Contested History of a Book: The German Bible of the Later
Middle Ages and Reformation in Legend, Ideology, and Scholarship, “Journal of Hebrew
Scriptures” 9 (2009), pp. 2-37.

Gow 2012: Andrew C. Gow, The Bible in Germanic, in Marsden and Matter (eds.), The New
Cambridge History of the Bible, vol. 2: From 600 to 1450, Cambridge: Cambridge University
Press, 2012.

Hillard 1999: Denise Hillard, Les éditions de la Bible en France au X1/ e siécle, in Bertram Eugene
Schwatzbach (ed.), La Bible imprimée dans I'Eurgpe moderne, Paris: Bibliotheque Nationale
de France, 1999.

Hoogvliet 2013: Margriet Hoogvliet, Enconraging Lay People to Read the Bible in the French
Vernaculars: New Groups of Readers and Textual Communities, “Church History and
Religious Culture” 93 (2013).

Hudson 1985: Anne Hudson, Lollards and their Books (Literature series, 3), London and
Ronceverte: Hambledon, 1985.

Hudson 1988: Anne Hudson, The Premature Reformation: Wycliffite Texts and Lollard History,
Oxford: Clarendon, 1988.

226

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Biserica Catolicd i lectura Bibliei in limbile populare

Jedin 1957: Hubert Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, vol. 2: Die erste Trienter Tagungsperiode
1545/47, Freiburg: Hetder, 1957.

Latré 2002: Guido Latré, William Tyndale: Reformer of a Culture, Preserver of a Langnage,
Translator for the Ploughboy, in Paul Arblaster, Gergely Juhdsz, and Guido Latré (eds.),
Tyndale’s Testament, Turnhout: Brepols, 2002.

Laune 1895: Alfred Laune, Lefvre d’Etaples et la traduction francaise de la Bible, “Revue de
I’histoire des religions” 32 (1895).

Lentner 1964: Leopold Lentner, olkssprache und Sakralsprache: Geschichte einer Lebensfrage bis
gum Ende des Konzils von Trient (Wiener Beitrige zur Theologie, 5), Vienna: Herder, 1964.

Leonardi 2012: Lino Leonardi, The Bible in Italian, in Marsden si Matter (eds.), The New
Cambridge History of the Bible, vol. 2: From 600 to 1450, Cambridge: Cambridge University
Press, 2012.

Mansi 23/1779: Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, ed. loannes Dominicus Mansi ez
al., vol. 23, Florence: Antonius Zatta, 1779; 2nd ed., Paris: Hubert Welter, 1903; anast
repr., Graz: Akademische Druck- u. Verlaganstalt, 1961.

Mansi 25/1782: Sacrorum conciliornm nova et amplissima collectio, ed. Ioannes Dominicus Mansi e
al., vol. 25, Florence: Antonius Zatta, 1782; 20d ed., Paris: Hubert Welter, 1903; anast
repr., Graz: Akademische Druck- u. Verlaganstalt, 1961.

Marsden 2012: Richard Marsden, The Bible in English, in Marsden and Matter (eds.), The New
Cambridge History of the Bible, vol. 2, Cambridge University Press, 2012.

Marsden si Matter 2012: Richard Marsden and E. Ann Matter (eds.), The New Cambridge
History of the Bible, vol. 2: From 600 to 1450, Cambridge: Cambridge University Press,
2012.

McNally 1966: Robert E. McNally, The Council of Trent and Vernacular Bibles, “Theological
Studies” 27 (19606).

Molnar 2004a: Antal Molnar, Kasicev prijevod Biblije, isusovacki red i Sveta Stolica (O propalon
pokusajn izdanja jedne knjige) | The Bible-transiation of Bartol Kasi, the Jesuits and the Holy See (In
search of a failed publication)], “Povijesni Prilozi/Historical Contributions™ 26 (2004).

Molnar 2004b: Antal Molnar, Le tradugion: cattoliche della Bibbia in lingua croata ed ungherese e
linquisizione romana, in Péter Sarkozy si Vanessa Martore (eds.), L eredita classica in Italia e
in Ungheria dal rinascimento al neoclassicismo. Atti del X convegno di studi promosso e
organizzato dall’Accademia Ungherese delle Scienze in collaborazione con la
Fondazione Giorgio Cini di Venezia. Budapest, 18-20 ottobre 2001, Budapest:
Universitas, 2004.

Nelson 1999: Jonathan L. Nelson, “Solo Saluador”: Printing the 1543 New Testament of Francisco
de Enzinas (Dryander), “Journal of Ecclesiastical History” 50 (1999).

Nobel 2011: Pierre Nobel, La fraduction bibligue, in Claudio Galderisi si Vladimir Agrigoroaei
(eds.), Translations médiévales. Cing siecles de traductions en francais an Moyen A:ge (XI'-X1”
siécles): Etude et répertoire, vol. 1, Turnhout: Brepols, 2011.

Poleg 2013: Eyal Poleg, Wycliffite Bibles as Orthodoxy, in Sabrina Corbellini (ed.), Cultures of
Religions Reading in the Late Middle Ages: Instructing the Soul, Feeding the Spirit and Awakening
the Passion (Utrecht Studies in Medieval Literacy, 25), Turnhout: Brepols, 2013.

Posthumus Meyjes 1999: Guillaume H.M. Posthumus Meyjes, Jean Gerson, Apostle of Unity:
His Church Politics and Ecclesiology, trans. J.C. Grayson (Studies in the History of Christian
Thought, 94), Leiden: Brill, 1999.

Prosperi 2010: Adriano Prosperi, Biblia, in Adriano Prosperi et al. (eds.), Dizionario storico
dell'Inquisizione, vol. 1, Pisa: Edizioni della Normale, 2010.

227

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)



Wim Francgois

Reinhardt 1976: Klaus Reinhardt, Die biblischen Autoren Spaniens bis zum Konzil von Trient
(Corpus scriptorum sacrorum Hispaniae; Subsidia, 7), Salamanca: Universidad
Pontificia, 1976.

Sneddon 2012: Clive R. Sneddon, The Bible in French, in Marsden and Matter (eds.), The New
Cambridge History of the Bible, vol. 2, Cambridge University Press, 2012.

Tallon 2000: Alain Tallon, Le concile de Trente (Cerf Histoire) Parijs: Cerf, 2000.

Tanner si Alberigo 1990: Decrees of the Ecumenical Councils, vol. 2: Trent to Vaticanum 11, ed.
Norman P. Tanner and Giuseppe Alberigo, London: Sheed & Ward and Washington:
Georgetown University Press, 1990.

Watson 1995: Nicholas Watson, Censorship and Cultural Change in Late Medieval England:
Vernacular Theology, the Oxford Translation Debate, and Arundel’s Constitutions of 7409,
“Speculum” 70 (1995).

Traducere din englezd de Sabina-Nicoleta Rotengtein

228

BDD-A19633 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:26:14 UTC)


http://www.tcpdf.org

