TOPONIME BIBLICE iN DESCINTECELE ROMANESTI

DR. IoANA REPCIUC
Institutul de Filologie Romana
,A. Philippide”, Tasi
repeine_i_o@yahoo.com

Résumé: L’étude a comme point de départ Iidentification, dans les textes magiques
roumains, de quelques toponymes provenus de Ihistoire sainte ('eau du Jourdain, le
chemin de Jérusalem, les monts de Sinaf ou de Galilée, la Mer Rouge). On arrive a la
conclusion que ces endroits sont invoqués pour le fait qu’ils délimitent, dans
I'imaginaire magique, les repéres d’un espace ouvert a ’hiérophanie, espace situé la-bas,
aux marges du monde, ou ’homme a ressenti la présence du sacré. Par exemple, le
Jourdain des charmes est compris dans le contexte de la géographie symbolique de
I’Ancien Testament (et ses apocryphes), ou il délimite la Terre Promise et, a un niveau
symbolique, le Jardin d’Eden.

Mots-clés: toponyme, charme, la Bible, cosmographie, folklore, imaginaire archaique.

Legatura magiei cu elemente din practica sau textele religioase este atestatd de cétre
specialisti inci din cele mai vechi documente care contin texte magice. In vraji de
protectie in limba copta, din primele secole ale erei noastre, erau invocati cei sapte
arhangheli, cei 144.000 de prunci ucisi de Irod, cei trei tineri din Danie/ 1, martirii
sau confesorii credintei crestine, cei 12 apostoli si Sfintul Duh, cel ce zbura
deasupra apelor lordanului, ca un porumbel, atunci cind lisus a fost botezat de
Sfintul loan Meyer 1999: 117-119)!. Necesitatea invocirii, in descintece, a unor
forte sau energii ale sacrului a condus la incercarea extragerii unor astfel de
elemente dintr-un inventar deja configurat, atunci cind este vorba despre texte
magice apartinind erei noastre. Acest inventar de elemente numinoase, de
personaje supranaturale sau de gesturi hieratice In cadrul unor episoade biblice,
este, desigur, cel al crestinismului, asa cum observi un important cercetitor al
magicului medieval: ,,In both blessings and adjurations the sacred events of the
Bible or of Christian legend might be more than simple sources of power: they
could serve as archetypal events directly analogous to the healing process itself”
(Kieckhefer 1990: 71). Acelasi antropolog britanic subliniazd si faptul ci, de multe
ori, in Evul Mediu, distinctia intre compartimentul exorcismelor oficiate de cler si
cele populare, performate de laici, era greu de trasat. Vorbind despre o incantatie
de acest gen, Kieckhefer afirmd ci: ,,As the exorcism progresses it shifts at

I Ms. Berlin 11347 si in vol. lui Angelicus M. Kropp, Ausgewdbite Koptische Zanbertexte 2113-17.

355

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Ioana Repciuc

random, addresing now the patient, now the elves, and now the heavenly powers”
(Ibidem).

Erau preferate sa patrunda in textul descintecelor orale, apartinind inventarului
magic popular, elemente din apocrife sau din legende crestine, din hagiografii care
circulau mai mult In memotia colectivi medievali decit din textele teologice,
canonice. Sfintii erau intermediarii intre oameni si divinitate atit in rugiciuni, cit si
in descintece, iar prezentarea unor locuri sacre, momente privilegiate ale
manifestirii se regasesc in ambele tipuri de discurs (Olsan 2003: 360).

Geografia sacrd a crestinismului este urmarea unui lung proces de transformari,
datorate unor diverse influente culturale: ,,(...) loin d’étre une réalité inhérente au
christianisme, ces caractéristiques des lieux de culte sont élaborées tres
progressivement et encore imparfaitement au cours de 'Antiquité tardive, sous les
influences diverses du judaisme, de la conception romaine du sacré et du
développement interne du christianisme ancien” (Sotinel 2005: 432). in acelasi
timp, atasamentul crestinilor fati de vechile divinititi sau locuri de cult pagine este
demonstrat In discursuri ale teologilor medievali cu menirea de a descuraja
obisnuinta acestora de a se inchina zeilor (Foschia 2000: 413). In pragul secolului al
Xl-lea, Burchard de Worms ii intreba pe crestinii penitenti: , Ti-ai facut oare
rugiciunea In altd parte decit la bisericd, adicd linga izvor, lingi pietre, lingd arbori
sau la o rdscruce de drumuri?” (Vauchez 1994: 22; Dowden 2000: 36).

Aura crestind a unor texte considerate in general de citre autorititile ecleziastice
medievale drept pagine si respinse de citre acestia este mai importantd decit lasd sa
se intrevadd discursul teologic sau cel etnologic, asa cum Incerca si atragi atentia
etnologul Dumitru Pop: ,,Fird a nega si nici mécar a minimaliza rolul structurilor
ancestrale, va trebui si analizam astfel cu atentie §i obiectivitate si contributia
crestinismului In geneza si evolutia culturii populare, contributie care uneori a fost
exageratd nejustificat, iar alteori a fost negatd intr-un mod §i mai putin nejustificat”
(Pop 1992: 311).

Osmoza elementelor magico-religioase, pigine cu cele crestine este mai
interesant de analizat in acele creatii verbale populare care pastreaza functia rituald,
cum sunt colindele, descintecele, cintecele de secetis. In folclorul cu valente
estetice mai aprofundate, rolul prezentei unor toponime biblice deja nu mai poate
fi inteles in resorturile lui functionale. Trebuie sd subliniem faptul ci, la o
cunoagtere adecvatd a corpusului folcloric romanesc, se observi ca, in cadrul lui,
avem de-a face mai putin cu redarea completd a unor episoade biblice sau a unor
portrete canonice de personaje divine, in comparatie cu folclorul magic occidental,
unde acest fenomen este mai prezent. Acel aga numit ,crestinism taranesc” al
poporului roman, despre care vorbeste Mircea Eliade, presupune o pitrundere a
valorilor crestine in mod organic In congtiinta si practica ruralilor. Procesul natural
de afiliere la crestinism a determinat o mare libertate de acomodare cu inventarul
de elemente crestine, suprapuse peste cele pigine, deja existente. Fazele acestui
proces atit de lung pot fi urmdrite inca In transformdrile pe care le suportid un

356

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Toponime biblice in descintecele romdinesti

toponim biblic, din contextul siu de provenients in textul ritual.

Dincolo de planul real, la nivelul ideal al textului magic, protagonistul
descintecului sau performerul intratextual tinde sid ajungi intr-un spatiu sacru,
reliefat prin citeva repere, cum sunt: orientarea spre rasarit, indltimea, in raport cu
teritoriul paridsit, prezenta apei sau /si a vegetatiei bogate, trisituri liminale sau de
trecere (granitd, drum, cale). Toate aceste caracteristici, prezente in refractia
imaginard a unor toponime biblice si, deopotrivd originare In calitatea spatiilor
rituale din creatiile folclorice romanesti, au condus la aparitia fenomenului de
aculturatie, realizat intre textul profan si cel religios. Spre deosebire de creatii
folclorice occidentale, prezenta toponimelor biblice in textele romanesti nu este
datoratd reddrii unor episoade din istoria sacrd. Desprinse de contextul lor
functional originar, numele topice veterotestamentare apar in cadrul discursului
folcloric avind semnificatii subsumate semanticii rituale a textului (Ispas 1993: 571).

Demonstratie a fenomenului aculturatiei motivelor folclorice cu cele religioase
de ordin livresc, scenografia descintecelor inglobeaza spatii beneficiind de o aura
istoricd §i imaginard valorizantd: ,la fintlna lui Adam”, ,la tful lui lordan”, ,la
cimpul Rusalimului”, ,,pe calea lui Avram”, ,,pe drumul lui Traian”, ,in muntii
Sinaiului”, ,in ulita Raiului”. Imaginarul crestin a investit aceste toposuri cu
trasdturile plenitudinii: ,,Si te-oi duce / La tdu lu Liordan, / La fintina lu Rusalim, /
C-acolo apa-i liptoasd, / Iarba-i fruptoasi” (Muslea 1932: 201). in descintece,
toposurile acvatice sugereazd falia dintre lumi, iar fiindecd omul arhaic a tinut si-si
reprezinte frontierele in termeni familiari, boala este exilati: ,,L.a Marea Neagrd / Si
la Marea Rosie, / La Dundre / S$i la Prut...” (Canianu 1999: 197). La valenta
simbolicd a apei ca mediu al transgresiunii se adaugi aici semnele generate de
specificul imaginarului romanesc, pentru care Dunarea, Marea Neagra si Prutul
sunt puncte de frontierd ale cercului etnic dincolo de care se intinde necunoscutul.
De asemenea, stim c4 spiritul arhaic a inchipuit apa ca un obstacol si in acelasi timp
un mediu de comunicare Intre cele doud pirti ale lumii, asa cum demonstreaza
credinta romaneasca in Apa Simbetes.

Toponimia de rezonantd biblic-orientald care apare In descintece este urmarea
unui proces de imprumut cultural sub forma unor stereotipuri ale sacrului, evocind
atit semele departelui, cit si cele ale paradisiacului. Totusi, este important faptul ca
aceastd denominatic specializati se suprapune peste categoriile consacrate ale
spatiului folcloric, care trimit la religia animistd primitive (muntii, apele, cimpii). in
ceea ce priveste specificul crestin al poeticii spatiului, Northrop Frye observa atit
ipostaza spirituald, cit si localizarea empirica a acesteia: ,,impiri'gia lui Dumnezeu
este o lume idealizatd, identicd metaforic cu gridina spirituald a raiului si pimintului
promis, inclusiv cu viitorul pamint promis al lui Israel restaurat §i cu Apocalipsa
Noului Testament” (Frye 1999: 100).

Un exemplu griitor in acest domeniu este procesul de crestinare a creatiilor
folclorice profane. Dintre schimbidrile pe care le presupune aceastd transformare la
nivelul textelor, urmdrite de citre Emilia Comisel, importante sunt doud. Primul

357

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Ioana Repciuc

fenomen este péstrarea plasirii fabulatiei de la inceputul textului intr-un loc sacru
inalt, aga cum se intimpla in colindele profane, insi de data aceasta spatiul respectiv
primeste treptat identificiri crestine (,Sus in poarte raiului/ Sade Maica
Domnului...”). Se observa apoi inlocuirea personajelor mitice sau laice cu cele
crestine (Maica Domnului, Dumnezeu, sfintii) (Comigel 1992: 130). Una dintre
colindele urmdrite de specialisti (fiind descoperitd prima datd de etnomuzicologul
Béla Bartok, In 1914, in judetul Mures) in trecerea ei de la fabulosul pigin la
plasarea In cadru crestin este cea In care un animal sacru coboard dintr-un spatiu
inalt pe pamint, intr-un loc simbolizind tocmai granita dintre profan (uman) si
sacru (divin), si anume Fintina Tarinii; In contextul agrar al colindelor sau al
cintecelor de seceris in care mai apare acest topos, intelegem ci este vorba despre o
sursd a apei fertilizatoare, deoarece stropirea grinelor cu aceastd api de citre Maica
Domnului sau de citre Domnul din Cer are rolul sporirii recoltelor. In alte variante,
acest episod este precedat de trimiterea de citre Dumnezeu a Sfintului Petru sau a
Sfintului Ioan si zideasci o astfel de fintind In cimpul neroditor (Cuceu 2003: 250).
Asa cum imaginarul folcloric a coborit intregul panteon crestin pe pamint, in
speranta de a si-l apropia — ceea ce se intimplase intr-o anumita fazd a religiei
arhaice cu personajele mitice, Fintina Tarinii este o variantd romaneasca, etnicizata
si cu intense valori functionale, a acelei fons vitae regisiti in marea mitologie. Nu
este lipsit de importanta faptul ca aceasta fintina este numita ,,Fintina Cerbului” sau
,»a Cerbilot”, iar personajul mitic venit si ude cimpurile este ,,Muma Cerbilot” sau
,Maica Cerbului” (Cuceu 2003: 139-141). In Tipologia folclorniui, configurati in
functie de rispunsurile primite la Chestionarele lui Hasdeu la sfirsitul secolului al
XIX-lea, se observd cd, in capitolul dedicat locurilor considerate sacre de citre
taranii romani, elementul acvatic domina autoritar; printre acestea se numara
izvoarele, din care oamenii beau sau cu apa cirora se spald pentru a se vindeca de
boli. Apar de asemenea fintini, piraie, vilcele, ,.intilnituri de ape” (Muslea/ Bitlea
1970: 459). Trecerea de la sacralitatea fintinii sau a izvorului la identificarea acestuia
cu un toponim biblic celebru, un hidronim sacru in mentalitatea crestini, este usor
de acceptat in cadrul acestui proces de evolutie.

Apa lordanului apare in toate variantele occidentale §i nu numai ale unui tip de
descintec, menit sd vindece hemoragiile. Flum Jordan este, de fapt, refractia fortei
ilocutionare a naratiunii despre Botezul lui lisus in Iordan, de citre Sfintul Ioan
Botezatorul. Acest tipar incantatoriu nu a patruns in corpusul magic romanesc, nici
mdcar in variante livresti, de circulatie scrisi. E adevarat cd episodul biblic al
Botezului este prezent in texte folclorice legate de sdrbitoarea Bobotezei, un fel de
colinde care au rolul de a readuce in constiinta crestinilor acest moment esential al
istotiei sacre: ,Auzit-am auzit/ Ci s-a niscut Fiul Sfint/ In ieslea boilor,/ In paiele
griului/ In ogrinjii finului/ Si de-acolo s-a luat/ Tot pe drum de miuran/ La apa
lui Tordan/ Si-acolo s-a botezat/ De Ton cel preacurat...” (Bud 1908: 68). Insi si
acest episod a fost supus interventiei imaginarului popular, adaugindu-i-se anumite
elemente strdine de dogma crestind si sublimindu-i-se altele. Este cazul colindelor

358

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Toponime biblice in descintecele romdinesti

in care botezitorul nu mai este loan, ci alti sfinti (Sfintul Ilic) sau chiar o entitate
feminind (Sfinta Maria, Sfinta Duminicd, Maica Domnului) si chiar apa Iordanului
este inlocuitd cu trei riuri sau trei fintini (Comisel 1992: 133). Botezul necanonic al
lui lisus de citre Fecioara Maria consund Insi cu rolul terapeutic al acesteia in
cadrul scenariului simbolic al descintecelor, unde divinitatea feminini realizeaz3
purificarea bolnavului cu apa dintr-un rfu sau dintr-o fintina.

Natura simbolici a fluviului biblic a condus, probabil, la posibilitatea
transfigurarii lui in orice apd curgitoare mai importanta sau chiar in izvoare aflate
in vecinitatea bisericilor. Inci din primele secole crestine, se remarcd aceastd
analogie simbolicd a Iordanului originar cu alte fluvii sau chiar cu marile unde erau
botezati neofitii cu acest prilej (Hidiroglou 1997: 98). In Romania, ,»fintirea cea
mare a apei’, care reprezintd ritual minunea de la lordan si o reactualizeazi, se
poate savirsi, de asemenea, la diverse ape curgitoare si chiar la Dundre sau la mare,
mpentru a fi mai aproape de imprejurdrile istorice si mediul natural al Botezului”
(Cojocaru 2004: 231).

In perceptia imaginarului traditional, spatiul este prin excelenta discontinuu,
eterogen, presdrat cu zone de rupturd, zone-limita in care apar fiinte supranaturale,
pentru a se Infrunta sau pentru a-i ajuta pe oameni. Sursele naturale de apd sunt
spatii prin excelentd ale hierofaniei, In majoritatea culturilor arhaice. Prin urmare,
printr-un proces natural de adaptare, sacralitatea fintinii a fost atagatd, in imaginarul
folcloric, sacralitatii fluviului biblic. In basme, fintina din care eroul este trimis si ia
apa vie se giseste undeva, la izvoarele Tordanului (Saineanu 1978: 333, 340, 363). In
descintecele romanesti, apa neinceputd, element esential in ritul manual realizat de
citre descintdtoare, este adus de la o finting, in anumite conditii rituale. Inainte de
aparitia denominatiei toponimice de origine biblicd, textele folclorice romanesti
sunt presdrate cu identificari spatiale de rezonantd miticd, dintre care mentionam:
,la fintina ai de piatrd,/ Unde curd api-ndatd” (Viciu 1914: 134), ,]a tiu de jin/ Cu
stropcii de mir” (Golopentia 1998: 118), ,la fintina Dzinelor” sau ,.fintina din
codru”. Cele mai cunoscute balade populare romanesti privilegiaza aparitia unui
topos acvatic esential, si anume ,,fintina lind”, apdrutd in locul ciderii mesterului
Manole (,,o fintini lini/ Cu api putind”), dar si spatiu ales de citre ciobanul din
Miorita ca loc de ingropare (,La fintind-n stind/ Unde-i apa lin”). In concluzie, nu
este dificil de iInteles procesul de transformare a acestui spatiu intr-unul prin
excelenta edenic, la care ajunge Maica Domnului, conform textului colindelor: ,,La
mijlocul plaiului/ La fintina raiului” (Viciu 1914: 38). Afilierea la fintina miticd a
unor motive originare in crestinismul popular apare ca o confirmare a simbiozei
motivelor pigine cu cele crestine: ,,L.a mijlocul holdelor/ Este-o lini s-o fintind/ Si
scara lui Dumnezdu/ Care sue §i scobord/ La Maica Precista-n poli...” (Ispas/
Briiloiu 1998: 272).

Vestitul fluviu oriental In care s-a realizat Botezul apare, desigur, in colinde
religioase, fapt datorat §i existentei, in repertoriul folcloric romanesc, a unor
colinde de Boboteazi, dupd modelul celor cintate cu ocazia Criciunului, probabil si

359

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Ioana Repciuc

ca urmare a vechii suprapuneri a celor doud sirbitori, in primele secole crestine. In
afara de mentionarea fluviului biblic in episodul Botezului, citeva colinde
transilvinene ne indicd un raport intre respectivul fluviu si Adam. Este vorba
despre o variantd a povestirii apocrife despre moartea lui Adam, care, asemenea
ciobdnagului din Miorita, isi exprima dorinta de a fi ingropat ,,la pardul Geanului/
Apa lordanului” (Viciu 1914: 81). Trei sunt posibilele surse, care, imbinate sau nu,
ar fi putut sd creeze o astfel de interpretare in creatia populari. Prima este motivul
apocrif al zapisului dintre Adam si Satana, ingropat sub o piatrd de pe fundul
Iordanului. Moses Gaster remarcd patrunderea acestui motiv in poemul de
circulatie folclorica Versul lui Adam sau Cintecul lui Adam. Originea acestei idei se
regiseste in versiunile latine si grecesti ale 1Zefii lui Adam i a Evei, considerat de
N. Cartojan de origine sabeicd (Cartojan 1974: 70); un episod important al acestei
legende apocrife este momentul ispasirii pacatului primordial de citre cei doi
protagonisti ai Genezei in apele Iordanului si ale Tigrului. O a treia influentd poate
fi Inregistratd In legenda locului ingroparii lui Adam, situat nu in fluviul biblic, ci la
baza dealului Golgotei, acolo de unde a fost eliberat de citre lisus in momentul
Ristignirii §i asimilat, potrivit altor legende apocrife, locului Creatiei, veritabil
»Munte sacru” si axis mundi (Eliade 1937: 35). Cartea populard Lemmnul crucii explica
legitura dintre locul ingropdrii si, respectiv, Sfinta Cruce, si lemnul ingropat in
apele lordanului de citre primii oameni (Cele mai vechi cargi 2001: 195-196; Marian
1994: 161-162).

Insd memoria colectivd nu poate opera cu un volum atit de mare de informatie
narativd, din surse atit de variate. Prin urmare, este posibil ca asocierea fluviului
care curge pe teritoriul Tarii Sfinte cu parintele strimosesc sa reprezinte ultima faza
a unui lung proces de restringere a bogatului material epic. Paralel cu uitarea
surselor, a avut loc si esentializarea semanticii rituale a acestei asocieri. Spatiul atit
de prezent in descintece denumit prin sintagma ,,la fintina lui Adam,/ La pitiul lui
Tordan” ajunge si identifice o zond hierofanicd, asimilatdi cu prezenta apei
neincepute si a caracterului edenic, otiental : ,,Plecai si mersei/ P-o cale, p-o
cirare/ Spre soate rdsare,/ La fintdna lui Adam,/ La pitiul lui Iordan...”
(Piasculescu 1910: 113). A contribuit aici o notd de intersectie a imaginarului spatial
arhaic cu a celui crestin, si anume imaginea arhetipald a unei fintini situate in
centrul Paradisului, de la care pornesc sau spre care converg cele patru fluvii
edenice (Facerea 2: 9,10), repere cosmografice esentiale: Tigrul, Eufratul, Fisonul si
Gheonul. Sacralitatea acestor patru mari ape curgitoare este reflectatd In
capacitatea lor purificatoare?, dar si de a delimita spatiul uman de cel suprauman.
Exorcisme manuscrise confirma forta apotropaicd a acelor patru fluvii:
,»Opriscu-te, dievole, cu cele 4 riuri ce ies din raiu, Fison, Ghion, Tigar, Efrat, ce

2 Vezi reteta populari de vindecare prin bautul apei de pe un vas pe care sunt inscrise numele celor
patru mari fluvii (Eliade 1939: 309). Eliade crede cd aceastd credintd religioasi apartine unei
cosmo-medicini arhaice, de origine culti.

360

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Toponime biblice in descintecele romdinesti

incungiurd pamintul §i toatd lume, sd n-aibi putere pre munca crestinilor!” (ms. 10
BAR Cluj, Timotin 2010: 245).

Lipsite de intreaga lor Incircdturd semanticd, toponimele biblice au trecut
printr-un proces de concretizare, in cadrul mentalitatii populare romanesti. Ele au
fost transformate conform cerintelor rituale, magice ale textelor in care erau
integrate, si chiar ale specificului sistemului toponimic romanesc. Pornind de la
ocurenta acestor toponime in texte folclorice diverse, putem spune cid doud sunt
tipurile de sintagme denominative prin care limbajul popular a inlocuit toponimul
clasic: sintagme sintetice cu determinantul In genitiv (,apa lordanului”, ,,cimpii
Rusalimului”) si sintagme analitice, formate din termeni nominali (substantive
denumind forme de relief) in raport de determinare exprimat prin articol (,piriul
lui Iordan”, ,fintina lui Adam”). Acest tip de denominatie toponimicd este
considerat de catre specialisti o forma primard a existentei numelor de locuri
(Moldovanu 1993: 89). Desi procesul de creare a numelor topice se tealizeazi, in
sensul sau natural, prin transformarea sintagmelor analitice in sintagme sintetice, in
cazul acestui fenomen de aculturatie, considerdm ci sensul transformdrii a fost cel
opus; initial, semantica toponimelor imprumutate a fost reconfirmati prin
introducerea, Intr-o sintagma, a denumirii obiectului sociogeografic, reclamata de
structura de profunzime a textului ritual (apd, cimpie, munte), alaturi de toponimul
sacru, pentru ca intr-o faza ulterioard, sintagmele sintetice si se transforme in
sintagme analitice, prin inlocuirea numelui topic cu un nume de persoani. Ideea de
apartenentd, subliniatd in sintagmele analitice prin articolul posesiv genitival, era in
consens cu sistemul dominarii acestor zone sacre de citre forte sacre, uneori
personalizate §i afiliate unor instante supranturale, in imaginarul mitico-magic. Este
o reminiscentd a religiei animiste, care transforma obiectele sociogeografice din
naturd in purtitoare ale unui spirit. Este posibil ca acest proces si fi fost stimulat
de existenta, in memoria colectivd, a unor istorii apocrife care legau direct
topografia simbolicd testamentard cu figura parintilor strimosesti (,fintina lui
Adam”), asa cum am incercat sa demonstram mai sus. Pierderea treptata a legiturii
cu toponimul de provenienta a condus la variante de sintagme analitice in care se
renuntd si la mentionarea personajului biblic; intr-un descintec de desficut, numele
proptiu repetat constant in repertoriul magic este inlocuit cu un altul, ales din
ratiuni fonetice, de pistrare a rimei: ,,Pe cdrarea lui Iordan/ La fintina lui
Bogdan...” (Pisculescu 1910: 127). O altd variantd ce ilustreaza procesul
desemantizdrii apare intr-un descintec de deochi; aici, Maica Domnului il spald pe
bolnav ,,in apa lui Irod” (Tocilescu 1981: 184). Preferinta imaginarului popular
pentru astfel de nume topice analitice se reflectd in incercarea de rdminere in planul
numelor proprii biblice, in sintagme de evocare stranie a plenitudinii paradisiace:
,Pa la ritu lui Pilat,/ Unde-i pomu rimurat,/ La trupind jeminat...” (Biltiu 2010:
95). Nu lipseste nici consacratul simbol biblic-popular al abundentei, in care este
dus bolnavul de deochi de citre ,,Maica Bunavestire™: ,,si-n brate-1 lua/ Si-n poald lui
Avram l-azvitleal” (Ridulescu-Codin 1986: 545).

361

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Ioana Repciuc

Codul simbolic veterotestamentar este reluat si prin alte repere care apar in
descintecele romanesti si universale. De exemplu, Ierusalimul nu mai este perceput
ca orasul sfint, ci ca un sinonim ritual pentru un teritoriu paradisiac, gradina
Edenului. Totusi, Ierusalimul, asociat cu alte diverse forme de relief (munti,
dealuri) nu trimite in mod constant la ideea de benefic §i aceasta este noutatea pe
care o indicd descintecele romanesti. Ambivalenta topografiei biblice din descintece
a fost integratdi de Mircea Eliade in dialectica paradoxald a spatiului sacru —
accesibil si inaccesibil, unic si transcendent (Eliade 1992: 351). In astfel de spatii
identificate prin toponime biblice, agentii malefici sunt trimisi de catre
descintitoare, pentru ca fiinta umand si ramind sinatoasd. De pilda, joimadritelor 1i se
sugereaza ca ,,ard Muntii Sinaii”, ceea ce le face sa se indepirteze din sfera umanai a
satului (Bernea 2009: 82). In cercetarea descintecelor roménesti, s-a observat
»trimiterea bolii in spatiul mitic (nonuman, anormal)”, , habitat (considerat de om)
specific pentru aceste duhuti” (Olteanu 1998: 294-295), raportind aceastd imagine
poetici la un ,niciodata” al intoarcerii bolii. In ceea ce priveste semnificatia
,ocurilor bune” si a ,,Jocurilor rele” in geografia mitologicd a tiranului roman, am
semnalat aparitia ,,semelor configurative ale imaginii spatiului propice inglobarii
raului — marginalitatea, depdrtarea, lipsa oricarei forme normale, cotidiene de viatd,
Imprastierea, neputinta intoarcerii inapoi’, a unor ,spatii indepdrtate luate din lumea
biblica, marcind puternic orizontul cultural al subiectilor: Muntele Sinaiunlui sau
Marea Rogie” (Burghele 2000: 248-249).

Muntii Sinai apar ca un spatiu liminal raportat la fiinte din sfera sacrului (bun
sau rau) intr-un exorcism care a circulat intens In cultura populari europeani.
Identificatd de citre Hasdeu printre ,textele mihicene”, Rugdcinnea de scoatere a
dracului este un exorcism impotriva frigurilor sau a dracului din ape. in prima variantd
prezentatd de Hasdeu, se povesteste ca Sfintul Sisinie era agezat pe muntele Sinaza.
In variante bogomilicd slava, Sfintul Sisinie st lingd Marea Rosie, pe un stilp de
piatri (Hasdeu 1879: 265). Exorcismul de provenientd bizantini §i ebraica timpurie
povesteste aparitia a trei ingeri (in locul Sfintului Sisinie din varianta in limba
romani) care, mergind pe Muntele Sinai, intilnesc un demon (Kiechkefer 1990: 72).
Aparitia acestui toponim in descintecele din traditia orald are rolul de a preciza
semnificatia pe care o primeste muntele biblic in context folcloric; intr-un
descintec din judetul Silaj, ,,Maica Sfintd” le trimite acolo pe cele ,,noud fete
lepadate”: ,,Meret in muntele Sinaiului,/ Ci acolo ieste un peste vinit...” (Burghele
1999: 65). Desigur, prezenta unui exponent al faunei acvatice intr-un peisaj muntos
indicd o eventuald mutatie semanticd in respectivul tipar magic. In aceeasi zond
etno-folcloricd, regdsim un text avind un scenariu aseminitor, insd de data aceasta
semnificatia este conforma logicii ritului; apare aici un cunoscut hidronim biblic:
,,Ci vd ducet la Marea Rosie,/ Ci acolo ieste/ Un laur-balaur,/ Cu sinje di aur...”
(Ibidem: 68). Exilarea bolilor in mari, sub dominatia unor fapturi fantastice, este un
motiv functional des intilnit in descintecele romanesti, aga cum a demonstrat
profesorul Petru Caraman (Caraman 1988: 298-301), subliniind de asemenea

362

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Toponime biblice in descintecele romdinesti

frecventa hidronimului romanesc, Marea Neagri, in creatii rituale.

In ceea ce priveste esenta beneficd a cetatii sfinte, lerusalimul vine sa
inlocuiascd §i sd sublinieze sintagme care denumesc teritoriul paradisiac. Maica
Domnului plimbindu-se, conform scenariului simbolic al colindelor, ,,pe sub poala
cerului” sau ,,dinaintea raiului”, deci prin localiziri fabuloase, marcind deopotriva
caracterul de distantd si de fabulos, va ajunge si-si caute fiul ,,Colo-n sus, mai sus,/
Sus la Rusalim” (Marian 1904: 289). Folclorul romanesc pastreaza incd semnificatia
originard a lerusalimului, cea de orag, in variante adaptate mentalititii sociale
populare romanesti, in colinde apropiate incd de textul religios, care vorbesc despre
cdutarea familiei sfinte de citre Irod, prin soli trimisi ,,sus In tirg la Rusalim”
(Pavelescu 2005: 113). De la sensul siu de spatiu privilegiind intilnirea fiintei
umane cu planul divin, Ierusalimul devine, in descintece, sinonim cu spatiul edenic,
unde protagonistul se intilneste cu lisus si Maica Domnului: ,,81 la Rusalim am
alergat/ Prin prejiuriu/ Rusalimului/ Am incongiurat/ In Terusalim am intrat”
(Golopentia 2006: 216).

Insi dominanti rimine transformarea aproape generald a acestui reper sacru
intr-un tarim al vegetatiei abundente, o oazd mitici spre care se indreapti
personajele caracteristice colindelor sau descintecelor. In texte de plugugor, inceputul
aratului are loc, in consens cu hieratismul acestui moment in viziunea populara, in
,»Cimpul Erusalimului” (Bot 2008: 181) sau ,,in coastele Ierusalimului” (Viciu 1914:
188). Intr-o varianti intens modificati fonetic in urma unui proces de pierdere a
sensului, dar sugerind probabil o raportare la toponimul biblic ,,Galileia”, un
plugusor moldovenesc indici In mod clar rodnicia agrard: ,S-a dus la dealul
Garaleului/ C-acolo-i locul gtiului...” (Datini 2010: 99).

Intr-un nume topic de data aceasta analitic, ,,cimpii lu Rusalim” sunt locul de
unde culeg plante de leac ,surorile lui Lazdr”, asa cum povesteste Legenda Sfintei
Vineri (Cartojan 1974: 202). Iarisi, este necesar si sesizdm aici o probabila tranzitie
a unor clemente dinspre cirtile populare spre texte magice orale, deoarece motivul
culegerii de plante medicinale va trece din legende scrise In descintece in inventarul
occidental (Eliade 1992: 277). In corpusul anglo-saxon, descintecul cunoscut in
literatura de specialitate cu titlul ,, The Three Good Brothers” are In centru
povestirea apocrifd a lui lisus, care-i trimite pe ,,cei trei frati buni” sd culeagi, de pe
Muntele Mislinilor, plante terapeutice care si-i vindece rinile (Forbes 1971: 313).
Mai aproape de varianta legendei care a circulat in literatura veche romaneasca este
un descintec avind in centru alte trei fipturi mitice, de data aceasta niste instante
feminine; descintecul-tip ,,The Three Marys”/ ,Les Trois Maries”, prezent in
inventarul francez sau in cel britanic, redd momentul din Marcu 15:1 in care cele
trei femei sfinte vin la mormintul lui lisus. Desi tema nu a prezentat interes in
folclorul magic romanesc, totusi, un descintec din antologia lui Artur Gorovei pate
sa indice reminiscenta locului de Inmormintare a lui lisus in imaginarul magic
romanesc: ,,A plecat noud frati/ In noua sate,/ Cu noud cutite/ Ascutite,/ La
mormintul lui Dumnezeu,/ S4 sape,/ Si-1 dezgroape...” (Gorovei 1931: 238).

363

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Ioana Repciuc

in conceptia tdranilor romani, dupa chestionarele lui Nicolae Densusianu,
aceste toponime biblice reflecti idei cosmografice despre centrul Piamintului.
Astfel, Ierusalimul se giseste ,la mijlocul pdmintului” sau ,acolo e drumul
soarelui”. In acelagi centru al lumii se gasesc ,,casele lui David”, ,,mormintul lui
Cristos”, ,,muntele Golgota” sau ,,capul lui Adam” (Fochi 1976: 81-82), viziune
folclorica asupra unor idei testamentare (lezechiel 47, Apocalipsa 22). Intilnirea acestei
identitdti cosmocentrice, alaturi de cea limitrofa, din textul magic, este motivata de
ideea, in imaginarul mitico-magic, a centrului ca limitd. Pornind de la mitologia
Hestiei, consideratd la vechii greci atit centrul pamintului, cit si locul in care se
realiza comunicarea oamenilor cu zeii, Aristotel va sublinia In De Caelo analogia, in
imaginatia ancestrald, a centrului cu limita exterioara. Prin urmare, lordanul,
Ierusalimul, Muntii Sinai, in semnificatia lor contextuald, din descintecele
romanesti, imbini vechea functie de centru sacru al crestinismului cu cea de limitd
periculoasi si tentanta deopotrivd pentru experientele hierofanice ale fiintei umane.

Bibliografie

Bernea, Ernest, Sociologie si etnografie romdineasca. Ordinea spirituald, Text ingrijit si
stabilit de Rodica Pandele, Editura Vremea, Bucuresti, 2009.

Biltiu, Pamfil, Biltiu, Maria, Calendarul popular, N olamul 11. Obiceinrile toamnei si iernii,
Editura Ethnologica, Baia Mare, 2010.

Bot, Nicolae, Studii de etnologie, Editie de Ioana Bot si Ileana Benga, Casa Cartii de
Stiinta, Cluj-Napoca, 2008.

Bud, Tit, Poezii populare din Maranmures, Bucuresti, 1908.

Burghele, Camelia, Descintece terapentice populare din Sdlaj, Zalau, 1999.

Idem, In numele magiei terapentice, Bditura Limes, Zalau, 2000.

Canianu, Mihail, S#udii 5i culegeri de folclor romanesc, Editie ingrijitd de Al. Dobre si
Mihail M. Robea, Cuvint inainte de Dan Horia Mazilu, Studiu introductiv de
Al Dobre, Glosar, indice si bibliografie de Mihail M. Robea, Editura Minetva,
Bucuresti, 1999.

Caraman, Petru, Le reflet de la mer dans le folklore ronmain et la continuité ininterrompue des
roumains en Dobrondja, In Studii de folclor, vol. 11, Editie ingrijitd de Viorica
Sidvulescu, Studiu introductiv si tabel cronologic de lordan Datcu, Editura
Minerva, Bucuresti, 1988.

Cartojan, N., Cartile populare in literatura romaneasca, Nol. 1. Epoca influentei sud-siave,
Editura Enciclopedici, Bucutesti, 1974.

Cele mai vechi cdrfi populare in literatura romdnd, Editie de Maria Stanciu-Istrate,
Emanuela Timotin, Liliana Agache, vol. V, Editura Fundatiei Nationale pentru
Stiinta si Arte, Bucuresti, 2001.

Cojocaru, Nicolae, Traditii la cultul crestin. Din perioada primard pind astazi, Editura
Lidana, Suceava, 2004.

364

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Toponime biblice in descintecele romdinesti

Comisel, Emilia, Colindele religioase. Incercare de tipologie literar-mnzicald, in vol. Imagini si
permanente in etnologia romdaneasca. Materialele Primului simpozion national de etnologie,
Editura ,,Stiinta”, Chisindu, 1992, p. 129-134.

Cuceu, Maria, Ritualul agrar al cununii la seceris. Studin etnologic, Presa Universitard
Clujeana, Cluj-Napoca, 2003.

Datini de pe meleaguri iesene, Antologie si cuvint inainte de prof. Adrian Ardeleanu,
PIM, Iasi, 2010.

Dowden, Ken, Ewuropean Paganism. The realities of cult from antiquity to the Middle Ages,
Routledge, London & New York, 2000.

Eliade, Mircea, Cosmologie §i alchimie babiloniand, Editura Vremea, Bucuresti, 1937.

Idem, Cirtile populare in literatura romand, in ,,Zalmoxis. Revista de Studii Religioase”,
vol. I-11I (1938-1942), Publicati sub directia lui Mircea Eliade. Volum editat de
Eugen Ciurtin, lasi, Editura Polirom, 2000, p. 307-313.

Idem, Tratat de istorie a religiilor, Prefatd de Georges Dumézil, Traducere de Mariana
Noica, Editura Humanitas, Bucuresti, 1992.

Fochi, Adrian, Datini si eresuri populare de la sfirsitul de secolului al XIX-lea. Rdspunsuri la
chestionarele lni Nic. Densusiann, Editura Minerva, Bucuresti, 1976.

Foschia, Laurence, La réutilisation des sanctuaires paiens par les chrétiens en Grece continentale
(IVe-V1le 5.), in ,,Revue des études grecques”, 113 (2000), Paris, p. 413-434.
Forbes, Thomas R., VVerbal Charms in British Folk Medicine, in ,,Proceedings of the

American Philosophical Society”, Vol. 115, No. 4 (Aug. 20, 1971), p. 293-316.

Frye, Northrop, Marele Cod. Biblia si literatura, Traducere de Aurel Sasu si loana
Stanciu, Editura Atlas, Bucuresti, 1999.

Golopentia, Anton, Romidinii de la est de Bug, volumul al Il-lea, Volum editat, cu
introducere, note si comentarii de Sanda Golopentia, Editura Enciclopedici,
Bucuresti, 20006.

Golopentia, Sanda, Desire Machines. A Romanian Love Charms Database, Editura
Fundatiei Culturale Romane, Bucuresti, 1998.

Gorovel, Artur, Descintecele romanilor. Studin de folklor, Bucuresti, 1931.

Hasdeu, Bogdan Petriceicu, Cdrtile poporane ale romanilor in secolul X1'1 in legaturda cu
literatura poporand cea nescrisd. Studin de filologie comparativd, Bucuresti, 1879.

Hidiroglou, Patricia, Apa divind si simbolistica ei. Esen de antropologie religioasd, Traducere
de C. Litman, Editura Univers Enciclopedic, Bucuresti, 1997.

Ispas, Sabina, Holy Land Image in the Romanian Folklore, in ,Revista de Etnografie si
Folclor”, tom 38, nr. 6, Bucuresti, 1993, p. 567-579.

Ispas, Sabina, Briiloiu, Constantin, Sub aripa cernlni, Editura Enciclopedici,
Bucuresti, 1998.

Kieckhefer, Richard, Magic in the Middle Ages, Published by Cambridge University
Press, 1990.

Marian, Simeon Florea, Iegendele Maicii Donmului, Editura Academiei, Bucuresti, 1904.

Idem, Sdrbdtorile la romani. Studin etnografic, vol. 1, Editie ingrijita si introducere de
Iordan Datcu, Editura Fundatiei Culturale Romane, Bucuresti, 1994.

365

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)



Ioana Repciuc

Meyer, Marvin, Richard Smith, Ancient Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power,
New Jersey, Princeton University Press, 1999.

Moldovanu, Dragos, Motive crestine in toponimia Moldovei, in ,,Teologie si Viatd”, serie
noud, anul 111 (LXIX), nr. 4-7, aprilie — iulie, 1993, p. 84-110.

Muslea, lon, Cercetdri folclorice in "Tara Oagului, in ,,Anuarul Arhivei de Folclot”, 1 (1932).

Muslea, lon, Bitlea, Ovidiu, Tipologia folcloruiui din raspunsurile la chestionarele lni B. P.
Hasden, Editura Minerva, Bucuresti, 1970.

Olteanu, Antoaneta, Ipostaze ale maleficulni in medicina magicd, Editura Paideia,
Bucuresti, 1998.

Olsan, Lea T., Charms and Prayers in Medieval Medical Theory and Practice, In ,,Social
History of Medicine”, vol. 16, nr. 3, 2003, p. 343-366.

Pavelescu, Gheorghe, Colinde din Transilyania, Volum ingrijit de Maria Bocse si Ligia
Mihaiu, Centrul Judetean pentru Conservarea si Promovarea Culturii Traditionale
Cluj, Cluj-Napoca, 2005.

Pisculescu, Nicolae, Literaturd populard romaneased, Socec, Bucuresti, 1910.

Pop, Dumitru, Temeiuri crestine in geneza §i evolutia culturii populare, in vol. Imagini si
permanente in etnologia romaneascd. Volum editat de Vasile Vetisanu, Nicolae
Demcenco, Sabina Ispas, Editura Stiinta, Chisinau, 1992, p. 311-317.

Ridulescu-Codin, C., Literaturd populard, 1. Cintece si descintece ale popornlui. Cu 50 de
arii populare, Bditie criticd de Ioan Serb si Florica Serb, Studiu introductiv de
Dan Simionescu, Editura Minerva, Bucuresti, 1986.

Sotinel, Claire, Les lienx de culte chrétiens et le sacré dans I'"Antiquité tardive, in ,,Revue de
I’histoire des religions”, nr. 4, 2005, p. 411-434.

Sdineanu, Lazdr, Basmele romdine in comparatinne cu legendele antice clasice si in legaturd cun
basmele popoarelor invecinate si ale tuturor popoarelor romanice. Studiu comparativ, Bditie
de Ruxandra Niculescu, Prefatid de Ovidiu Birlea, Editura Minerva, Bucuresti,
1978.

Timotin, Emanuela, Descintecele manuscrise romdanesti (secolele al XV'II — al XIX-lea),
Editie criticd, studii lingvistice si filologice, Editura Academiei, Bucuresti, 2010.

Tocilescu, Gr., N. Tapu, Materialuri folcloristice, vol. 111, Editie ingtijitd de lordan
Datcu, Editura Minerva, Bucuresti, 1981.

Vauchez, Andté, Spiritualitatea Evului Medin occidental: secolele V'111-X1I, Traducere de
Doina Marian si Daniel Barbu, Postfatd de Daniel Barbu, Editura Meridiane,
Bucuresti, 1994.

Viciu, Al., Colinde din Ardeal, Socec, Bucuresti, 1914.

366

BDD-A19587 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 14:51:15 UTC)


http://www.tcpdf.org

