
 

326 

 
 
 

ALEGOREZA BIBLICĂ ÎNTRE LEGITIMARE ŞI CONTESTARE 
 
 

PROF. DR. MIHAELA PARASCHIV  
Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi 

mihaelaparaschiv_clasice@yahoo.com 
 
 

Résumé: L’exégèse biblique, qui, d’une certaine manière, emprunte tant à l’ exégèse 
d’Homère et des mythes grecs, a été chez les Pères, tour à tour, validée ou contestée, 
selon leur opinion sur l’allégorie  comme procédé d’interprétation. Les plus honnêtes 
d’entre eux ont reconnu  leur dette sur ce point à l’égard des commentateurs d’ 
Homère, en légitimant ce mode de lecture appliqué aux récits bibliques; la réticence de 
certains Pères à l’égard de l’ exégèse allégorique des textes bibliques s’explique par leur 
souci de préserver l’historicité du texte sainte que l’abuse de l’allégorie risquait le réduire 
au statut de ‘fable’ du mythe grec. Dans cet article nous essayons de présenter 
brièvement les opinions des Pères sur l’exégèse allégorique.  
Mots-clés: l’allégorie, l’exégèse biblique, la typologie. 

 
Deşi procedeul indicat de el era cunoscut şi folosit cu mult înainte, termenul 
a*llhgoriva apare în secolul I a.C., devenind, după informaţia lui Plutarh, un 
echivalent al precedentului u&povnoia1, fără a-l scoate pe acesta cu totul  din uz2. Sub 
aspect etimologic, sensul verbului a*goreuvein ‘a vorbi în public’ este inversat de 
elementul prefixal a*ll-(<a!llo", h, o – altul), astfel că a*llhgoriva ajunge a desemna 
în tradiţia retorico-gramaticală modalitatea auctorială de a atribui simbolic unui 
termen o semnificaţie diferită de cea literală3. La fel ca u&povnoia, prin extensie 
semantică, a*llhgoriva va desemna şi actul interpretativ prin care sunt lămurite 
semnificaţiile ascunse ale unui text, astfel că, prin cele două accepţii ale sale, 
termenul făcea referire fie la modul de emitere a mesajului, fie la modalitatea lui de 
receptare; se poate vorbi, prin urmare, de o alegorie expresivă sau stilistică şi de o 

                                                 
1 PLUTARH, Moralia, 4, 19 E, în Plutarque, Oeuvres morales, VII, 1, Text et trad. Jean Dumortier, Les 

Belles Lettres, Paris, 1975: tai'" pavlai mevn u&ponoivai" a*llhgorivai" deV nu'n legomevnai" (hyponoiai sunt 
denumite acum allegoriai). 

2 Vide JULES PEPIN, Mythe et allégorie. Les origines grecques et les contestations judéo-chrétiennes, Paris, 1976, 
p. 85-92; F. MONTANARI, „Hyponoia e allegoria: piccole considerazioni preliminari”, în Studi offerti 
ad Anna Maria Quartiroli e Domenico Magnino, Pavia, 1987, p. 11-19; M. SIMONETTI, „Ancora su 
allegoria e termini affini in alcuni scrittori greci”, în Anali di storia dell’esegesi, 8/2 (1991), p. 373-375. 

3 Vide ANGUS FLETCHER, Allegory: The Theory of a Symbolic Mode, Itaca, Cornell U.P.,1964, p. 12; PAOLO 
CANETTIERI, Dizionario di metrica e retorica, Roma, 2009, s.v.: „allegoria e una figura retorica per cui l’autore 
assegna ad un termine del discorso un significato nascosto, diverso da quello letterale”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:09 UTC)
BDD-A19585 © 2011 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alegoreza biblică între legitimare şi contestare 

 327

alegorie interpretativă sau exegetică 4. Ca practică exegetică, u&povnoia începe a fi folosită 
în secolul al VI-lea a.C. pentru comentarea lui Homer şi apărarea lui de atacurile 
celor ce-i reproşau turpitudinile atribuite zeilor; ea va fi contestată de Platon, 
Aristotel şi de şcoala alexandrină, dar va fi legitimată şi perpetuată de şcoala stoică, 
iar în antichitatea tîrzie de cea neoplatonică5. Theagenes din Rhegium, Anaxagoras, 
Krates din Malos, Pseudo-Heraklites, Plotin, Porphyrios au încercat să afle la 
Homer, sub forma mitului, o învăţătură profundă, o cugetare filosofică absconsă6, 
din convingerea că Homer nu istoriseşte nimic indecent cu privire la zei, că nu se 
face vinovat de impietate. Contestarea cea mai vehementă a aplicării exegezei 
hyponoice la lectura ficţiunilor homerice  îi este atribuită lui Platon, cunoscută fiind 
afirmaţia sa că povestirile homerice „interpretate sau nu prin hyponoiai” (Republica, 
II, 378e – ou!t’e*n u&ponoivai" pepoihmevna" ou!te a#neu u&ponoiw'n) sunt la fel de 
imorale. Platon contestă, prin urmare, legimitatea recursului la alegorie pentru a-l 
apăra pe Homer de impietate, cu toate că el însuşi devine un alegoret atunci cînd 
încearcă să atenueze sensul odios al unor povestiri sau să explice numele unor zei, 
cum o face în dialogurile Timaios şi Kratylos; în disertaţia a VI-a a comentariului  la 
Politeia lui Platon, consacrată apărării lui Homer, Proclos susţine că acesta i-a 
inspirat lui Platon principiile artei mimetice şi ale speculaţiei filosofice, idee pe care 
o împărtăşea şi Pseudo-Longinus, care-l considera pe Platon „cel mai homeric 
dintre toţi scriitorii”7. Au existat şi după Platon contestatari ai abuzului de alegorie 
în comentarea lui Homer: gramaticii alexandrini au denunţat această manieră de a 
forţa textul homeric să spună altceva decît spune, practicînd ei înşişi o exegeză 
homerică cu caracter filologic, în virtutea principiului atribuit lui Aristarh din 
Samotrake că  Homer trebuie explicat prin Homer8.  

În opinia lui Jean-Noël Guinot, este evidentă îndatorarea exegezei alegorice 
biblice faţă de cea homerică, întrucît Philon din Alexandria, a cărui influenţă asupra 
exegezei patristice a fost considerabilă, a cunoscut şi preluat modelul alegorezei 
greceşti, atribuind Scripturilor sensuri metafizice şi spirituale similare celor aflate de 
Plotin şi Porphyrios în poezia lui Homer şi în miturile greceşti9. În funcţie de 
apartenenţa lor la mediul alexandrin sau antiochian, părinţii greci ai Bisericii au 

                                                 
4 J. WHITMAN, Allegory. The dynamics of an ancient and medieval technique, Cambridge, 1987, p. 1-11, distinge 

compoziţia alegorică de interpretarea alegorică. 
5 Vide PHILIP ROLLINSON, Classical Theories of Allegory and Christian Culture, Pittsburgh, 1981, p. XI; J. 

PEPIN, op. cit., p. 97-101. 
6 Cf. F. BUFFIÈRE, Les mythes d’Homere et la pensée grecque, Paris, 1956, p. 596-616; J. TATE, „One the 

history of allegorism”, în Classical Quaterly, 28 (1934), p. 105-114; P. GIANNANTONIO, „L’allegoria in 
Grecia e Roma”, în Vichiana, 5 (1968), p. 3-40. 

7 PROCLUS, Commentaire sur la République, Trad. et notes par A. J. Festugière, T. I, Vrin-CNRS, Paris, 
1970, p. 213; PSEUDO-LONGINUS, PeriV u@you", XIII, 3, în LONGINUS, On the sublime, D. A. Russel (ed.); 
Oxford, 1964; JEAN-FRANÇOIS MATTEI, Platon et le miroir du mythe, Quadrige, Paris, 2002, p. 7-8. 

8 Vide J. PEPIN, op. cit., p. 168-172. 
9 JEAN-NOËL GUINOT, „L’exégèse allégorique d’Homere et celle de la Bible sont-elles également 

légitimes?”,  în Auctores nostri. Studi e testi di letteratura cristiana antica, 2, Edipuglia, Bari, 2005, p.101. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:09 UTC)
BDD-A19585 © 2011 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Mihaela Paraschiv 

 328

recurs mai mult sau mai puţin la exegeza alegorică, legitimînd-o sau contestînd-o; ei 
cunoşteau cele două tipuri de alegorie10, expresivă şi interpretativă, şi, în func�ie 
de ocurenţele uneia sau alteia în opera lor, se poate deduce implicit şi cuantumul de 
aderenţă la cea din urmă, aşa cum şi  la părinţii latini ai Bisericii se poate identifica 
o optică permisivă sau restrictivă în această privinţă. Comentatorii Scripturii, la fel 
ca cei ai lui Homer, s-au confruntat cu unele dificultăţi şi aporii ce trebuiau 
rezolvate pentru păstrarea  caracterului sacru al textului biblic. S-ar putea observa o 
anume corespondenţă, în acest sens, între Problhvmata  &Omhrikav a lui 
Pseudo-Heraklites, &OmhrikaV zhthvmata a lui Porphyrios şi acele  *Erwthvsei" kaiV 
dialuvsei" (Quaestiones et responsiones) ale părinţilor greci şi latini. Vom urmări pe 
scurt, în cele ce urmează, opiniile celor mai importanţi dintre ei cu privire la 
alegoreza biblică. 

La P h i l o n  d i n  A l e x a n d r i a, în cele aproape 50 de atestări ale termenului 
a*llhgoriva este prevalentă accepţia de alegorie interpretativă, considerată 
fundamentală pentru înţelegerea textelor biblice11; el o acreditează afirmînd că în 
absenţa ei este imposibilă receptarea a ceea ce ţi se înfăţişează (Legitimitas allegoriae 3, 
4: ei* dev mhV a*llhgorhvseiev ti", a*duvnaton paradevxasqai toV prokeivmenon) şi că 
unele tipuri de imagini biblice invită expres la o interpretare alegorică (De opificio 
mundi, 157: deivgmata tuvpwn e*p ’a*llhgorivan parakalou'nta), idee din care Ioan 
Chrysostomul va face condiţia sine qua non a alegorezei biblice. 

C l e m e n t  d i n  A l e x a n d r i a  privilegiază alegoria expresivă, evidenţiind 
sistematic prezenţa ei în Scripturi, iar puţinele sale referiri la alegoria interpretativă o 
vizează doar pe aceea a filosofilor păgîni (e.g. în Strwmatei'" 5, 8, 50 menţionează 
interpretarea alegorică dată de pitagoreici cîinilor Persephonei ca fiind planete). 

La O r i g e n e s  există o incontestabilă preferinţă pentru alegoria interpretativă, 
a cărei legitimitate o fundamentează în lucrarea KataV Kevlsou, mai cunoscută sub 
titlul latin Contra Celsum. Lucrarea este o replică tîrzie la atacurile filosofului grec 
Kelsos (lat. Celsus), care contesta creştinilor recursul la alegoreză, sub pretextul că 
textele Scripturii erau de o extremă simplitate, astfel că autorii lor nu pot fi bănuiţi 
de intenţia de a introduce semnificaţii ascunse, iar interpretarea practicată de unii 
autori creştini din şcoala alexandrină încearcă doar să mascheze caracterul imoral al 
povestirilor biblice (Contra Celsum 4, 49-50). Replicîndu-i lui Kelsos, Origenes 
critică, la rîndul său, lectura alegorică a miturilor greceşti, care, în opinia sa, era o o 
încercare de a face respectabile istorisirile mitice şi de a justifica obscenităţile 
conţinute în ele12. El insistă asupra istoricităţii povestirilor biblice, în contrast cu 
caracterul ficţional al celor mitice şi, în celebra sa refutatio, ţine să-i argumenteze lui 
                                                 
10 Vide M. MARIN, „Per una riscoperta dell’Ars Rhetorica antica”, în Rudiae, 11 (1999), p. 177-184; 

PIETRO RESSA, „I cristiani e I due significati dell’allegoria antica”, în Auctores nostri. Studi e testi di 
letteraura cristiana antica, 1, 2004, p. 149-168. 

11 Vide M. SIMONETTI, op. cit., p. 365, nota 9. 
12 Vide M. FEDOU, „Christianisme et religions païennes dans la Contre Celse d’Origène”, în Théologie 

historique, 81, Paris, 1988, p. 125-139. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:09 UTC)
BDD-A19585 © 2011 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alegoreza biblică între legitimare şi contestare 

 329

Kelsos că alegoreza biblică este îndreptăţită de însuşi caracterul istoric al alegoriilor 
interpretate, în timp ce miturile greceşti, „în prezenţa sau în absenţa alegoriilor” 
(ei!t ve*n u&ponoivai", ei!te cwriV" u&ponoiw'n) rămîn simple fabule. Un prim argument 
origenian este acela că păgînul Numenius, examinînd Scripturile, a constatat că sunt 
pline de semnificaţii alegorice care n-au fost introduse ulterior de comentatori, ci 
conţinute în ele a principio (ibidem 4, 51, 14-28); un alt argument, ce reiterează 
discreditarea platoniciană a miturilor homerice, este acela că, în pofida algorizării 
lor, miturile greceşti rămîn indecente, în timp ce în Scriptură nu există nimic ruşinos 
sau pervers (ibidem 7, 12, 12-15). Pledoaria origeniană pentru legitimitatea 
alegorezei biblice nu minimalizează importanţa acordată de autorul ei literei 
textului, astfel că Origenes poate fi considerat deopotrivă un alegorist şi un 
literalist13. Exegeţii din mediul antiochian îi vor reproşa totuşi lui Origenes şi 
emulilor săi introducerea propriilor cugetări (logismoiv) în interpretarea textului 
biblic; atacurile acestor fideli adepţi ai interpretării istorico-literare a textelor sacre 
acreditează ideea că alegorizarea sistematică a Scripturii riscă să anuleze realitatea 
istorică a povestirilor biblice şi să le reducă la statutul ficţional al miturilor 
greceşti14. Ei preferă explicaţiei alegorice explicaţia tipologică sau figurativă (tuvpo") 
care, păstrînd realitatea istorico-literară a textului, permite şi relevarea unui sens 
care o transcende15. În ce priveşte alegoria expresivă, Origenes îi recunoaşte 
prezenţa în textele profeţilor, făcînd trimitere la formula paulină a@ tinav e*stin 
a*llhgorouvmena (Gal. 4: 24). 

D i d y m o s  c e l  O r b  e convins de necesitatea alegorezei pentru corecta 
explicare a unor pasaje „conform legilor alegoriei” (kataV novmou" a*llhgoriva" care 
justifică prezenţa expresiilor figurate în textele sacre; el face referire şi la adversarii 
exegezei alegorice care numesc alegoriile fie „inepţii” (mwrivai), fie „plăsmuiri” 
(a*naplavsmata – Commentarium ad Psalmos 38, 12, 279)16. 

La B a s i l i u s  d i n  C a e s a r e a  există doar trei ocurenţe ale binomului 
exegetic a*llhgoriva – a*llhgorevw, una cu referire la alegoria expresivă, într-o 
lucrare scrisă la începutul activităţii sale (Contra Eunomium 1, 14, databilă în 363-
364) şi două cu referire la alegoria interpretativă aplicată textelor sacre, metodă cu 
care nu era de acord (Homelia in Hexameron 3, 9, şi 9, 1, scrisă în ultimii ani de viaţă, 
377-378). Basilius precizează că e informat asupra regulilor alegoriei (novmou" 

                                                 
13 Vide JEAN-.NOËL GUINOT, op. cit., p. 107, nota 107; ADRIAN MURARU, „Origen, un faimos 

literalist”, în Studiul introductiv la Origen. Omilii, comentarii şi adnotări la Geneză, Ed. bilingvă, Iaşi, 
Polirom, 2006, p. 97. 

14 Vide JEAN-NOËL GUINOT, „L’éxégétique d’Antioche et ses relations avec Origène”, în Origeniana 
Octava, Vol. II, Éd. L. Perrone, Leuven, 2003, p. 1149-1166. 

15 Vide H. DE LUBAC, „Typologie et allégorisme”, în Revue des Sciences Religieuses, 34 (1947), p. 180-226; 
JEAN-NOEL GUINOT, „La typologie comme système herméneutique”,  în Cahiers de Biblia Patristica, 
2, Strasbourg,1989, p. 1-34; H. CROUZEL, „La distinction de la ‘typologie’ et de l’ ‘allégorie’”, în 
Bulletin de Litterature Ecclésiastique, 65 (1964), p. 161-174. 

16 Vide J. TIGCHELER, „Didyme l’Aveugle et l’exégese allégorique”, în Graecitas Christianorum Primaeva, 6, 
Nijmegen, 1977, p. 118-130. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:09 UTC)
BDD-A19585 © 2011 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Mihaela Paraschiv 

 330

a*llhgoriva"), pe care le-a aflat în scrierile celor ce nu acceptă „semnifica�iile 
comune” ale Scripturii (taV" koinaV" e*nnoiva") şi care „au dat fuga la alegorii” (ei*" 
a*llhgoriva" katevfugon) interpretînd vorbele şi distorsionîndu-le, la fel cum 
procedează interpreţii de vise; în încheierea ultimei omilii hexameronale (9, 1), 
contestînd recursul la interpretări personale cu pretenţii exegetice, Basilius 
recomandă ferm ca vorbele Scripturii să fie înţelese aşa cum au fost scrise (noeivsqw 
toivnun w&" gevgraptai). Mult mai numeroase sunt la episcopul din Caesarea 
ocurenţele termenului u&povnoia: comentînd Gen. 1: 2, el avertizează că enunţul 
„Întuneric era deasupra abisului” oferă unor interpreţi pretext pentru fabule 
(muvqwn) şi invenţii, după propriile lor interpretări conjecturale (u&ponoiva"), care 
alterează vorbele sacre; aceşti interpreţi (nenumiţi) explicau, în tradiţie origeniană 
„întunericul” ca reprezentînd puterile malefice sau răul în sine (diavolul), diametral 
opus principiului binelui, reprezentat de Dumnezeu; stigmatizînd atari interpretări, 
predicatorul încheie cu exhortaţia: „Să trecem sub tăcere pe moment orice 
interpretare figurată sau alegorică (tropikhVn kaiV di j u&ponoiva" e*xhvghsin) şi să 
acceptăm noţiunea de „întuneric” cu acel firesc străin de interpretări elaborate, în 
conformitate cu intenţia Scripturii”17. M. Simonetti e de părere că expresia basiliană 
„pe moment” (e!n ge tw'/ parovnti) nu trebuie înţeleasă ca o respingere categorică a 
oricărei interpretări alegorice, ci doar ca una circumstanţială, ţinînd de o anume 
oportunitate pastorală18. 

Tot trei ocurenţe ale termenului a*llhgoriva apar şi la G r i g o r e  d e  
N a z i a n z, toate din perspectivă critică, întrucît el susţine necesitatea unei 
exprimări clare, fără echivocuri expresive de tip alegoric (Epistula 116, 2); în 
polemica cu împăratul Iulian, Nazianzeanul atacă interpretările alegorice ale 
miturilor păgîne19. 

G r i g o r e  d e  N i s s a  se referă doar la alegoria interpretativă, garantată, în 
opinia sa, de însuşi apostolul Pavel, care a admis interpretarea alegorică a 
povestirilor biblice, considerînd că nu le ştirbeşte veridicitatea (Contra Eunomium 2, 
85); el aminteşte interpretarea alegorică a personajului Agar, propusă de Pavel (Gal. 
4:25) şi propune el însuşi interpretarea alegorică a figurilor lui Laban şi Iacob, 
identificate cu diavolul şi cu Hristos (Fac. 30: 32-37). 

La I o a n  H r i s o s t o m u l  apar doar cîteva ocurenţe ale termenului în 
discuţie, căruia i se dă o explicaţie funcţională şi etimologică, conform cu percepţia 
proprie asupra acestuia: „această povestire nu face să se înţeleagă doar ceea ce se 
arată, ci face cunoscute şi altele, de aceea se numeşte alegorie” (In Galateos 4, 3: h& 
mevn i&storiva au@th ou* tou'to movnon paradeloi', o$per faivnetai, a*llaV kaiV a!lla 

                                                 
17 Homelia in Hexameron 2, 4-5; vide MARIO GIRARDI, „Basilio di Cesarea interprete della Scrittura. 

Lesico, principi ermeneutici, prassi”, în Quaderno di «Vetera Christianorum», 26, Bari, 1998, p. 23-25. 
18 M. SIMONETTI, „Lettera e/o allegoria. Un contributo alla storia dell’esegesi patristica”, în Studia 

Ephemeridis «Augustinianum», 23, Roma, 1985, p. 144, nota 134. 
19 Vide K. DEMOEN, „Pagan and biblica exempla in Gregory Nazianzen. A Study in rhetoric and 

hermeneutics”, în Corpus Christianorum. Lingua Patruum, 2, Turnhoult, 1996, p. 265-267. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:09 UTC)
BDD-A19585 © 2011 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alegoreza biblică între legitimare şi contestare 

 331

a*nagoreuvei, dioV kaiV a*llhgoriva kevklhtai). Bun cunoscător al termenilor exegetici, 
el insistă asupra necesităţii de a se deosebi a*llhgoriva de tuvpo", fiind convins că 
apostolul Pavel în Gal. 4: 24 s-a referit, de fapt, la exegeza figurativă (tuvpo"). Ioan 
Hrisostomul critică alegoreza divinităţilor păgîne, dar e de părere că acest tip de 
interpretare, aplicat cărţilor sacre, poate contribui la desluşirea profundului lor 
înţeles, cu condiţia respectării următoarei norme: atunci cînd Scriptura exprimă o 
alegorie, indică ea însăşi şi interpretarea ei, astfel că tendinţa spre alegoreză nu 
trebuie să depăşească o anume măsură, pentru a nu-şi anula legitimitatea 
(Commentarium ad Isaiam 5, 3, 5). 

În mediul roman, T e r t u l l i a n u s  a introdus cel dintîi conceptul de ‘alegorie’ 
şi a creat cîţiva termeni derivaţi, precum adjectivul allegoricus (adaptare a grecescului 
a*llhgorikov"), verbul allegorizare şi adverbul allegorice (adaptare a grecescului 
a*llhgorikw'"), preluaţi ulterior şi de alţi autori creştini latini (Arnobius, 
Augustinus, Hieronymus). Pentru alegorie ca modalitate exegetică, Tertulian 
foloseşte expresiile allegorica interpretatio (Adversus Marcionem 3, 24, 2) şi allegorica 
argumentatio (Adversus nationes 2, 12, 17)20. El cunoştea interpretarea alegorică a 
faptelor reprobabile atribuite de Homer zeilor, dar considera incompatibile cu firea 
divină astfel de întîmplări, fiind de părere că „aceste lucruri, la oameni foarte pioşi, 
nu trebuiau spuse dacă erau adevărate, nici plăsmuite dacă nu s-au petrecut aievea” 
(Apologeticum, XIV, 6 - Haec neque vera prodi neque falsa confingi, apud religiosissimis 
oportebat). 

A r n o b i u s  d e  S i c c a  furnizează explicaţii interesante cu privire la uzul 
celor două sensuri ale alegoriei în spaţiul creştinismului latin. Într-un  fragment din 
Adversus nationes, apologetul african tratează problema interpretării alegorice a 
miturilor păgîne, pe care o combate cu o largă paletă de argumente, luînd în 
derîdere pretenţiile păgînilor de a le da o explicaţie sigură (Adversus nationes 5, 34, 1). 

A m b r o g i u s  citează în traducere latină formula paulina a@ tinav e*stin 
a*llhgorouvmena (quae sunt per allegoriam dicta - In Lucam 3, 28); referindu-se la 
alegoria interpretativă, el foloseşte sintagma per allegoriam atunci cînd respinge 
interpretarea dată de unii exegeţi smochinului ca reprezentare a răutăţii şi necinstei, 
în locul celei a sinagogii, dată de el (In Lucam 7, 172: nonulli tamen ficum istam per 
allegoriam non synagogae sed malitiae et improbitatis figuram putant)21. 

La A u g u s t i n u s, în cele mai bine de 100 de ocurenţe ale termenului allegoria 
şi ale derivaţilor săi, e vorba cu precădere de alegoria expresivă, fapt explicat de 
Pietro Ressa prin intenţia lui Augustin de a elabora o doctrină retorică, în care 

                                                 
20 Vide T. P. O’MALLEY, „Tertullian and the Bible. Language – imagery – exegesis”, în Latinitas 

Christianorum Primaeva, 21, Utrecht, 1967, p. 141-166; P. SINISCALCO, „Appunti sulla terminologia 
esegetica di Tertulliano”, în La terminologia esegetica nell’ antichità, Bari, 1987 (Quader ni di Vetera 
Christianorum, 20), p. 103-122. 

21 Vide L. F. PIZZOLATO, „La dottrina esegetica di Sant’Ambrogio”, în Studia patristica Mediolanensia, 9, 
Milano, 1978, p. 240-241. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:09 UTC)
BDD-A19585 © 2011 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Mihaela Paraschiv 

 332

conceptele păgîne să se îmbine cu cele creştine22. Convingerea lui Augustin e aceea 
că vorbele Scripturii exprimă, alături de sensuri proprii, şi unele allegoricae 
significationes, care constituie punctul de plecare al unei interpretări mai profunde, 
numită de el, cu disponibilitatea cunoscută de a produce expresii sinonimice, 
allegorica locutio, allegorica narratio, allegorica lectio şi allegoricus sermo. În general, atestările 
conceptului de alegorie, cu sensul de interpretare a textului, sunt sporadice la 
Augustin, precauţia autorului african datorîndu-se, în opinia lui M. Simonetti23, 
amintirii polemicilor din mediul exegetic oriental. 

H i e r o n y m u s  se pronunţă pentru apartenenţa alegoriei la patrimoniul 
terminologic retorico-gramatical, indicînd studierea ei în şcoală alături de alţi tropi. 
El se referă în mai multe rînduri la alegoria interpretativă, dovedind cunoaşterea 
practicării ei de către Origenes şi emulii acestuia, pe care îi numeşte allegorici 
interpretes (Commentarium ad Zachariam, Prologus). În In Galateos (2, 4, 24), Hieronim 
menţionează cunoaşterea de către apostolul Pavel a alegoriei din literatura profană 
şi folosirea ei cu cele două sensuri: evidens est Paulum non ignorasse litteras saeculares et 
quam hic allegoriam dixit, alibi vocasse intellegentiam spiritalem. Preferinţa lui Hieronim 
pentru alegoreză poate fi motivată de cunoaşterea scrierilor origeniene şi de 
frecventarea unor profesori precum Didymos cel Orb, Apollinarios din Laodiceea 
şi Grigore de Nazianz24. 

În concluzie, părinţii Bisericii nu contestă, în principiu, validitatea alegoriei ca 
modalitate interpretativă, dar sunt împotriva aplicării ei în interpretarea povestirilor 
mitice, atemporale şi lipsite de orice fundament istoric. Grija lor extremă de a-i 
prezerva textului sacru istoricitatea explică reticenţa unora dintre ei, mai ales din 
mediul antiochian, faţă de alegoreză, mai exact faţă de folosirea ei abuzivă, ce riscă 
să reducă istoria sacră la statutul de fabulă. 

O adevărată piatră de încercare a fost pentru adepţii alegorezei interpretarea 
acelui „récit gênant”, cum numea Guinot istoria lui Lot, fiind de părere că felul în 
care părinţii Bisericii au interpretat-o, fără a-i nega realitatea, dă măsura distanţei ce 
separă exegeza biblică de exegeza mitică25. Philon din Alexandria revine de mai 
multe ori asupra acestui episod, făcînd din el o lectură integral alegorică, care îi 
anulează şi orice realitate; ceea ce e blamabil, în opinia lui Philon, nu e atît incestul, 
cît faptul că cele două fiice ale lui Raţiunii (= Lot), întrupînd Deliberarea şi 
Consimţămîntul, au vrut să obţină ceea ce nu poate acorda decît Dumnezeu, să 
uzurpe o putere care e doar a lui (De posteritate Caini 175-177). Origenes, în Contra 
Celsum, admite că povestirea lui Lot, pe care Celsus o considera „mai abominabilă 
decît crimele lui Thyestes”, nu concordă cu morala creştină, dar, în disputa sa cu 

                                                 
22 Vide P. RESSA, op. cit., p. 162; M. MARIN, „Allegoria in Agostino”, în La terminologia esegetica 

nell’antichità, p. 135-161. 
23 M. SIMONETTI, Lettera e/o allegoria, p. 340-341, nota 404. 
24 Vide P. RESSA, op. cit., p. 165. 
25 J. N. GUINOT, La typologie comme système herméneutique, op. cit., p. 114. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:09 UTC)
BDD-A19585 © 2011 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alegoreza biblică între legitimare şi contestare 

 333

acest contestatar al alegorezei, renunţă să-i comenteze semnificaţia alegorică, cum o 
va face în Omilia a 5-a din comentariul său la Geneză. Aici, Lot este reprezentarea 
Legii (Homiliae in Genesim 5, 5 – Nos autem ut sentire possumus, Lot figuram ponimus legis), 
soţia sa e asemuită poporului evreu ieşit din robia egipteană, iar cele două fiice, 
Oolla şi Ooliba, reprezintă Iudeea şi Samaria; la încheierea acestei alegoreze, 
Origenes recunoaşte existenţa altor interpretări, conform cărora Lot îl reprezintă 
pe Dumnezeu, iar fiicele lui, cele două testamente. Semnificativ e şi felul in care 
Ioan Hrisostomul şi Theodoret din Cyr s-au referit la această istorie, unul în 
Homiliae in Genesim 44, altul în Quaestiones in Genesim 71-72; ambii sunt de părere că 
această legendă nu comportă nici o semnificaţie alegorică şi invită la lectura ei 
pioasă, întrucît este unul dintre exemplele acelor „misterioase economii divine” 
(mustikaiV oi*konomivai), pe care, chiar dacă nu le înţelegem, trebuie să le respectăm, 
căci sunt spre binele şi folosul nostru.  

 
 

Bibliografie 
  
BUFFIÈRE, F., Les mythes d’Homere et la pensée grecque, Les Belles Lettres, Paris, 1956. 
CANETTIERI, PAOLO, Dizionario di metrica e retorica, Roma, 2009. 
CROUZEL, H., „La distinction de la ‘typologie’ et de l’ ‘allégorie’ ”, în Bulletin de 

Litterature Ecclésiastique, 65 (1964), p. 161-174. 
DEMOEN K., „Pagan and biblica exempla in Gregory Nazianzen. A Study in rhetoric 

and hermeneutics”, în Corpus Christianorum. Lingua Patruum, 2, Turnhoult, 1996, 
p. 265-267. 

FEDOU, M., „Christianisme et religions païennes dans la Contre Celse d’Origène”, 
în Théologie historique, 81, Paris, 1988, p. 125-139. 

FLETCHER, ANGUS, Allegory: The Theory of a Symbolic Mode, Cornell U. P., Itaca, 
1964. 

GIANNANTONIO, P., „L’allegoria in Grecia e Roma”, în Vichiana, 5 (1968), p. 3-40. 
GIRARDI, MARIO, „Basilio di Cesarea interprete della Scrittura. Lesico, principi 

ermeneutici, prassi”, în Quaderno di «Vetera Christianorum», 26, Bari, 1998, p. 23-25. 
GUINOT, JEAN-NOËL, „L’exégèse allégorique d’Homere et celle de la Bible sont-elles 

également légitimes?”, în Auctores nostri. Studi e testi di letteratura cristiana antica, 2, 
Edipuglia, Bari, 2005. 

GUINOT, JEAN-NOËL, „L’éxégétique d’Antioche et ses relations avec Origène”, în 
Origeniana Octava, Vol. II, Éd. L. Perrone, Leuven, 2003, p. 1149-1166. 

GUINOT, JEAN-NOEL, „La typologie comme système herméneutique”, .în Cahiers 
de Biblia Patristica, 2, Strasbourg, 1989, p. 1-34. 

LONGINUS, On the sublime, D. A. Russel (ed.), Oxford, 1964. 
LUBAC, H. DE, „Typologie et allégorisme”, în Revue des Sciences Religieuses, 34 (1947), 

p. 180-226. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:09 UTC)
BDD-A19585 © 2011 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Mihaela Paraschiv 

 334

MARIN, M., „Per una riscoperta dell’Ars Rhetorica antica”, în Rudiae, 11 (1999), 
p. 177-184. 

MARIN, M., „Allegoria in Agostino”, în La terminologia esegetica nell’antichità. Atti del 
primo Seminario di antichità cristiane, Bari, 25 ottobre 1984, Edipuglia, Bari, 1987, 
p. 135-161. 

MATTEI, JEAN-FRANÇOIS Platon et le miroir du mythe, Quadrige, Paris, 2002. 
MONTANARI, F., „Hyponoia e allegoria: piccole considerazioni preliminari”, în 

Studi offerti ad Anna Maria Quartiroli e Domenico Magnino, Pavia, 1987, p. 11-19. 
MURARU, ADRIAN, „Origen, un faimos literalist”, în studiul introductiv la Origen. 

Omilii, comentarii şi adnotări la Geneză, Ed. bilingvă, Iaşi, Polirom, 2006. 
O’MALLEY, T. P., „Tertullian and the Bible. Language – imagery – exegesis”, în 

Latinitas Christianorum Primaeva, 21, Utrecht, 1967, p. 141-166. 
PEPIN, JULES, Mythe et allégorie. Les origines grecques et les contestations judéo-chrétiennes, 

Institut des Études augustiniennes, Paris, 1976. 
PIZZOLATO, L. F., „La dottrina esegetica di Sant’Ambrogio”, în Studia patristica 

Mediolanensia, 9, Milano, 1978, p. 240-241. 
PLUTARH, Moralia, în PLUTARQUE, Oeuvres morales, VII, 1, Text et trad. Jean 

Dumortier, Les Belles Lettres, Paris, 1975 
PROCLOS, Commentaire sur la République, Trad. et notes par A. J. Festugière, T. I, Paris, 

1970.  
RESSA, PIETRO, „I cristiani e I due significati dell’allegoria antica”, în Auctores nostri. 

Studi e testi di letteraura cristiana antica, 1, 2004, p. 149-168. 
ROLLINSON, PHILIP, Classical Theories of Allegory and Christian Culture, Duquesne 

University Press Pittsburgh, 1981. 
SIMONETTI, M., „Ancora su allegoria e termini affini in alcuni scrittori greci”, în 

Anali di storia dell’esegesi, 8/2 (1991), p. 373-375.  
SIMONETTI, M., „Lettera e/o allegoria. Un contributo alla storia dell’esegesi 

patristica”, în Studia Ephemeridis «Augustinianum», 23, Roma, 1985. 
SINISCALCO, P., „Appunti sulla terminologia esegetica di Tertulliano”, în La 

terminologia esegetica nell’ antichità, Bari, 1987 (Quader ni di Vetera Christianorum, 20), 
p. 103-122. 

TATE, J., „One the history of allegorism”, în Classical Quaterly, 28 (1934), p. 105-114. 
TIGCHELER, J., „Didyme l’Aveugle et l’exégese allégorique”, în Graecitas Christianorum 

Primaeva, 6, Nijmegen, 1977, p. 118-130. 
WHITMAN, J., Allegory. The dynamics of an ancient and medieval technique, Cambridge 

M.A., Harvard University Press, 1987. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:09 UTC)
BDD-A19585 © 2011 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

