EFECTELE RELIGIEI ARTEI IN CONCEPTUALIZAREA
POETICII MODERNE

PROF. DR. LuciA CIFOR
Universitatea ,,Alexandru Ioan Cuza”, Tasi

Ilnc1 Ofor@gmail.com

Résumé: Cette étude vient de continuer d’autres études et livres que nous avons écrit
sur quelques especes de poésie connues comme poésie magique, poésie mystique, poésie de la
présence ou (comme nous 'avons nommée) poésie-gnose. Le noyau de notre recherche est
constitué par 'examen de tous ces concepts en rapport avec la religion de I'art, une des
plusieurs religions séculaires de la modernité. En décrivant le langage poétique de cette
poésie, son langage surtout performatif, dont les sources remontent plutot a la magie et
a l'alchimie verbale qu’a la mystique, nous avons constaté que la critique littéraire, la
poétique modernes et autres sciences ont approprié les termes poédsie mystique, poésie
magique, poésie de la présence, poéte messianique efc., tous étant en méme temps termes d’une
singuliere religion de I'art. Ce type de poésie, fondé sur la croyance a la wagie du langage,
en dépassant cette croyance-méme, l'exerce, la met en oeuvre, 'amplifie a I'exces,
quelquefois jusqua la saturation. Le caractére singulier de cette création lyrique
représente, a notre avis, une mise a I’épreuve de nos capacités (sinon une obligation)
d’une recherche approfondie d’une perspective fondée sur ’herméneutique littéraire.
Mots-clé: religion de l'art, poétique moderne, esthétique, conceptualisation, poésie
magique, poésie mystique, poésie de la présence, magie du langage.

Religia artei este una dintre multiplele religii seculare ale modernititii, cu riadicini,
dupd unii (Gilbert Durand), in secolul al XVIII-lea, iar dupi altii (Hans-Georg
Gadamer), in secolul al XIX-lea. Existd motive insd si vorbim de rddicinile chiar
mai vechi ale religiei artei, dacd avem in vedere valorizarea religioasd a artei din
anumite epoci si spatii, ca si indistinctia dintre artd, religie si filosofie din timpurile
vechi ale Greciei. Asadar, doar termenul refigia artei este de datd relativ recentd,
pentru ci atitudinile §i crezurile estetico-spirituale pe care le desemneaza sunt mult
mai vechisi oarecum recurente in istoria artei.

De asemenca, desi putin cercetatd, noi credem ci religia artei (o simpla filosofie,
dupd unele opinii) si tot ceea ce tine de aceasta dezvolti efecte vizibile nu doar in
organizarea limbajului si a tematicii poeziei moderne, ci §i In limbajul criticii literare
sau, mai rar, In conceptualizarea specifici unor anumite tipuri de poeticd (poetica
filosoficd, poetica de inspiratie fenomenologici etc.). Vocabule precum zzspiratie,
creg poetic, poet mesianic, mistica poezies, poegie purd, poezie — exercitiu sau fenomen spiritnal
reprezintd citeva dintre conceptele uzuale ale unui limbaj teoretic nidscut din

97

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Lucia Cifor

reinvestirea religioasd a vechilor concepte ale esteticii si poeticii clasice. Intr-o lume
din ce In ce mai secularizatd, marcati de ,,confuzia limbilor” (Alain Besancon),
interpretarea conceptualititii acestor termeni — niste hibrizi de facturd teologica-
filosofico-estetica (de larga Intrebuintare in critica si istoria literard) — reprezinta o
provocare, dar si o obligatie pentru hermeneutica literard.

Ideea asumdrii de citre artist, de citre poet cu deosebire, a unui destin mesianic,
intr-un sens mai mult sau mai putin crestin, este o idee de frecventi circulatie in
atmosfera teosoficd a sfirsitului de secol XIX si a inceputului de secol XX,
depisind sfera literara si dobindind o legitimare teoretico-filosofica prestigioasa. in
Germania si In Occident cu deosebire, se dezvoltd — In acest interval de timp —
ceea ce Hans-Georg Gadamer numeste religia artei san a culturi, iar un antropolog de
talia lui Gilbert Durand descrie ca fiind religia artei. Potrivit filosofului german,
despre o constiintd mesianica a artistului occidental se vorbeste o datd cu secolul al
XIX-lea, cind se poate constata aparitia unui nou tip de artist, unul care ,,se simte
un fel de nou mintuitor (Immermann) in pretentia pe care o ridica fatd de oameni.
(ED) aduce un mesaj de impicare si pliteste pretentia in cauzd ca o persoand izolatd
de societate, nemaifiind prin vocatia sa decit un artist pentru arta”!,

Rupti de traditiile religioase propriu-zise, cei mai luminati oameni ai secolului al
XIX-lea, inspirati de marii filosofi romantici, la care se raliazd multi artisti, atribuie
artei valente spirituale (soteriologice si eshatologice), desi nu o fac decit spre
propria lor nefericire, dupd cum crede Gadamer: ,,O societate a formdrii desprinsa
de traditiile ei religioase asteaptd deindatd mai mult decit ii revine congtiintei
estetice situate pe «punctul de vedere al artei». Revendicarea romanticd a unei noi
mitologii, asa cum se face ea auziti la F. Schlegel, Schelling, Holderlin si tindrul
Hegel, (...) oferi artistului $i misiunii sale in lume congtiinta unei noi consacrari. El
este un fel de «mintuitor lumese» (Immermann) ale cirui creatii sunt menite sa
aduci la scard redusi iertarea de osindid, la care sperid lumea. Aceasti pretentie
determind de atunci tragedia artistului in lume. Cici implinirea pe care aceasta o
dobindeste este mereu una particulard. Insi acest lucru inseamni, in realitate,
infirmarea ei”2

Antropologul francez Gilbert Durand crede ca aparitia religies artei se leaga de
nasterea esteticii la jumdtatea secolului al XVIII-lea (in 1750, apare Estetica lui
Alexander Gottlieb Baumgarten) si de dezvoltarea acesteia pe parcursul intregului
secol al XIX-lea, atunci cind se scriu §i se publica cele mai consistente tratate de
filosofia artei: ,,Arta nu este, nu mai este — desi poate pirea prematur in 1819 —
doar o simpld desfatare hedonista, un accesoriu agreabil al ratiunii: ea devine un
mijloc de extaz si de mintuire”. Durand identificd in conceptia despre geniu,

1 Cf. Hans-Georg Gadamer, Actualitatea frumosnini, traducere de Val. Panaitescu, Polirom, 2000, p. 68.

2 Idem, Adevdr si metodd, traducere de Gabriel Cercel si Larisa Dumitru, Gabriel Kohn, Cilin Petcana,
Editura Teora, Bucuresti, 2001, p. 76.

3 Cf. Gilbert Durand, Arte §i arhetipnri. Religia artei, traducere de Andrei Niculescu, Editura Meridiane,
Bucuresti, 2003, p. 222.

98

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Elfectele veligiei artei in conceptualizarea poeticii moderne

formulatd de-a lungul secolelor XVIII si XIX, ,,ecuatia §i teza artei ca substitut al
religiei: geniul uman reproduce Geniul suprem, el contribuie, intr-o noua Apocalipsa,
la crearea unei lumi noi, devenind deopotrivi eshatologie si soteriologie”™.

Dupa cum se stie, religia artei, ca denumire si ca temd a filosofiei, ocupd un loc
destul de important in gindirea lui Georg Wilhelm Friedrich Hegel, cel care, in
spatiul a cel putin trei mari opere, Fenomenologia spiritului, Filosofia spiritului i Prelegeri
de esteticd, se ocupd de acest subiect. Dacd la Hegel nu face trimiteri exprese nici
Gadamer, nici Durand, este pentru ci la acest filosof religia artei este o expresie care
vizeaza pur §i simplu arfa, plasatd de filosoful german, in Fenomenologia spiritului, in
capitolul consacrat religiei, acolo unde o situeazd intre religia naturald si religia
revelatd’, numind-o religia artei. Dupd un comentator roman ca lon lanosio,
conversiunea hegeliand a artei in religie a artei 151 are originea in admiratia aproape
obsesiva fatd de arta Greciei a filosofului, un spatiu-timp aproape mitizat de Hegel,
in care religia, arta si filosofia (co)existau intr-o (tri)unitate su#i generis. Ion lanost
crede, de asemenea, ci viziunea hegeliand asupra artei rimine incd neclard in
Fenomenologia spiritului, acolo unde este ea mai intii postulatd, se limpezeste oatecum
in Filosofia spiritului si ci detalierea si comprehensibilitatea acestei conceptii sunt
prezente abia in Prelegeri de esteticd. In acest ultim context al filosofiei hegeliene, apar
afirmatiile care vor face istorie in esteticd, dar si in filosofie: ,,Abia In aceastd
libertate a sa, arta este adevirata artd; ea 457 reolvd numai atunci sarcina ¢i cea mai inaltd
cind s-a situat pe sine in Sfera care-i este comund cu religia §i filosofia si cind ea nu e decit un mod
de a infatisa inaintea constiintei §i de a exprima divinul, de a exprima cele mai profunde
interese ale omului, cele mai cuptinzitoare adeviruri ale spiritului. In opere de arta
si-au depozitat popoarele reprezentarile si intuitiile lor interioare cele mai bogate in
continut valorors, iar cheia pentru intelegerea intelepciunii §i a religiei o dau adesea
artele frumoase, si la unele popoare exclusiv ele. Aceastd menire arta o are comund cun
religia si filosofia, dar Intr-un mod ce-1 este propriu, anume ea reprezintd in chip
sensibil si ceea ce este mai 1nalt 7. Hegel crede in acelasi timp cd un asemenea tip
de artd este de domeniul trecutului: ,,fapt este cd arta ( crestind si modernd, n.n.) nu
mai oferd acea satisfactie a nevoilor spirirtuale pe care timpuri anterioare si
popoare au ciutat-o in ea, si-au aflat-o numai in ea; anume satisfactie care, cel putin
cit priveste religia, este legatd in chipul cel mai strins cu arta. Zilele frumoase ale
artei eline (...) au trecut”® si inca: ,,arta este si rimine pentru noi, in privinta celei
mai inalte destinatii (...), ceva ce apartine trecutului”.

4 Ibidem.

5V. G.W. F., Fenomenologia spiritulni, traducere de Virgil Bogdan, Editura Iri, Bucuresti, 1995, pp. 401-427.

¢ Ion Ianosi, Prefata la cartea: G.W.F. Hegel, Despre arta si poezie, BPT, Bucuresti, 1979.

7 G. W. F. Hegel, Prelegeri de estetica, vol. 1, traducere de D. D. Rosca, Editura Academiei Romane,
Bucuresti, 1966, p. 13.

8 Ibidem, p. 16.

9 Ibidem, p. 17.

99

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Lucia Cifor

Mai tirziu, un mare continuator al lui Hegel, Martin Heidegger, considerd cd
predecesorul siu a exprimat in Prelegeri de esteticd cea mai bogata intelegere a arteil?.
Mai mult, Heidegger va respinge definitia esteticd a artei ca ,,obiect al perceperii
senzoriale in sens larg” (cu denumirea disciplinei Asthetik nu era de acord nici
Hegel, date fiind sensurile etimologice ale cuvintului, dar in ce-1 priveste, acceptase
termenul ca pe o simpld etichetd, dat fiind cd numele se impusese deja). El va
privilegia arta fatd de istorie (arta va fi considerata un apriori al istoriei) si chiar fata
de religie, fapt ce nu a putut rimine neobservat §i nici necriticat. Dar dincolo de
toate ecourile negative pe care le-a putut inregistra, conceptia heideggeriana asupra
artei (una ontologistd) s-a impus mai cu seamd in spatiul esteticii si poeticii de
inspiratie filosofici (mai precis fenomenologicd), prin esteticieni si poeticieni
precum Roman Ingarden, Luigi Paryeson sau Mikel Dufrenne, ca si nu mai vorbim
de opera filosoficd a lui Hans-Georg Gadamer, acolo unde definitia metafizicd a
artei este amplu dezbitutd si conjugati, dacd putem spune aga, cu unele date ale
esteticii contemporane!l,

In alt perimetru al religiei artei, se inscrie si antropologia religioasi creati de
Vladimir  Soloviov, principalul = precursor al sofiologilor rusil?, dar si
antropodiceea!3 lui Nikolai Berdiaev. Potrivit lui Soloviov, ,,omului 1i e destinat un
rol mesianic in naturd, de mintuitor al ei: rolul de teurg; acesta se poate implini prin
regenerare $i modificarea naturii extradivine, pind la completa ei integrare, adica
pind la spiritualizarea ei”14.

Dincolo de mutatiile provocate de filosofia artei si de reinventarea/remodelarea
artelor si a artei literare cu deosebire, un alt fenomen contribuie la reusita modelatrii
limbajului poeticii si criticii literare sub influenta religiei artei. Este vorba, dupi
opinia noastra, de segregarea §i autonomizarea filosofiei religiei fata de teologie (ori fata
de diverse forme de teologie). Dezvoltarea lor separatd a determinat aparitia unor
termeni de specialitate care i dubleazd pe cei din teologie, fard a se suprapune cu
acestia. Termeni precum wisticd, magie, prezentd — ca si ne oprim asupra doar a trei
concepte — dezvoltd sensuri diferite in universurile de discurs specializate ale
teologiilor de diferite extractii, dar sensuri preponderent convergente pe teritoriile
filosofiei religiei (la Rudolf Otto, Lucian Blaga, Mircea Eliade s.a.). In stiintele

10 Meditatia cea mai cuprinzitoare asupra esentei artei pe care o posedi lumea occidentald (...) isi are
obirsia in metafizicd si (...) se giseste in Prelegerile de estetica ale lui Hegel”. Cf. Martin Heidegger,
Originea operei de artd, traducere si note de Thomas Kleininger si Gabriel Liiceanu, studiu introductiv
de Constantin Noica, Editura Humanitas, bucuresti, 1995, p. 107.

1 Cf. H.-G. Gadamer, op. cit.

12 Cf. loan 1. Icd jr., Viadimir Soloviov intre romantism si apocalipsd, studiu introductiv la Vladimir
Soloviov, Fundamentele spirituale ale vietii, Editura Deisis, Alba Iulia, 1994, p. XXI-XLIL

13 Astfel este calificatd celebra carte Sensul creatiei a lui Nikolai Berdiaev de citre Andrei Plesu. Cf.
Andrei Plesu, Nikolai Berdiaev: Un liber cugetator credincios, prefata la: Nikolai Berdiaev, Sensul creatie.
Tncercare de indreptatire a ommlni, traducere de Anca Oroveanu, Editura Humanitas, Bucuresti, 1992, p. 12.

4 Cf. Victor Kernbach, Dictionar de mitologie generald, Editura Stiintificd si Enciclopedicd, Bucuresti,
1989.

100

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Elfectele veligiei artei in conceptualizarea poeticii moderne

umaniste si in studiile literare, ca si In filosofia artei (la Martin Heidegger, de
exemplu) termenii wisticd, magie, prezentd sunt intrebuintati, in cel mai bun caz, cu
sensurile lor din filosofia religiei. Din pacate, in cele mai multe situatii, termeni ca
mistica, magia, prexenta apar adesea utilizati pentru valoarea lor emfatica ori sunt
considerati de la sine intelesi, dacd nu redusi la sensurile anarhic stratificate din
limba uzuali.

inmulgirea termenilor prin cate sunt desemnate idealurile (trans)estetice ale artei
poetice amplifici si cimpul dezbaterilor asociate noilor concepte de poezie.
Amplificarea se produce pe latura angajarii in dezbatere a unor teritorii oarecum
striine poeziei moderne (sau fati de care poezia a manifestat adesea dorinta de
eliberare), precum metafizicile si religiile traditionale, cu toate derivatiile si
complicatiile teologice aferente. Poetica si hermeneutica literard, estetica receptarii,
studiile literare in ansamblul lor, nu pot ignora mutatiile produse in cimpul poeziei
de noile (ori mai vechile) idealuti spiritualiste si mistagogice ale poezie moderne,
indiferent care este termenul (poegie misticd, magie poeticd, poegie purd, poeie-exercitin
spiritual, poezie a prezentei etc.) prin care se (auto)propune si se (auto)promoveaza.

De exemplu, desi diferentele dintre misticd si magie sunt de multd vreme fixate in
spatiul teologiei de strictd specializare, in afara teologiei, in aria cercetirii literare,
confuziile terminologice nu doar ci persistd, ele se multiplicd intr-un amestec
babelian al limbilor. Cu precidere neinteles ramine, desigur, domeniul mistici, putin
sau deloc accesibil celor mai multi dintre cei care studiaza literele si artele, mai ales
cind acestia poseda doar elemente de culturd seculara.

Rezumind — si mergind, in patte, pe urmele unor specialisti de notorietate ai
fenomenului religios (Evelyn Underhill'>, H. van Praag!®, Rudolf Otto, V1. Losski,
L. Blaga s.a.) — , diferentele dintre magie si mistici sunt mai multe!”. Magia se
supune legilor determinismului natural, este cangald $i finald, pe cind mistica este
acauzald s1 suficientd siesi. Magia este operatorie, productivd, realigantd, in schimb,
mistica este, in substanta ei ultima, non-comunicabild si fara valoare operatorie in chip
nemijlocit. Poezie bazata pe magie existd, pentru cd marea artd cultivd — ca si magia
— efectele, triieste din ele, valoarea ei crescind in mod direct proportional cu puterea
ei efectiva. In sensul tare al termenului (in sensul specializat al teologici crestine
orientale), poezie misticd este numai poezia realizati de misticii ingisi (sfingii
canonizati), recunoscuti si validati de Bisericd. Consacrarea productiilor literare
apartinind misticilor canonici nu se face in primul rind pe criterii estetice, ci,
credem, in baza unor canoane intrinseci cultului religios.

15 Cf. Evelyn Underhill, Mistica. Studin despre natura si dezwoltarea congtiintei spirituale a omniui, traducere de
Laura Pavel, postfata de Marta Petreu, Editura Biblioteca Apostrof, Cluj, 1995.

16 H. van Praag, Cele opt porti ale misticii, traducere de Viorica Niscov, Editura Saeculum 1.O., Editura
Vestala, Bucuresti, 1996.

17 In cele ce urmeazi, redim, in mod rezumativ, exameneul ficut celor doud concepte in studiul
,,Citeva dificultiti create de poezia prezentei”, publicat in ,,Philologica Jassyensia”anul IV, nr. 1/2008.

101

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Lucia Cifor

Sintetizind, in contextul religios traditional, poezia misticd este o denumire
conventionala, rezultatd din asocierea triitorilor mistici (validati ca atare in afara
spatiului estetic) cu textele in care acestia isi marturisesc experientele mistice,
experiente comunicabile, dar nu integral, prin aproximatiile limbajului poetic. Mai
mult sau mai putin spectaculoase din punct de vedere literar, textele misticilor sunt
incapabile — prin ele insele — si provoace extaze convulsive sau adeziuni in fortd,
cdutate cu ardoare si obtinute de poezia contind pe forta operatorie (magicd) a
limbii. Textele mistice se adreseaza aprope in exclusivitate cizitorilor mistici (cititorii
canonici), credinciosilor din cultul respectiv. $i dintre acestia, putini sunt capabili sa
facd Jectio divina pind la capit, implicind parcurgerea si performarea tuturor celor
patru niveluri de sens ale textului religios revelat (literal, alegoric, moral si
anagogic). Cei mai multi nu pot performa mai sus de nivelul literal ori moral al
textului. Pe de altd parte, trebuie subliniat cd interesul cu/tural al cititorilor laici
pentru textele mistice canonice nu afecteazd statutul lor de texte mistice, dupd cum
nici valorizdrile lor estetice nu o pot face.

In schimb, poezia bazati pe un tip de magie superioard (sau spirituald) — numiti
doar prin abuz poezze misticd — are puterea sa provoace mutatii in psihicul cititorilor
apti si-i accepte provocirile. In comparatie cu poezia apta si provoace asa-zisele
stari transmentale, poezia autenticilor mistici devine, in ochii c#itorilor necanonici (dar
iubitori de extaze si surogate spirirtuale favorizate de anumite tipuri de poezie), un
simplu referat asupra vietii mistice.

Pe fondul suprapunerilor si intervertirilor semantice produse in universul
conceptualitdtii dezvoltate de termeni ca poezie misticd, poegie magicd, poezie a pregentes,
ar putea fi salutard o atitudine mai curajoasd Impotriva utilizrii abuzive a vocabulei
mistici. In sens restrins, mistica este concomitent supraordonati religiei, dar si
subordonati dogmaticii. Ratificarea misticii (51 a poeziei mistice canonice) nu se
poate face decit in sfera ei de electiune. Exprimindu-ne gindul pini la capat, poezze
misticd nu existd, existd cel mult o poegie a misticilor, evident, deosebiti de poezia
religioasd. Pe de altd parte, se uitd adesea faptul cd poegia §i mistica tin de domenii net
diferite de experimentare a realului. Poezia existd doar prin posibilitatea obiectivirii
ei obligatorii 7 §i ¢a limbd particulard, mistica nu se obiectiveaza lingvistic decit
partial, incomplet si ambiguu. Mai mult, obiectivarea /Zngvisticd a triirii mistice nu
este obligatorie. Dimensiunea eu/turald a misticii nu reprezintd esenta ei de act
(eveniment) spiritual, in schimb, fenomenalitatea culturald, lingvistico-estetica
reprezintd esenta poeziei.

Dupa cum s-a putut deja observa, lucrarea de fati sintetizeaza rezultatele unor
cercetdri mai vechi, ale cdror obiective erau mai putin deslusit legate de religia artei,
concept la care am ajuns mult mai tirziu'®, cit de puterea soteriologica ori

18 Am utilizat termenul pentru prima datd in 2009, in titlul unui capitol de carte. Cf. Magie vs. teurgie in
ingelegerea ,existentei creatoare”. Elemente de religia artei in gindirea blagiand, in: Lucia Cifor, Trasee
hermenentice, Editura Tehnopress, Iasi, 2009.

102

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Elfectele veligiei artei in conceptualizarea poeticii moderne

eshatologicd a artei, putere pe care, de exemplu, gnozele moderne ori atractia fatd
de promisiunile gnozei o sustin, uneori o tematizeaza §i o teoretizeazd, ba chiar o si
experimenteazd n artd, in poezie cn deosebire. Pe de altd parte, poezia si limbajul
poetic de o anumitd facturd au fost nu o datd locul de survenire a unor realizdri
spirituale supraestetice. In cartea Poezie §i gnozi'?, unde am cercetat pentru prima
datd motivatiile supraestetice ale artei cuvintului, am urmdrit acest fenomen cu
deosebire In contextul a ceea ce s-ar putea numi fentfaiile si seductiile gnozei (de
diferite tipuri si extractii) exercitate asupra artei si poeziei in decursul istoriei
poeziei europene. Intrucit unele dintre concluziile la care am ajuns acolo slujesc
foarte bine si discutiei de fatd, le vom relua, in parte, Intr-o manierd rezumativa i
in unele paragrafe ale lucrarii de fata.

Poezia, Intr-un mod mai evident, desi Incifrat, dar si celelalte arte, reprezintd
locul de predilectie pentru inflorirea unor crezuri spiritual(ist)e, traduse de obicei
prin sisteme filosofico-poctice sau chiar prin religii atipice, cum sunt unele gnoze,
hermetismul, alchimia, unele ramuri ale Kabbalei oti tot felul de mistici, numite
cind ,,secundare”, cind ,,spirituale”, valorizate pozitiv intotdeauna In asemenea
contexte. Atit de mare a putut fi impactul unor asemenea curente spirituale asupra
artet literare, incit un umanist ca Denis de Rougemont a putut spune ci ele au avut o
influentd asupra constituirii limbajului poeticii europene, afirmatie rdmasd fird
consecinte, din nefericire: ,,Gindirea Occidentului si vocabularul siu s-au nascut
din marile dezbateri teologice in secolele Bisericii primare. Muzica noastri,
sculptura noastrd, pictura noastra s-au nascut in corul bisericilor, in timp ce poetica
noastrd se compunea in atmosfera sectelor maniheene”. De altfel, arta literard
»angajatd” din punct de vedere spiritual (cvasireligios), de cele mai multe ori
considerata a fi esofericd, asuma un statut si functii relativ diferite de cele ale artei
europene ,.exoterice”. Se stie insi cd nici aceasta din urmd, cel putin de la
romantism incoace, nu se mai diferentiaza aga de net de arta esotericd (caracterizata
si ca literaturd ocultd, spirituald, magie superioara sau religie a arfei, in acceptie
hegeliana).

Asadar, nu doar textele gnostice din primele secole ale erei crestine, ci si unele
texte poetice ale ,,marii maniere” (gran manera) din Buropa Renasterii tirzii, secolele
XVI-XVII (G. R. Hocke?!), ilustreazi marea traditie a valorizarii religioase a
esteticului, pe care o Intilnim 1In toatd gloria ei — dupd Hegel — in zilele vechii Elade
(a cdror disparitie el o deplingea, dupa cum am aratat), si, nu in cele din urma, o
aflim la unii romantici sau modernisti din secolele din urmd, poate ci nu fira

19 L. Cifor, Poezie 5 gnozd, op. cit.

20 Cf. Denis de Rougemont, Partea diavolului, traducere de Mircea Ivdnescu, Editura Anastasia,
Bucuresti, 1994, p.101.

21 Cf. Gustav René Hocke, Manierismul in literaturd. Alchimie a limbajului si artd combinatorie esotericd.
Contributii la literatura comparatd europeand, editia a doua revizuitd, text integral, in romaneste de Herta
Spuhn, Editura Univers, Buucresti, 1998.

103

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Lucia Cifor

legaturd cu influentele venind din spatiul culturii indiene, acolo unde arta si religia
sunt infritite dintotdeauna.

La unii adepti ai ,,gran manera”, de exemplu, poezia nu se reduce la un simplu
act estetic, desi nu Inceteaza si fie artd, ea devine un veritabil act teurgic, loc al
manifestirii unui cuvint poetic apt sd contind si si se manifeste ca o cratofanie
(manifestarea sacrului ca putere, ca energie, ba chiar ca substantd), dincolo si/sau
impreund cu capacitatea ei de a exprima (ilustra) prin vetb hierofaniile (manifestarea
sacrului ca simbol, ca formai, ca idee) 22

Arta literard ,angajatd” din punct de vedere spiritual asumd, dupi cum
spuneam, un statut oarecum strdin artei europene de traditie ,,exoterici”, anume
acela de act sau exercitiu spiritual, practicd spirituald sau feurgicd, alchimie verbald sau magie
esteticd. Un rol capital In schimbarea statutului estetic al artei literare (nu intotdeauna
teoretizat adecvat) il are limbajul, care isi potenteazd rolul de instrument de
comunicare cu rolul de instrument sau medin al operatiei magice (tenrgice). Creatorul
acestei arte conteazd mult pe fortele impulsionare ale verbului?3, aga incit in acest
plan al artei verbale putem vorbi despre restaurarea orfismulni in poezia europeand.
Cunoscuta afirmatie ,,poezia nu comunica, poezia este” (Mac Leish) se potriveste
perfect acestui tip de lirism. intr—adevir, functia de comunicare dezvoltatd de
limbajul poetic, In asemenea contexte, devine cu totul secundard fatd de functia
magied a limbajului (cum o numea chiar un structuralist ca Roman Jakobson, e drept
cd vorbim de un structuralist contemporan cu Hlebnikov?4, poet cdruia — spunea
lingvistul — 1i datora chiar originalitatea conceptiei sale stiintifice). Poezia moderna
exploateazd sau face manifest ceea ce limba poate sd provoace oti sd gpereze. Poezia
exaltind functia magica a limbii este sesizatd ca magie ritmicd inca de Diderot®, un
iluminist si un ,antimodern”, inainte de a fi fost tematizatd si teoretizati de
romantici (Novalis) si mai ales de futuristi ca Hlebnikov, spiritualisti, teozofi si alti
poeti ermetici (ori poate ci §i bermetics) ai modernititii. Numitorul comun al
poetilor si teoreticienilor acestui tip de limbaj poetic, altminteri foarte diferiti intre
ei, este creat de ideea cd poezia se bazeazi pe un tip de magie, numitd magie
superioard (sau spiritnald). Un asemenea tip de poezie trece drept poezie misticd printre
modernii profund secularizati, rupti de orice traditie religioasi puternicd, dar
inventind una, cea a religiei artei, careia in scurt timp ii vor deveni adepti si profeti.
De aici, provine un prim abuz terminologic, foarte frecvent in critica literard si in
poetica modernd, in care expresia poegie misticd este utilizatd pentru orice tip de
poezie modernd postromanticd neasimilabild esteticii clasice a poeziei, asadar,

22 Termenil cratofanie, hierofanie sunt ginditi in maniera de functionare corelativi, pe urmele lui Aurel
Codoban, Sacru i ontofanie. Pentru o noud filosofie a religiilor, Editura Polirom, Iasi, 1998, p. 77.

23 Reludm, in cele ce urmeazi, o parte din consideratiile noastre din Poezie 5i gnozd, pp. 61 s. u.

24 Mai multe date despre acest veritabil Mallarmé al literaturii ruse, se pot vedea in : Livia Cotorcea,
Introducere in opera lui 1 elimir Hlebnikov, Editura Istros, Briila, 1997.

%5 Cf. Hugo Friedrich, Structura liricii moderne de la mijlocul secolulni al XIX-lea pind la inceputnl secolulni al
XX-lea, in romaneste de Dieter Fuhrmann, Editura Univers, Bucuresti, 1998, pp. 23-26.

104

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Elfectele veligiei artei in conceptualizarea poeticii moderne

poezie misticd i se spune si poegiei pure, poeiei ermetice, poeziei cultivind obscuritétile
arcanizante ale cabalei ori ale hermetistilor etc. Cind abuzul utilizarii expresiei de
poezie misticd nu este contracarat prin nimic (nici de uzul mult prea restrins al
vocabularului teologic), confuzia nu mai este receptati ca atare.

Dupi cum se stie, nici sensutile termenilor wistica §i magie nu mai sunt de multd
vreme de la sine intelese. Conceptualitatea dezvoltatd de acesti termeni este departe
de a fi imediat accesibild. Principalele sensuri fixate Intr-o perioadd sau alta necesitd
laborioase i dificile operatii de decontextualizare $i recontextualizare. De exemplu,
resemantizarea §i, in consecinta, stratificarea sensurilor termenilor #zsticd si magie s-
au intensificat in ultimul secol — secolul matii conversinni estetice a valorilor religioase.
Transvaluarea esteticdi a termenilor religiosi a cunoscut un nou Inceput cu
romantismul, s-a accentuat odatd cu stabilizarea ecourilor filosofiei nietzscheene si
a continuat in epoca ,reorientalizarii” Occidentului, cu Intregul val de sincretisme
religioase si estetice adiacente. Pe fondul acestor mutatii generale, magia si mistica
sunt utilizate incd de la inceputul secolului al XX-lea — cu deosebire in studiile
literare si culturale — mai ales cu contrasensurile lor. Mistica este inteleasd in chip
magic, iar magia Incepe s fie tratatd cu onorurile care altddatd erau rezervate mistici.
Blaga ficea deja acest lucru in scrierile lui, dupd cum am Incercat si demonstrim in
mai multe lucriri anterioare (printre care: Poegie §i gnogd , Magia si mistica in vigiunea
lui Lucian Blaga, Magie vs. tenrgie in intelegerea ,,existentei creatoare”). Inversiunea misticii
cu magia aproape ci se generalizeazi in decursul ultimului secol. In acest interval
de timp, se vorbeste tot mai mult despre o wmisticd magicd $i despre o magie misticd.
Explicatiile acestei inversiuni sunt mai multe, dar doud ni se par capitale. Una
dintre aceste explicatii vizeaza secularizarea aproape completa, in mediile culturale, #
Ingelegerii fenomenelor religioase. Acestea din urmd sunt abordate tot mai des ca
fenomene culturale ori sunt reduse la semnificatiile lor eulturale. Cea de-a doua
explicatie este legatd de consecintele si perpetuarea — pe spatii restrinse, e drept — a
romanticel religii a artes, care a ficut posibild convertirea valorilor estetice in valori
religioase, odatd cu slabirea prestigiului si influentei religiei traditionale(,,Cind
religia pierde teren, arta isi Inaltd capul”, spunea Friedrich Nietzsche).

Oricum ar fi denumitd, poezia contind pe accentuarea magiei verbului are
puterea sau darul sa provoace mutatii in sfera intrapsihica. Poate de aceea aceasti
poezie trece drept mai puternicd si mai intens operatotie, asadar mwai misticd decit
poezia misticd propriu-zisa. Receptarea acestui tip de poezie pune probleme de un
tip special. Cititorul unei poezii de inspiratie hermeticd, gnosticd sau, pur si simplu,
al unei poezii fundamentate pe forta operatorie a limbii poetice, trebuie sa facd fata
unei experiente de lecturd epuizante. De altfel, asemenea texte, ca si textele mistice
(de unde, un al doilea motiv pentru care unor asemenea texte le sunt atribuite
insusiri mistice), solicitd un cititor puternic, eventual, unul preumatic (indiferent cum

%6 _Apud Elie Faure, Istoria artei. Spiritul formelor, vol. 11, traducere de Irina Mavrodin, Editura
Meridiane, Bucuresti, 1990, p.107.

105

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Lucia Cifor

am defini prenma sau spiritul, evident ne-am astepta sa nu-l intelegem ca Spiritus
Sanctus, propriu acesta din urmad numai textelor canonice, revelate sau inspirate).
Poeziile de aceastd facturd isi selecteaza drastic cititorii. Ele sunt destinate doar
celor interesati si/sau apti sa faca fatd unor procese de dezechilibrare controlata a
constiintei, in paralel cu inducerea unor noi stari de constiinta, pe care multi dintre
critici ca si multi dintre poeticieni le denumesc — in lipsa unui termen mai bun —
stari de extaz (ori chiar extaz mistic). In vederea realizirii unei asemenea experiente a
operei (care nu este doar artisticd, ci §i spirituald, intr-un sens religios sincretist, fird
indoiala) devine obligatorie permeabilizarea constiintei sau, asa cum se exprima Julius
Evola: ,,e nevoie totdeanna de un anumit grad de exaltare si de indeminare in acela prin care
San asupra caruia ele trebuie sd actioneze, de unde sd se obtind tregirea §i transferarea in fiinta
Ilni a acelei forte care, eventual, mai ales ea va fi cea care va opera dupd aceea, in chip obiectiv.” 27
In acest plan al lecturii, « ¢i#i inseamni in sens proptiu a face sau a lisa si se opereze
asupra ta modificirile de constiind desemnate de actele de limbaj explicite In textul
alchimic. Intelegerea unui astfel de text este /uorare in sensul cel mai plenar al
cuvintului, si, evident, antoconstruire (autoedificare) in sens spiritual: “A nselege texctul
5t limbajul lui inseammnd sd fi reusit a face ceea ce texctul te sfatuieste.””*® A intelege Inseamna,
acum, nu « §#, ci a f7 dupd cum textul te indrumd. Lectura unui asemenea text nu
mai este un simplu act intelectiv, sau dacd este si aga ceva, atunci este doar in
vederea accesului la proiectul de mistagogie continut de textul (h)ermetic, alchimic
etc.

Limba insisi iese transformatd din procesul (j,alchimic” il numeste Hocke) la
care este supusd in astfel de texte. Ea se aratd capabildi nu numai si semmnifice
teofania, ci si o si sufle receptorului ce acceptd provocdrile limbii si care este pe
deasupra pregitit pentru astfel de experiente spirituale. Poezia teurgicd, cum s-ar
putea numi o astfel de poezie, pune in discutie granitele dintre mwagie si misticd,
transformind magia intr-o magie spiritnald (nu astfel este definitd s/ zewrgiar),
clarificind, concomitent, si tipologia misticii despre care este vorba aici $i oriunde se
intimpld sd se intilnescd §i sd se amestece pind la indistinctie magia cu mistica. Bste vorba,
desigur, despre o mistici panteistd, ba chiar si despre un veritabil panteism verbal. in
plus, functia de cunoastere, specifica oricdrui limbaj, asadar, si limbajului poetic,
suferd, aici, o conversiune de importantd majord, cici nu mai este vorba despre o
cunoagtere  obiectivatoare, ¢i de una non-obiectivatoare, presupunind
comuninunea, respectiv, co-nasterea intr-o altd ordine existentiali, cea creatd de
poezia Insasi.

Un moment favorabil si un veritabil monument inchinat religiei artei / culturii
realizeazd Lucian Blaga in toatd opera sa, intreaga lui gindire reprezentind, cum s-a
mai spus, o apologie a creatiei. El este cel care, Intr-un aforism, a sustinut, expressis

27 Julius Evola, La tradizione ermetica, Roma, Mediteranee, 1971, p. 228, apud U. Eco, Limitele
interpretarii, traducere de Stefania Mincu si Daniela Bucsd, Constanta, Editura Pontica, 1996, p. 88.
28 Ibidem.

106

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Elfectele veligiei artei in conceptualizarea poeticii moderne

verbis, identitatea poetului cu un soi de mintuitor, un mintuitor laic, fird indoiald, dar
un mintuitor: ,,Poetul este nu atit un minuitor, cit un mintuitor al cuvintelor. El
scoate cuvintele din starea lor naturala si le aduce in starea de gratie” (Lucian Blaga,
Elanul insulei?).

In eseul blagian Cuvintele originare®, o veritabild ,,gnoza lingvistica”, poetul —
»mintuitor al cuvintelor” apare ca un teurg, dar si ca o ,,autocongtiinti divina” (de
tip gnostic). Un asemenea poet nu doar se foloseste de cuvinte in crearea poeziei,
ci le si ,salveaza”, anulind consecintele degradirii provocate de existenta in timp.
Extragind cuvintele din regimul ontologic precar in care se afli (,starea lor
naturali”), el le spiritualizeazd , mutindu-le intr-un orizont mai fast (,starea de
gratie”).

In conceptia blagiani asupra limbajului poetic, precum si in intreaga sa gindire
asupra creatiei, sunt prezente numeroase si pregnante elemente de religia arte,
perspectiva din care opera blagiana — cel putin dupa stiinta noastra — nu a mai fost
abordatd, dar ar merita sa fie. Interesante aspecte ale religiei artei sunt prezente
chiar la Mihai Eminescu, aproape deloc studiat din aceastd incd noud (pentru cei
mai multi cercetitori literari) perspectiva hermeneutica.

Bibliografie

Lucian Blaga, Elanul insulei. Aforisme si insemnari, editie ingrijiti de Dorli Blaga si
George Gani, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977.

Lucian Blaga, Isvoade, eseuri, conferinte, articole, editie ingrijita de Dorli Blaga si
Petre Nicolau, Editura Minerva, Bucuresti, 1972.

Lucia Cifor, Trasee hermenentice, Editura Tehnopress, Iasi, 2009.

Aurel Codoban, Sacru si ontofanie. Pentru o noud filosofie a religiilor, Editura Polirom,
Tasi, 1998.

Livia Cototcea, Introducere in opera lui Velimir Hlebniov, Editura Istros, Braila, 1997.

Gilbert Durand, Arte i arbetipuri. Religia artei, traducere de Andrei Niculescu,
Editura Meridiane, Bucuresti, 2003.

U. Eco, Limitele interpretarii, traducere de Stefania Mincu si Daniela Bucsi,
Constanta, Editura Pontica, 1996.

Elie Faure, Istoria artei. Spiritul formelor, vol. 11, traducere de Irina Mavrodin, Editura
Meridiane, Bucuresti, 1990.

Hugo Friedrich, Structura liricii moderne, de la mijlocul secolulni al XIX-lea pind la
inceputul secolnlni al XX-lea, In romaneste de Dieter Fuhrmann, Editura Univers,
Bucuresti, 1998.

2 Cf. Lucian Blaga, Elanul insulei. Aforisme si insemndri, editie ingrijiti de Dorli Blaga si George Gani,
Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977.

30 Eseul se giaseste in: Lucian Blaga, Isvoade, eseuri, conferinte, articole, editie ingrijita de Dorli Blaga si
Petre Nicolau, Editura Minerva, Bucuresti, 1972.

107

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)



Lucia Cifor

Hans-Georg Gadamer, Actualitatea frumosulni, traducere de Val. Panaitescu,
Polirom, 2000.

Hans-Georg Gadamer, Adevdr si metoda, traducere de Gabriel Cercel, Larisa
Dumitru, Gabriel Kohn, Cilin Petcana, Editura Teora, Bucuresti, 2001.

G. W. F. Hegel, Prelegeri de esteticd, vol. 1, traducere de D. D. Rosca, Editura
Academiei Romane, Bucuresti, 1966.

G. W. . Hegel, Fenomenologia spiritului, traducere de Virgil Bogdan, Editura Iri,
Bucuresti, 1995.

Gustav René Hocke, Manierismul in literatura. Alchimie a limbajului si artd combinatorie
esotericd. Contributii la literatura comparati europeand, editia a doua revizuitd, text
integral, in romaneste de Herta Spuhn, Editura Univers, Bucuresti, 1998.

Martin Heidegger, Originea operei de artd, traducere si note de Thomas Kleininger si
Gabriel Liiceanu, studiu introductiv de Constantin Noica, Editura Humanitas,
Bucuresti, 1995.

loan 1. Icd jr., Viadimir Soloviov intre romantism si apocalipsd, studiu introductiv la
Vladimir Soloviov, Fundamentele spirituale ale vietii, Editura Deisis, Alba lulia,
1994.

lon lanosi, Prefatala: G. W. F. Hegel, Despre artd s5i poegie, BPT, Bucuresti, 1979.

Victor Kernbach, Dictionar de mitologie generald, Editura Stiintifica si Enciclopedici,
Bucuresti, 1989.

Andrei Plesu, Nikolai Berdiaev: Un liber cugetator credincios, prefatd la: Nikolai
Berdiaev, Sensul creatici. Incercare de indreptdtire a omnlni, traducere de Anca
Oroveanu, Editura Humanitas, Bucuresti, 1992.

H. van Praag, Cele opt porti ale misticii, traducere de Viorica Niscov, Editura
Saeculum 1.O., Editura Vestala, Bucuresti, 1996.

Denis de Rougemont, Partea diavolulni, traducere de Mircea Ivinescu, Editura
Anastasia, Bucuresti, 1994.

Evelyn Underhill, Mistica. Studin despre natura i dezvoltarea congtiintei spiritnale a omului,
traducere de Laura Pavel, postfatd de Marta Petreu, Editura Biblioteca
Apostrof, Cluj, 1995.

108

BDD-A19567 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 22:22:15 UTC)


http://www.tcpdf.org

