
 287 

Die “heilige Welt” bei Wolf von Aichelburg 

Ioana Gabriela MATIU 

This paper contains images created by Wolf von Aichelburg in order to emphasize his idea 
of "holy world." His philosophical vision on death is shaped by his conviction that death is 
a continuation of life. The paper focuses on several of Aichelburg’s poems which reflect 
this belief and interprets the occurrence of certain elements in his poetry just to reveal 
Aichelburg’s perspective upon death. To Aichelburg, all images are pathways to meditation 
on life, past and future. The present is language, expression which becomes poetry and 
illuminates past and future. 
 
Keywords: Aichelburg, Heilige Welt, literature, poetry, life, death. 

 
 

Georg Scherg spricht über eine physische Welt aus dem sich Aichelburg das 
Nützliche für seinem Wesen und Gewissen nimmt und somit ein eigenes geistiges 
Kosmos bildet.  

In einem zentralen, programmatischen Essay1 definiert Wolf von Aichelburg 
das Gedicht als “ein in einen Ausnahmezustand erhobenes Bruchstück Sprache”, 
als ”umgittertes, umzäuntes Schweigen”. Lyrisches Sprechen ist ihm ein Vollzug 
äußerster Konzentration, Fest und Feier der Sprache, diktiert von einem 
entschiedenen Formwillen und metaphorischer Präzision. Fast alle seiner Gedichte 
sind strophisch gebaut und metrisch gebunden: die Geburt des Reimes aus dem 
Geist der Form. Beispiele dafür sind folgende Gedichte: Sankt Georg, Nacht in 
Genezareth, Die grosse Nacht, Pontus Echtinos, Mineralquelle, Der Sand, Die 
Worte, Grün, Am Wegrand. Diese Gedichte entsprechen nicht nur der Form, 
sondern auch dem Titel nach Aichelburgs Wesen. Die Titel sind sugestiv und teilen 
uns von Anfang an etwas über Aichelburgs Lebenshaltung mit. Er war der 
Meinung, dass das Geheimnis im Religiösen gesucht werden sollte. Man kann 
nicht über eine Isolierung reden obwohl er viele Dinge aufgegeben hat. Man kann 
eher über eine gewisse Orientierung nach anderen Sinne der Welt und des Lebens 
reden und über den Wunsch der inneren Reflektion: 

 “Die Worte haben mich allein gelassen. 
 Ich hare aus in stummer Heiterkeit. 

                                                 
1 Zerklüftetes Poetenleben, Badische Zeitung, Freiburg, 4.08.1984. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:08 UTC)
BDD-A19550 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 288 

Auf niemand wart ich, nirgends mehr zu zweit. 
Die Dunkelheiten warden mich erfassen.” (Die Worte). 
“Wer so wie Wolf von Aichelburg ununterbrochen geistig angesprochen wird 

und bei maximaler Konzentration auf Bedeutendes sich die Freiheit der 
Entscheidung bewahrt, wird die Ausdrucksformen einfach wechseln müssen, wenn 
er auf die Fragen, die ihn beschäftigen, wirklich antworten will”2. 

“Der kleine Wegrandbaum weiß es nun auch. 
Nur wenig Frühlinge hat er erlebt. 
Doch weiß er, wenn die Gnade niederschwebt 
Aus Urerinnern heiligstummen Brauch.” (Am Wegrand). 
Die Welthaltung des Dichters, die im Grunde genommen in seinem poetische 

Gesamtsschaffen unverändert bleibt, wird in meditativen, philosophischen 
Gedichten, die das stilisierte Landschaftselement als poetisches Bildmaterial 
einsetzen, besonders deutlich: Ölbaum, Lago Trasimeno, Einsamer Baum, Weiden, 
Die Fichte, Bauerngarten. 

Die Motive des Wassers und des Spiegels gestaltet der Dichter immer wieder 
als Gleichnisse allgemein menschliches Seins: 

“Im Meer sind viele giftige Essenzen, 
Das blaue Jod, das graue Salz, versiegt” (Verwandlung). 
Das Meer hat noch eine ganz besondere, intime Bedeutung. In geheimsten 

Tiefen seiner Natur verankert, man möchte sagen, in seiner samenschaffenden 
Kraft, “ist es das Sinnbild, das Element, das seine Fühl- und Bildwelt speist, das 
Ursinnbild seiner Natur, wie es für Hölderlin vielleicht der Ather, für Goethe die 
Sonne war”3. 

“Im Wasserspiegel steigt es wieder an 
verzaubert, heil und farbig, findet Ruhe 
im spiegelnden Verschweigen, atmet aus.” (Lago Trasimeno). 
Die Meer-Gedichte Aichelburgs stellen in der rumäniendeutschen 

Lyriklandschaft einen Sonderbereich dar, der auch die Sonderstellung des Autors 
in dieser Landschaft mitbestimmt. Im Meer haut das Ruhe-Bewegung-Motiv zum 
Thema und die Ruhe als Urzustand zur Hinsicht: 

“Wir aus den Tiefen, wir warten und winken, 
wir bergen die Schiff, die frachten, die sinken, 
wir hüten die Woge, die Stürme, die Flut: 
wir bleiben im Grunde: die Ruhe ist gut!” (Im Meer). 
Der Mensch sehnt sich nach den Irrdischen: In die Schwere sehn ich mich 

hinein (Sirenen). Die menschliche Sehnsucht ins All wird ganz direkt 
ausgesprochen. 

                                                 
2 Elisabeth Axmann, Ein Spiel mit Masken. 
3 Herta Müller, Die Naturlyrik Wolf Aichelburg. Sprachliche und formale Mittel. Lucrare de 

licență, 1976, p. 51. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:08 UTC)
BDD-A19550 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 289 

Aichelburgs Dichten sucht gerade “diesen Geheimniszustand sprachlich zu 
erfassen, das Äußere ist ihm dabei nu rein Speigelbild eines Inneren”4. Die 
Bildhaftigkeit seinser Gedichte läuft fast immer auf das Geheimnisvolle hinaus, sie 
ist immmer wieder gleichnishaft. Dabei bleiben – wie in jedem guten Gedicht – 
mehrere Möglichkeiten der Deutung offen ode res ist kaum deutbar. 

Herta Müller5 meint, dass im modernen Gedicht mehr gesagt wird als dem Wort 
direkt enthaftet, es tritt die sprachliche Verfremdung ein. Das Prinzip der 
Spachmagie, das in der deutschen Lyrik schon mit Novalis einsetzt, ist die 
Neubegründung des dichterischen Sprechens, das Hinwegkommen über eine 
Sprachnot, die an die Grenze des Verstummens langte. Nur durch Sprachmagie ist 
die höhere, über dem Wort stehende Funktion der Sprache verwirklichbar 
geworden: das Unbekannte hinter dem Wort aufleuchten zu lassen. 

Für das naturmagische Gedicht ist der Geheimniszustand der Gegenstände 
wichtig, die Magie der grünen Stofflichkeit. Die Menschenlosigkeit führt zu 
diesem Schweigen in der Natur.  

„Der Schweigende ist ohne Tod 
Das erste Wort gebar die Not.” (Grün). 
Das feuchte Element, das Humide, das zur unteren immer fortdrängenden Nacht 

gehört, wird vielfach in das Gedicht eingebaut. Aichelburg sieht im Humiden die 
unter oder über der Erde drängende Ewigkeit, in deren Schoss das Dasein 
immerwährend kommt und geht, wo Entstehen und Vergehen gleichseitig 
stattfindet und gleichgesetzt werden darf. 

„Eines Wächters Trost und Wissen 
über Meeresfinsternissen 
rettet dich vor dem Versinken.” (Nacht in Genezareth). 
Der Tod des Einzelnen bleibt nur ein kleiner Tod, aber ebenso schmerzlich wie 

das große Sterben. Das Ei ist das Embryo, das nicht in den Mut erlebt 
eingeschlossen werden kann: 

„Gesprenkeltes Vogelei, 
Oh, längst nicht mehr in Hut 
der großen Mutterglut…” (Kleiner Tod). 
Dem Tode ausgeliefert scheint es keine Rettung mehr zu finden und keine 

Rechtfertigung vor dem Sterben zu haben, als seine primitive, unversiegbare 
Lebenslust, seine innere, ungeschriebene Mission, Dasein zu werden und Welt zu 
erneuern. 

In den oben erwähnten Gedichten kann man sehr leicht Aichelburgs 
existentielle Problematik erkennen. Takt und Ton führen irgendwo durch eine 
immer gleichgeartete leierhafte, beschwörende Wiederholung hinüber in die 
Absurdität. Aichelburgs eigene Interpretation des Gedichtes Der Regen lautet: „ein 
Gedicht, das das Wasser als Weiche, Ungestalt, Ewiges lobt. Der Regen ist eine 
                                                 

4 Ilse Lauer, Pontus Euxinus, Neue Literatur, Bukarest, 29, H. 11, S. 99-102, hier S. 101. 
5 Herta Müller, Die Naturlyrik Wolf Aichelburg. Sprachliche und formale Mittel. Lucrare de 

licență, 1976, p. 6. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:08 UTC)
BDD-A19550 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 290 

unendliche Gestalt. Er wird so angesprochen wie die Woge; er ist das Mütterliche 
des Kosmos…”6. 

„er ist die leiseste Gewalt 
er ist der Tod, der nie vergisst 
der kommt, vor dem kein Plan besteht, 
der, wenn er will, vorübergeht.” (Der Regen). 
Der Regen wirkt nicht bedrohlich; von Zerstörung und Unheimlichkeit ist in der 

Interpretation des Autors nichts erwähnt. 
Für Aichelburg bedeutet Sterben ein ununterbrochener Kreislauf.  In den 

Gedichten liegt eine nie ausgesprochene Mahnung: Messe dem Verlieren an 
Materiellen und Nichtgreifbarem, auch wenn es dir weh tut, keine zu große 
Bedeutung zu. Denke, auch wenn du leidest, denn auch durch Leiden kannst du die 
große Welt nicht ändern7. Daher ist der Urzustand – Ruhe nicht in sich geschlossen 
und allgegenwärtig. Er kann in und durch den Zustand Bewegung bestehen, weil er 
eine Seite, eine Variante dieses Zustandes ist und umgekehrt. In dieser Beziehung 
Ruhe-Bewegung ist keiner der beiden Faktoren primär oder sekundär. Sie sind ein 
und dasselbe Phänomen zu verschiedenen Augenblicken und Zeitpunkten: 

„Gefangen! Schweigend liegt der Sonnenbahn 
auf Land und Meer. Kein Flügel spendet Mühle, 
kein Segel flimmert, keine Welle spielt …” (Mittag). 
Ruhe und Bewegung, Ruhe und Schrei sind die Urformen des Daseins. Sie 

lösen einander ab und werden so nicht müde, oberstes Verwandlungsgesetz der 
Welt zu sein. Die Gedichte beweisen - so wie die oben erwähnten Verse zeigen - 
dass das Werthaltigste dieser Welt nicht gedeutet werden kann, dass die Welt keine 
erkennbare, geistige Ordnung ist, sondern, dass in den konkreten Vorgängen Ruhe 
und Bewegung, Ruhe und Schrei, geheimnisvolle, allmächtige Kräfte gespürt 
werden. Herta Müller deutet am Ende ihrer Lizenzarbei,t dass jedes sinnlich 
wahrgenommene Bild  für den Autor ein Sprungbrett in die Meditation wird. Die 
Dinge erwecken, durch ihre gegenseitigen Beziehungen zueinander die Frage nach 
ihrer Vergangenheit und Zukunft. Die Gegenwart ist der sprachliche Augenblick, 
der zum Gedicht geworden ist, der auch die beiden anderen nur dem Scheine nach 
extremen Pole, Vergangenheit – Zukunft beleuchtet. 
 
Bibliographie 
Aichelburg, Wolf, Gedichte/Poezii. Sibiu: Editura Hermann, 1996 
Axmann, Elisabeth,  Ein Spiel mit Masken, copie din arhiva IKGS München Sienerth, 

Stefan, Überleben mit Literatur. În: Karpatenrundschau, nr. 2150, 6 august 
1992 
Lauer, Ilse, Pontus Euxinus, Neue Literatur, Bukarest, 29, H. 11 
Zerklüftetes Poetenleben, Badische Zeitung, Freiburg, 4.08.1984 

                                                 
6 Ibidem, p. 65. 
7 Ibidem, p. 69. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:08 UTC)
BDD-A19550 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

