
 119 

Political „Radical Orthodoxy” 

Viorella MANOLACHE 

The present study connects to the signals of theoretical registries as offered by Radical 
Orthodoxy, which defines itself as an innovator movement within a “massive project of 
re-narrating reality” and considers itself to be a contemporary theological direction 
marked by distinct profound sensitivities, and cumulating both participatory 
philosophical events and incarnate theological events. One can thus launch and verify 
the hypothesis proving that RO is not exempted from those third-order postmodern 
formulations to which it diligently applies: warning – alternative –  programmatic 
endeavor; direction –  project–  philosophy; pro(–  ject, – gram, – spective). Within the 
Linda Hutcheon – Jean Fr. Lyotard line one can reassess a directioning of postmodernist 
politics through a change of direction occurring within postmodern trajectories imposing 
plus-mediation; theology must debate something else, accepting (as collage) the 
specific difference; exegesis – cultural meditation – philosophical meditation. In an 
opportune mixture, the terms Radical and Orthodoxy configure the landmarks of a hyper-
spiritualiz(ing) particular ontology –  a no-holds-barred neutral and secular rejection 
project – admitting that, in a note of Habermas-ian inflexions, Christianity represents a 
complex space, a participatory mediation sphere; a Eucharistic model - as nodal point 
of any political agenda - as applied to concepts such as border, citizenship, peace 
practice and conciliation. The study’s originality resides in/from decreeing the 
philosophical– theological movement as an ideatic current concerned with a 
(re)estimation of  reconfiguration reflexes of nihilo-centric ideology (motivational 
Sloterdijk-ian nihilism) and an exponential factor for the paralogical tendencies of 
(re)signifying postmodernism through an essentially postmodern theology. 
 
Keywords: Postmodern Trajectories, Radical Orthodoxy, Postmodern Theology, 
Direction - Project - Philosophy. 
 

Revendicată pe filiera cambridgean-anglicană a post-structuralismului, cu 
contribuții/reflexe la/în sistemul operant al unei noi teologii cu tendințe 
literalizant-continentale, formula articulantă propusă de Radical Orthodoxy (RO) 
precizează modalitatea de (re)considerare a credinței și a practicii/practicării 
acesteia în lumea post-seculară, autodefinindu-se drept mișcarea novatoare cu un 
„masiv proiect de re-narare a realității”. 

Considerată un veritabil avertisment – la limita depășirii capriciilor 
postmoderne și a formulelor hibridiza(n)te resimțite dinspre moștenirea Anglo-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:05 UTC)
BDD-A19532 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 120 

Catolicismului –, RO este concepută, din perspectiva dublei filiații, cu borne 
deschise, ca proiecție alternativă, armonizantă a vechiului și a noului – „mișcare 
teologică contemporană, sensibilitate cu voce distinctă”, corelînd, deopotrivă, 
elemente de filosofie participativă și de teologie încarnată1.  

Intervențiile arondate proiectului (re-)/(pre-)iau atît construcțiile/politicile 
moderne, cît și pe cele postmoderne intersectate în zona realității secular-
independente, cu reverberații în (re)ancorarea acestora în/pe fundamentul 
construcției de semne (John Milbank2), în revitalizarea rutinei postmoderne prin 
conectarea la potențialitățile nelimitate ale limbajului (Catherine Pickstock3); de 
fapt, se concretizează un demers programatic de apărare a practicilor reflexiv-
meditative ale postmodernului4. 

Toate aceste (de-)/ (în-)semne vizează efectul de non murti bingism care 
revăzut și comentat prin lentilă literar-filosofico-istorică, via St. I. Witkiewicz – 
Czeslaw Milosz, ne permite să afirmăm că RO anulează repercusiunile acestui 
murti bingism, propunînd alternativa (re)compunerii și a revenirii la un anumit 
coeficient de sensibilitate, ca și stratagema de a recurge la modalitatea non-
organică pentru a trasmite concepția despre lume, prin apelul la metanarativitate, 
ca direcție corectoare a sincopelor operate de istorie în istorie, și pentru a 
organiza un contra-atac al eticii la adresa ontologiei. 

Dincolo de aceste note de întemeiere, R. R. Reno5 sancționa brandul teoretic 
Milbank & Co. pentru imposibilitatea de a se despărți de eticheta de putere 
subversivă (de sub-centru s.n.), reproșîndu-i supraîncărcarea cu jargonul 
postmodernist și focalizarea în exces asupra deconspirării vidului întreținut de 
nihilismul postmodern. 

 Totuși, Reno nu poate nega ambițiile critic-constructive ale proiectului (chiar 
dacă acestea sînt inegal repartizate), prin abordarea unei viziuni creștine de 
cuprindere și substituire a laicismelor moderne și postmoderne într-o/ printr-o 
nouă teologie, independentă de imixtiunile, dar și despovărată de medierile și 
compromisurile celei moderne: o teologie cu adevărat postmodernă. 

Afișînd o atitudine critică (în ton cu cele două ipostaze: Derrida-nesalvatorul 
și Foucault-nesanctificatul), RO remarcă, milbank-ian, că, doar pentru teologie 
(și numai pentru aceasta),  conceptul de diferență rămîne unul real, nesubordonat 
procesului univoc al represiunii necesare. De asemenea, RO susține că, prin 

                                                 
1 James K.A. Smith, Introducing Radical Orthodoxy. Mapping a Post-Secular Theology, Baker 

Books, 2004. 
2 Vezi, în acest sens, John Milbank, Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason, 

Blackwell, Oxford, 1993 și The Word Made Strange, Blackwell, Oxford, 1997. 
3 Catherine Pickstock, After Writing: On the Liturgical Consummation of Philosophy, 

Blackwell, Oxford, 1997. 
4 Vezi colecția Radical Orthodoxy: A New Theology editată de John Milbank, Catherine 

Pickstock și Graham Ward, Routledge, NY, 1999. 
5 R. R. Reno, The Radical Orthodoxy Project, February 2000, 

http://www.firstthings.com/article/2000/02/the-radical-orthodoxy-project, accesat la 1 octombrie 
2014. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:05 UTC)
BDD-A19532 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 121 

avansarea unui cadru participativ și prin afirmarea unei poetici analogice 
semiozei, păcii și registrului metanarativ (la distanță de postulatul violenței 
originale), alternativei teologice îi corespund o direcție – un proiect – o filosofie, 
care au ca obiectiv revalorificarea metafizicii neoplatonice drept explicație pentru 
liantul care ține lumea dimpreună –  într-o unitate semantică: și  sens și  persoană 
și practică socială. 

 
Schema de funcționabilitate a termenilor Radical și Orthodoxy: la început 

era secularismul... 
Concepută ca modalitate de (re)evaluare a poesis-ului și organizată ca formulă 

de mediere a transcendenței, mișcarea RO, prin chiar denumirea ei – constînd în 
juxtapunerea termenilor Radical și Orthodoxy –, configurează reperele unei 
ontologii particulare, hiperspiritualiza(n)te, care constituie un prilej de 
(re)afirmare a statutului creștinismului platon-ian de ideal pozitiv și de raportare 
la o anumită ontologie univocală de regîndire a nihilismului modernității 
(reevaluat tocmai din interiorul taberei sale – via Calvin sau Luther), în sensul în 
care, filtrată din perspectivă calvină, Euharistia devine semiotică.  

Consimțind ignorarea, chiar anihilarea materiei, RO susține cu fermitate că nu 
există realitate autonomă, așa cum nu există nici o rezervă de teritoriu-
autonomie-existență fără dovada/actul de participare a/al Creatorului.  

Pe scurt, se sistematizează un proiect de rejectare fără rezerve a neutralului și 
a secularului. 

După părerile lui John Milbank, Catherine Pickstock și Graham Ward6, RO nu 
reclamă o simplă întoarcere la sursele nostalgiei premoderne (prin regîndirea 
secularismului din/în estetică, politică, societate, familie, spațiu etc.), ci anunță, pe 
un ton convingător, apariția unei devieri  postmoderne, la distanță de registrul 
teologiei liberale, de recuzita/canoanele stilului neo-ortodox, recomandînd 
recuperări nihiliste necantonate în indeterminență: în egală măsură, lansare/testare 
de posibilități raționale și impregnare a actualității cu/de credință. 

 
 Modern 
                               Postmodern 
  
 
                                              Politic 
Poesis 

 
Cotitura schematizant-duală sugerează o imagine similară cu aceea a benzii lui 

Möbius, în care punctele de pe suprafaţa interioară şi cele de pe suprafaţa 
exterioară fac parte din acelaşi tipar bidimensional, model-cadru care permite 
parcurgerea suprafeței benzii, nedepăşind marginile ei. De aici, imposibilitatea de a 
                                                 

6 John Milbank, Catherine Pickstock și Graham Ward, Radical Orthodoxy: A New Theology, 
Routledge, NY, 1999. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:05 UTC)
BDD-A19532 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 122 

se stabili o corespondență perfectă între acestea, prin mișcările de translație și de 
rotație, de neechivalență și de non-identitate perfectă7. 

Confirmînd tocmai desprinderea de imaginea în oglindă, pentru RO, termenul 
Orthodoxy reprezintă matricea patristică și modalitatea de racordare la preceptele 
creștinismului exemplar, cu preluarea selectivă, prin împrumut, a accentelor neo-
ortodox-barth-iene (de  refuz  al  tuturor formelor de mediere), în ideea că, în afara 
cunoașterii și a culturii, ar putea exista o formulă de plusmediere: teologia trebuie 
să discute despre altceva, acceptînd (în colaj) diferența specifică: exegeză- 
meditație culturală și filosofică. 

Termenul Radical subliniază întoarcerea la tradiția patristică și medievală (la 
Augustin), deopotrivă, reacție sistematic-critică la adresa societății moderne, dar și 
oportunitate de regîndire a tradiției și de contestare a secularului, de re-vedere și de 
re-evaluare a creștinismului drept domeniu/cadru/sferă de mediere participatorie. 
 

Politica „Radical Orthodoxy”: (per)mutări hutcheon-iene 
Insistînd în analiză pe direcțiile (și cotitura) postmodernismului (considerat mai 

puțin un concept și mai mult o problematică variată), vom admite, via Linda 
Hutcheon8, că reprezentarea postmodernismului poate fi calificată drept un 
paradox al complexității și al criticii, al reflexivității și al istoricității, dar  poate fi 
percepută și ca expresie subminantă a convențiilor și a ideologiilor culturale și 
sociale dominante ale lumii occidentale din secolul  al XX-lea. Trebuie menționată, 
în consecință, implicarea factorului politiza(n)t în repotențarea formelor trecutului, 
fără a se renunța la problematizare, demers la care rezonează, structural și tematic, 
și proiectul Radical Orthodoxy. 

Aserțiunile hutcheon-iene, decantate prin filtrul-tip RO, converg spre ideea că 
postmodernismul poate fi considerat un fenomen care emite teoretizări asupra 
oricărui segment societal și care își declară apetența special-particulariza(n)tă 
pentru revizuirea și restabilirea tuturor ierarhiilor; în esență, este particularizat un 
fenomen a cărui manifestare rezidă în contradictoriu și politic și al cărui 
aspect/tonus este conștient, contrastiv și autosubminator. Cu referire la 
Postmodernist Representation, Linda Hutcheon constată că, de fapt, concilierea și 
armonizarea celor două concepte (postmodernism și reprezentare) creează formula 
cea mai potrivită pentru a plasa într-o relație interconectantă imaginea, narațiunea 
și finalitatea (producătorul ideologiei). 

În această viziune, postmodernismul dedoxifică reprezentările culturale de 
reziduurile lor politice și precizează că lumea nu se poate cunoaște decît apelînd la 
rețelele de sisteme semnificative, stabilite social  și la manifestările care compun  
cultura, subliniind că metaficțiunea istorică reprezintă modalitatea propice de a 
legitima identitatea colectivă. 

RO ilustrează capacitatea de delimitare și de definire a unui spațiu alternativ  
care conservă un registru independent teologic și, de asemenea, confirmă 
                                                 

7 Clifford A. Pickover, Banda lui Möbius, Editura Humanitas, București, 2013. 
8 Linda Hutcheon, Politica postmodernismului, Editura Univers, București, 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:05 UTC)
BDD-A19532 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 123 

constituirea unei discipline care studiază limbajul, cunoașterea, corpul, experiența 
estetică și comunitatea politică, dintr-o dublă perspectivă: prima, cu reflex în 
stabilitatea eternă, reconsideră însemnele securității pur-imanente (urmînd schema  
mathesis-ului); a doua reclamă finitul căruia îi este afectată integralitatea, prin 
contaminarea umanismului epistemologic modernist cu nihilismul ontologic 
postmodern.  

În partitura RO, componenta teologică a participării identifică, pe plan material 
și/sau spiritual, false alternative și solicită (re)gestionarea fiecărei sfere particular-
culturale, apelînd la instrumentarul teologic prin care se demonstrează revelarea 
infinitului în finit.  

De fapt, se facilitează  (involuntar) revenirea la demersul Lindei Hutcheon, din 
unghiul incidențial al metaficțiunii istoriografice, ca mod de construcție  al viziunii 
despre lume și despre sine, al misiunii de mediere de/prin particularizare și 
(de)contextualizare, de semnalare critică a reprezentărilor prezente, provenind din 
cele trecute, și de acceptare a consecințelor ideologice derivate, deopotrivă, din 
continuitate și diferență. Dar trebuie să recunoaștem că sînt omise 
atenționările/sublinierile hutchon-iene cu reverberații în următoarele constatări: 
aplicînd centrului (dubitativ) un chestionar cu privire la puterea și la politica sa, 
critica postmoderrnă nu poate fi decît compromisă; hybris-ul cultural, în accepția 
autenticității, nu poate fi disociat de modelul metaforic umanist; supus acțiunii de 
dedoxificare, postmodernismul reprezintă parte a aceleiași crize a autorității 
culturale. 

Într-un aplicat (a)flux dialogal Jonathan Chaplin – John Milbank9, erau 
comentate anumite trăsături definitorii ale politicii RO, exprimate prin conceptele 
de socialism al harului / spaţiu complex (Milbank) – comunităţi urbane / oraşele 
lui Dumnezeu (Ward) – puterea crucii (Bell) – economia eclesiocentrică (Long) 
sau anarhism euharistic (Cavanaugh). 

În pofida tuturor inflexiunilor de stînga, prezente în matricea unui creştinism cu 
modulații resimțite pe filiera socialismului anarhic, Graham Ward evidenția 
persistența disciplinelor seculare ad-hoc; singura disciplină cu statut cvasiteologic 
dintre acestea era considerată teoria socială, antropologia fiind decretată parţial 
inocentă empiric, iar teologia reprezenta o formulă permanent mediată, restrînsă la 
spectrul tehnic.  

Adnotînd aceste opinii conjugate, politica Radical Orthodoxy ar miza pe 
expunerea și pe potențarea conceptului de comunităţi suspendate, pledînd pentru 
modelul participării analogice în Dumnezeu (Cristos), drept formulare a unui 
răspuns pertinent care vizează caracterul premeditat, ordonat, calculat și justițiar al 
creaţiei.  

                                                 
9 Jonathan Chaplin în dialog cu John Milbank, "Suspended Communities or Covenantal 

Communities?: Reformed Reflections on the Social Thought of Radical Orthodoxy?", 15 septembrie 
2003. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:05 UTC)
BDD-A19532 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 124 

În notă milbank-iană, socialismul ontologic al (pre)destinatului îşi extrage 
resorturile din pacea augustin-iană, oferind un model pentru întemeierea 
comunităţii, cu referire esenţială la reciprocitate.  

În accepția RO, caritatea este misiunea responsabilă  ce presupune asociere 
liberă, schimb public, fraternitate, deopotrivă, operantă în schimburile comerciale, 
în interiorul mănăstirilor și/sau în universităţi.  

Spaţiul complex devine conceptul apt să transmită convingător  o critică la 
adresa statului conturbat de centralizarea asocierilor intermediare, prin analogie cu 
modelul ideal al spaţiilor gotice prevăzute cu intrări plurale.  

Deloc întîmplător, John Milbank pleda pentru contaminarea socialismului 
creştin cu ideile/reflexele ponderate ale dreptei politice, conexiune care ar permite 
activarea laboratorului funcţional al subiecţilor liberi, capabili de asocieri multiple, 
ghidaţi de Logosul Divin, ca mod(alitate) de situare ontologică în categoria 
Proporţiei şi a Armoniei. 

În opinia lui Daniel Bell, teologia eliberării își asigură funcţionabilitatea 
din/prin amplasarea dincolo de sfîrşitul istoriei, amendament care stabileşte 
imperativ dezideratul politic al creştinismului, potențat de formula politicii 
participativ descentralizate în care politica crucii imprimă, în egală măsură, 
redistribuirea penitenţei şi refuzul suferinţei. 

Atari constatări programatice au ca impact declarat argumentele care susțin că 
Dumnezeu nu este substanţă, creaţia nu este un produs finit al spaţiului, că nu 
există categorii definitiva(n)te precum universal şi esenţial şi că spaţiul social nu 
dispune de fixitate metafizică; singura alternativă agreată rămîne aceea a 
comunităţilor suspendate, considerate exemple ilustrative ale asocierii libere. 

În stilul de analiză propus de Jonathan Chaplin, diferenţa esenţială dintre RO și 
instrumentalismul liberal ar consta în reevaluarea viziunii calvine care decide că 
toate relaţiile sociale (fie ele contractuale sau organice) sînt reacții și răspunsuri la 
adresa voinței/chemării divine, manifestare concretă a imperativului de a crea 
norma dictată de Dumnezeu.  

O astfel de abordare  reclamă, în accepția lui Milbank, critica statului şi 
recunoaște  rolul statului doar pe plan utilitar, în sensul reafirmării, pe urmele lui 
William Cavanaugh (artizanul teoriei politice a Radical Orthodoxy), a unei 
mediaţii nondialectice între/dintre identitate şi varietate, demers care implică, 
simultan, stabilitate şi flux, cu mențiunea absolut necesară că acesta susține 
constituirea/necesitatea unei centralităţi liturghice ca formă/formulă de putere. 

În aceeaşi notă analitică, Cavanaugh10 propune înlocuirea rolului integrator 
(secular) al statului cu o formulă urgentată de trecere de la soteriologie la 
alternativa euharistică, în fapt, o teologie politică care să (re)interpreteze pierderea 
şi recîştigarea unităţii primordiale și primare, eşua(n)te tocmai prin modelul 
Hobbes-Locke-Rousseau, care atribuia statului misiunea ingrată de  răscumpărare a 
rupturii iniţiale. 
                                                 

10 William Cavanaugh, Torture and the Eucharist: Theology, Politics, and the Body of 
Christ, Oxford: Blackwell Publishing, 1998. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:05 UTC)
BDD-A19532 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 125 

Din comentariile anterioare se desprinde teoria convingătoare emisă de RO  că  
acesta [statul] se fundamentează pe o antropologie teologică dinamică care 
intervine și influențează procesul social pentru a forma și a promova, în final, un  
commonwealth de indivizi suverani  şi pentru  a regîndi teritoriul/granița cu apel la 
religio, având statut de disciplină habitual-unificatoare.  

Propunerea lui Cavanaugh11 rezidă într-o ipostază a politicului coordonată de 
anarhismul euharistic – nonhaos, abordare difuză a unei false teologii şi 
antropologii despre drept şi dorinţă, interogare radicală a noţiunii de proprietate şi 
de dominium, cu referire directă la integrare şi la eliberarea de politica centrului şi 
a marginii, a localului şi a universalului. Modelul euharistic conturat redefineşte 
punctele tari ale agendei politice denumite în termenii-concept: graniţă, cetăţenie, 
practică a păcii şi a reconcilierii12. 
 

Semnale neignora(n)te românești 
Recunoscînd în găzduirea (deloc întîmplătoare, în cadrul manifestărilor 

rezonante la profilul certificat european al oraşului Sibiu) de către Arhid. prof. 
univ. dr. Ioan I. Ică, jr. a dezbaterii de idei-în priză-directă John Milbank – Jean - 
Yves Lacoste – Jad Hatem – Nicholas Loudovikos (conjugată cu livrarea operei lui 
M. Henry, J.-L. Marion sau J.-Y. Chrétien ale căror traduceri au apărut la editura 
Deisis), o modalitate teologico-filosofică românească de a fi în flux, evidența 
(i)mediată este aceea a unui semnal neignora(n)t al ofensivelor teologico-filosofice 
care dinspre reperele unei nouvelle théologie (re)certifică amplitudinea particulară 
a unui aflux punctual/punctuat: RO reprezintă ceva mai mult decît o altă concepție 
integrată plutonului de variante multiplicate ale teologiei contemporane regăsită în 
paradigma creştin-teologică a coexistenţei non-violente. 

(Inter)mediate pe/de filiera sibiană numită, desemnele RO sînt reluate şi 
adîncite de (pe-atunci-doar cercetătorul republicii!) Mihail Neamţu13 cel care, cu 
interes pentru perspectiva propusă de studiul de faţă, (între)vedea posibila receptare 
a mesajului mişcării cu reflex în/la uzul/abuzul meta-naraţiunilor, în sensul lyotard-
ian al miturilor de legitimare şi al renunţării milbank-iene la pretenţia de 
obiectivitate absolută a ştiinţelor natural-sociale, sincronicitate non-coincidenţială 
arondată cunoaşterii instrumentale şi tehnocratismului ca agenţi ai capitalismului. 
Sau, curajos, lectura în semnalele mişcării, o anume conivenţă (ne-numit hutcheon-
iană) cu ironica distanţare postmodernă! 

În cheia analitică propusă de M. Neamţu, glisarea accentului dinspre 
hermeneutica analogiei iconice în/spre partitura imperativului domestic al 
înstăpînirii (cel tradus prin evidenţele livrate de Grotius sau Hobbes) – poate fi 

                                                 
11 William Cavanaugh, Theopolitical Imagination: Discovering the Liturgy as a Political Act in 

an Age of Global Consumerism, New York, T & T Clark, 2002. 
12  Richard Arthur Davis, Political church and the profane state in John Milbank and William 

Cavanaugh, teză de doctorat, The University of Edinburgh, 2013. 
13 Mihail Neamţu, Ultima instanţă: teologia. Manifestul „post-secular” al lui John Milbank, in 

„Studia theologica” I, 1/2003, 32-53. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:05 UTC)
BDD-A19532 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 126 

acceptată drept marcă tipic-juridică a comunitarismul creştin şi receptată drept 
voluntarism politic accentua(n)t.  

Admisă drept modalitate de amenajare a polis-ului (de sorginte machiavelli-
ană), filosofia RO   repune în circuit linearitatea iregulară a timpului şi asimbolia 
neomogenă a spaţiului, cu rezultat într-un concept-la-limită de echivalare a  
anarhismului despotic cu  „teodiceea socială”, direcţie etichetată de M. Neamţu 
drept pas înapoi dar şi peste creştinismul tradiţional. „Promovarea dorinţei în sine” 
se transformă într-un stimul al plus-schimbării, iar socialul nu poate văzut şi nici 
citit (re-lecturat) disjunct de antinomia societate/individ, aceasta din urmă mediată 
(la rîndul său) de o reflecţie transcendentală particulariza(n)tă. 

Alexandru Racu14 recunoaştea deopotrivă în cazul lui John Milbank şi a lui 
Vladimir Lossky, operarea cu efectul de funcţionabilitate al unei ontologii sociale 
de valorificare a libertăţii şi a societăţii, ca mărci autentice ale ontologiei creştine.  

Suscitate de o atare opinie conjugată, ofertele analitice ale lui A. Racu nu 
puteau evita (re)considerarea legitimităţii inividualismului liberal (filtrat prin 
revelaţia creştină a persoanei şi a libertăţii) drept deturnare eretică a sensului 
termenului ortodox deferit categoriile numite; pentru că erezia liberală este 
intrinsec legată de reperele protestantismului, tributare în accepţia lui Mircea 
Platon15 unei specializări ideologice ale tradiţiei creştine. 

În cheie milbank-iană, nihilismul postmodern poate fi receptat ca ipostază 
directă şi constantă a liberalismului, cu menţiunea absolut necesară aceea de a 
accepta (pînă la capăt) sensul in-direct al lui ortodox, îndepărat de dogmatic şi 
liturgic şi re-pus în conjuncţie cu  „integritatea credinţei apostolice şi a tradiţiei 
patristice, zguduită din temelii abia o dată cu Reforma protestantă”16. 
 

În loc de concluzii: politica Radical Orthodoxy – pro- iect, -gram, -spectivă 
Cu intenția de a repoziționa desemnul „la început a fost secularismul” în tiparul 

unei alte/noi relaționări stabilite între rațiunea secularizată și religie, Jürgen 
Habermas17 semnala avertizant necesitatea unei corecturi a secularizării, ținînd 
cont de epuizarea resurselor sale culturale și de funcționarea deficitară a acesteia, 
în lipsa activării componentelor normative de sorginte religioasă; de fapt, se 
impunea o reevaluare a problemelor sale empiric-deschise și tratarea cu seriozitate 
a fenomenului interiorităţii, apreciat inclusiv ca o provocare cognitivă18, prin 

                                                 
14Alexandru Racu, Hristologia Ortodoxă şi Ideologiile Politice ale Modernităţii, 

http://alexandruracu. wordpress.com/2011/05/17/hristologia-ortodoxa-si-ideologiile-politice-ale-
modernitatii/, accesat la 13 octombrie 2014. 

15 Mircea Platon, Pentru o politică la scară umană, Centrul de Analiză şi Dezvoltare 
Instituţională Eleutheria (CADI), http://www.cadi.ro/index.php/vizualizare/articol/publicatii/152, 
accesat la 1 octombrie 2014. 

16 Mihail Neamţu, op. cit., p. 32-53. 
17 Vezi, pentru mai multe detalii, Andrei Marga, Filosofia lui Habermas, Editura Polirom, Iaşi, 

2006. 
18 Jürgen Habermas, Joseph Ratzinger, Dialectica secularizării. Despre raţiune şi religie, Editura 

Apostrof, Cluj, 2005. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:05 UTC)
BDD-A19532 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 127 

analiza resortului tradițiilor religioase capabile  de a determina sensibilităţi 
suficient de diversificate / diferenţiate19. 

Transferată în registru politic, o astfel de optică revalorizează complementar 
raţiunea secularizată şi religia – formulă comună de  clarificare a temelor 
controversate ale spaţiului public, prin reînvestirea statului  secularizat cu rolul de 
posesor al surselor culturale din care se alimentează, deopotrivă, conştiinţa 
normelor şi solidaritatea cetăţenilor.  

Testată, interpretată și evaluată corect, politica Radical Orthodoxy pare a 
admite premisa habermas-iană, potrivit căreia actualitatea/timpul modernității a 
expirat și  valabilitatea acesteia a fost depășită, sugerînd forțat însă o anumită 
corelație metafizico-filosofică.  

Ideea enunțată este dependentă de contextul în care, după părerea lui Kurt 
Hübner20,  teologia şi metafizica nu mai pornesc de la același raționament atunci 
cînd expun/ re-narează concepția despre Dumnezeu şi problematica/istoria acestei 
lumi, în condițiile în care, pannenberg-ian21, relația de solidaritate critică filosofie-
teologie ar indica trecerea de la „metafizică înnoită“ la o „teologie filosofică“. 

Revăzînd inventarul punctelor tari ale pro-iectului Radical Orthodoxy, o primă 
constatare ar avea în vedere faptul că această mișcare/curent de idei nu este altceva 
decît o (re-)estimare a  reflexelor reconfigura(n)te ale unei ideologii nihilocentrice 
asumate ca proiect al postmodernismului; în fond, s-a concretizat un demers care a 
consemnat (dar nu a remediat) predilecția actuală a filosofiei pentru ne-dat și des-
fondat, apreciere constatativă prin care Sloterdijk22 explica apetența pentru 
(re)interpretarea (ocazională) a orizontului precizat de nihilismul motivațional.  

Astfel, în opinia lui Lyotard23, pro-gramul nu poate face notă discordantă față 
de tentativa de reamplasare a trăsăturilor sale de fundamentare în/pe solul condiției 
postmoderne, în ideea re-emiterii unor conexiuni regăsite în/ prin tripla fază a 
derivărilor lui pro (-iect, -gram, -spectivă), cu  implicații directe în dialectica 
spiritului, în hermeneutica sensului, în emanciparea subiectului rațional și în 
continuarea mai insistentă, pe filieră heidegger-iană, de depășire a metafizicii în 
spațiul propriei crize. 

O atare constatare vizează semnalul/mesajul – resimțit dinspre tendința 
paralogică a pro-spectivei RO –  capabil de a opera (per)mutări în pragmatica 
cunoașterilor – „savoirs”, prin re-construcţia şi re-semnificarea postmodernismului, 
ca (altă)reacție teologic- cultural- filosofică. 

 

                                                 
19 Ibidem, p. 93.  
20 K. Hübner, Glaube und Denken. Dimensionen der Wirklichkeit, Tübingen, 2001. 
21W. Pannenberg, Ein theologischer Rückblick auf die Metaphysik, Bd. I, Göttingen, 1999. 
22 Peter Sloterdijk, Eurotaoism. Contribuții la o critică a cineticii politice, Editura Design & 

Print, Cluj, 2004. 
23 Jean Fr. Lyotard, Condiţia postmodernă: raport asupra cunoaşterii, Editura Babel, București, 

1993. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:05 UTC)
BDD-A19532 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 128 

 
Bibliografie 
Cavanaugh, William, Theopolitical Imagination: Discovering the Liturgy as a Political Act 

in an Age of Global Consumerism, New York, T & T Clark, 2002 
Cavanaugh, William, Torture and the Eucharist: Theology, Politics, and the Body of 

Christ, Oxford: Blackwell Publishing, 1998 
Habermas, Jürgen, Joseph Ratzinger, Dialectica secularizării. Despre raţiune şi religie, 

Editura Apostrof, Cluj, 2005 
Hutcheon, Linda, Politica postmodernismului, Editura Univers, București, 1997 
Hübner, K., Glaube und Denken. Dimensionen der Wirklichkeit, Tübingen, 2001 
Lyotard, Jean Fr., Condiţia postmodernă: raport asupra cunoaşterii, Editura Babel, 

București, 1993 
Milbank, John, Catherine Pickstock și Graham Ward, Radical Orthodoxy: A New 

Theology, Routledge, NY, 1999 
Milbank, John, The Word Made Strange, Blackwell, Oxford, 1997 
Milbank, John, Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason, Blackwell, Oxford, 

1993 
Neamţu, Mihail, Ultima instanţă: teologia. Manifestul „post-secular” al lui John Milbank, 

în „Studia theologica” I, 1/2003, 32-53 
Pickstock, Catherine, After Writing: On the Liturgical Consummation of Philosophy, 

Blackwell, Oxford, 1997 
Smith, James K.A., Introducing Radical Orthodoxy. Mapping a Post-Secular Theology, 

Baker Books, 2004 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 00:12:05 UTC)
BDD-A19532 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

