
 87 

Niveluri de realitate ale cuvîntului religios 

Dorin OANCEA 

This paper focuses on the relation between God and man as participants in a 
communicational system, in an attempt to prove that, according to the Judeo-Christian 
revelation, the Creature is both directly and indirectly connected to its Creature. The 
analysis starts from two biblical fragments related to the Creation in Genesis 1-3, and 
continues with a discussion of the word in symbolic terms, as a configurator of religious, 
poetic, communicational reality. 
 
Keywords: the word, man, reality, mythological reality, religious reality, liturgical reality. 

 
Omul ca fiinţă comunicaţională 
Consideraţiile care urmează pornesc de la cele două referate biblice asupra 

creaţiei din Geneză 1-3, în care sînt creionate principalele repere ale omului în 
raport cu Dumnezeu, sine însuşi şi cu lumea înconjurătoare. Ni se înfăţişează aici 
un vast sistem comunicaţional la a cărui origine este Dumnezeu, fără a cărui 
susţinere ulterioară nu poate fi nici măcar imaginat. Potrivit revelaţiei iudeo-
creştine, fiecare făptură a Lumii a fost/este creată nemijlocit de Dumnezeu şi este 
relaţionată astfel direct cu El, însă participă şi la o comunicare indirectă cu El, 
atunci cînd se întîlneşte cu oricare alta.  

În calitatea sa de făptură a Lumii, omul prezintă în interiorul acestui sistem şi el 
două orientări constitutive, spre Dumnezeu şi spre Lume, care sînt în acelaşi timp 
complementare. În sensul acesta, orice întîlnire a omului cu Dumnezeu se 
repercutează asupra celei cu fiecare element al Lumii, şi interacţiunea sa cu orice 
făptură a Lumii se repercutează asupra comuniunii sale cu Dumnezeu. Din aceeaşi 
perspectivă comunicaţională omul este relaţionat direct cu un  număr oarecare de 
făpturi aflate în proximitatea sa şi indirect cu toate celelalte existente în Lume şi în 
ambele situaţii participă în acelaşti timp la o comuniune indirectă cu Dumnezeu.  

Influenţările comunicaţionale amintite capătă o deosebită semnificaţie în 
contextul existenţei intramundane a omului, subsumată de la bun început stăpînirii 
Lumii (Gen. I, 28: „Creşteţi şi vă înmulţiţi şi umpleţi pămîntul şi-l supuneţi; şi 
stăpîniţi peste peştii mării, peste păsările cerului, peste toate animalele, peste toate 
vietăţile ce se mişcă pe pămînt şi peste tot pămîntul!”), pe care o înţelegem ca 
asumare de responsabilitate pentru aceasta în ansamblu şi pentru toate făpturile din 
interiorul ei.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:23 UTC)
BDD-A19530 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 88 

Comunicaţia dintre toate făpturile, indiferent care ar fi ele, se realizează 
întotdeauna cu un anumit suport, care reprezintă un fel de numitor comun între ele, 
diferit, fireşte, de la caz la caz. Am putea spune că se foloseşte un „limbaj” adecvat 
situaţiei comunicaţionale respective şi constituit în moduri extrem de felurite. Poate 
fi, de pildă, un limbaj hormonal, unul vizual, auditiv, etc. important este ca 
făpturile care participă la actul comunicaţional respectiv să-l poată folosi cu 
maximă eficienţă. Putem afima că limbajul respectiv nu este un adaos la făptura 
respectivă ci reprezintă o parte din ea, fără el aceasta nu ar putea fiinţa.  

 
Valoarea simbolică a cuvîntului 
Posibilităţile comunicaţionale ale omului, actualizate în raport cu Dumnezeu, cu 

sine însuşi, cu alţi oameni sau cu alte făpturi, sînt extrem de felurite. Fiecăreia 
dintre aceste posibilităţi îi corespunde un  anumit limbaj, mai mult sau mai puţin 
sesizabil, cum ar fi cel auditiv sau olfactiv, cel mimico-gestual, cel prin cuvînt, 
limbajul trupului. În cele de urmează mă voi opri asupra cuvîntului, întrucît mi se 
pare asociat în mod esenţial cu hominizarea, fără a le trece însă pe celelalte cu 
vederea – omul este rezultatul emergent al sincronizării tuturor acestor limbaje într-
un ansamblu sistemic.  

Consideraţiile care urmează folosesc ca punct de plecare sensul religios al 
simbolului, extins la nivelul întregii existenţe. Pentru a înţelege sensul acestui 
concept vom aşeza la începutul reflexiilor noastre o caracterizare pe care o dă 
Nikolai Berdiaev simbolismului realist, cel care ne interesează în contextul de faţă: 
„Tot ce are semnificaţie în viaţa noastră nu-i decît indiciul, simbolul altei lumi, în 
care însuşi sensul îşi are rădăcina ... Pentru simbolismul realist, trupul lumii nu este 
un fenomen lipsit de realitate, nici o iluzie subiectivă, ci o întrupare simbolică a 
realităţilor spirituale.1”  

Din textul filosofului rus al religiei desprindem mai multe cuvinte cheie, care ne 
apropie de sensul simbolului la care ne referim: semnificaţie, viaţa noastră, trupul 
lumii, altă lume/realităţi spirituale. Folosind o formulare reducţionistă, spusele lui 
Berdiaev ar putea fi traduse astfel: pentru mine ca persoană existenţa are 
semnificaţie prin raportarea lumii materiale/simbolul la lumea spirituală personală, 
ceea ce dă naştere triadei: persoană  terestră – entitate materială/simbol – persoană 
spirituală/sacrul. O a doua simplificare schematică duce la triada persoană – simbol 
– persoană, unde entitatea materială/simbol are menirea de a face legătura dintre 
două persoane, care la rîndul lor fiinţează în virtutea acestei raportări la ea, la 
simbol.  

Entitatea materială avută în vedere poate fi orice obiect din lumea 
înconjurătoare, inclusiv o persoană, la care participă cel puţin două persoane şi care 
are pentru amîndouă aceeaşi semnificaţie, stabilită de comun acord. Se poate 
observa că potrivit acestei accepţiuni, entitatea simbolică la care ne referim nu este 
exterioară persoanei, ca un fel da adaos, ci face parte din însăşi modul ei de 

                                                 
1 Nikolai Berdiaev, Spirit şi libertate, Editura Paideia, București, 1996. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:23 UTC)
BDD-A19530 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 89 

fiinţare. Poate ar mai trebui adăugat că cele două persoane care comunică simbolic 
pot să se suprapună, în sensul că o dimensiune esenţială a fiinţării mele ca persoană 
este comunicarea cu mine însumi. 

Probabil că entitatea simbolică cea mai caracteristică existenţei personale a 
omului este cuvîntul, în sine un grup de sunete, eventual cu o corespondenţă 
grafică, care are o semnificaţie comună pentru cel puţin două persoane, cel mai 
adesea pentru grupuri mai largi. Trebuie subliniat în această privinţă că acest cuvînt 
cu valoare simbolică nu reprezintă un accident al fiinţării, ci se situează în zona 
esenţială a umanului. Este suficient să amintim în acest sens exemplul copiilor 
pierduţi în sălbăticie multă vreme, care nu au putut fi recuperaţi şi umanizaţi decît 
dacă în perioada prealabilă de socializare apucaseră să vorbească.  

În consecinţă se poate observa că prin intermediul cuvîntului omul fiinţează şi 
îşi creează realitatea, în mare măsură similară cu cea a tuturor celor care îl folosesc 
cu aceeaşi accepţiune, însă  în același timp individualizată în funcţie de propria 
premise existenţiale şi de modul în care se configurează comunicaţional. În cele ce 
urmează vom arunca o privire asupra a trei nivele de realitate care se constituie prin 
intermediul cuvîntului. 

 
Cuvîntul configurează realitatea comunicaţională cotidiană 
Este aproape inutilă observaţia că principala formă de comunicare interumană 

se realizează la nivel verbal. Fără îndoială că în permanenţă se folosesc şi alte 
limbaje simbolice, cum ar fi cel al gesturilor, parfumurilor, etc., însă cuvîntului îi 
revine principala misiune de organizare a realităţii exterioare şi interioare 
conştiente. Acestă funcţie a sa este aşa de evidentă, încît nici nu reflectăm asupra 
ei, ni se pare perfect firească poziţionarea sa în miezul procesului neîncetat de 
percepere a realităţii, de origanizare a ei, de integrare în ea. 

Firescul nu echivalează în nici un caz cu o experienţă simplistă a realităţii. 
Chiar şi la acest nivel al comunicării verbale cotidiene se pot distinge planuri de 
complexitate semnificaţională diferită. Pe de o parte distingem comunicarea 
univocă oarecum clasică, de tipul „temperatura din Sibiu la ora 9 dimineaţa în ziua 
x are valoarea y”, în care aceste cuvinte simbol au o semnificaţie unică, inteligibilă 
pentru toată lumea în egală măsură. Realitatea configurată cu ajutorul lor este cea a 
informaţiei întotdeauna transparente, perfect inteligibile, cu un caracter oarecum 
tehnic, egală cu ea însăşi independent de subiectul care o enunţă şi de receptorul 
care o percepe. Y grade sînt y grade şi atît, nimic mai mult. Există însă şi aici 
posibile nuanţe, nu în ce priveşte valoarea dată de instrumentul de control şi 
tradusă prin cuvînt, ci a percepţiei individuale a acelei realităţi. Se poate găsi în 
acest sens sub primul enunţ şi un al doilea, referitor la percepţia individuală a 
temperaturii respective, datorită unor condiţii climatice speciale, cum ar fi vîntul în 
timpul iernii geroase sau al verii incandescente. În acest al doilea caz enunţul ar 
arăta în ansamblul său aproximativ astfel: „temperatura din Sibiu la ora 9 dimineaţa 
în ziua x are valoarea y; în percepţie individuală y – n sau y + n”. Valoarea lui n se 
modifică de la caz la caz, în funcţie de modul în care percepe fiecare om strict 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:23 UTC)
BDD-A19530 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 90 

individual frigul sau căldura, ceea ce dă naştere unei multitudini de realităţi 
asociate uneia şi aceleiaşi formulări verbale. Cît de diferite ar fi, realităţile de acest 
tip se constituie întotdeauna în perimetrul intramundanului, cuvintele configurează 
realităţi intramundane obiective şi, în fond, repetabile. 

 
Cuvîntul configurează realitatea poetică 
Un nivel diferit îl reprezintă realitatea poetică, în care cuvintele/simbol dau 

naştere unei meta-realităţi guvernate de reguli proprii, de multe ori greu de înţeles 
pentru cel căruia nu-i sînt familiare. Pentru înţelegerea relativă a acestui tip de 
realitate trimitem la două lucrări clasice, care şi-au păstrat pînă în zilele noastre 
întreaga valabilitate: Opera deschisă de Umberto Eco2 şi Structura liricii moderne 
de Hugo Friedrich3. Ceea ce rezultă de aici, precum şi alte lucrări ale perioadei, 
cum ar fi Şapte tipuri de ambiguitate a lui William Empson, este o anumită 
autonomizare a operei literare, atît în raport cu autorul cît şi cu receptorul ei. Nu că 
aceştia şi-ar fi pierdut importanţa, dimpotrivă. Textul literar apare în această 
perspectivă extrem de bogat, înzestrat cu resurse explicite la un moment dat şi cu 
altele implicite, din care rezultă potenţiale realităţi multiple care pot fi actualizate 
într-un moment sau altul, mai apropiat sau îndepărtat.  

Subiectul comunicaţiei,  în cazul de faţă autorul, se dezvăluie el însuşi ca o 
entitate cu o anumită intenţionalitate explicită, care generează, neintenţionat şi 
implicit, meta-realităţi multiple, pe care nu le-a avut în vedere. Exemplul clasic în 
această privinţă este cel al lui Hamlet, personaj despre care se spune că trebuia să 
fie în intenţia lui Shakespeare doar un melancolic şi care s-a transformat într-un 
personaj emblematic pentru condiţia umană.  

Receptorul textului, ascultător, cititor, privitor, orice ar fi el, are capacitatea de a 
actualiza o anumită expresie al realităţii simbolice, pe care o receptează de la 
nivelul formelor concrete ale experienţei sale umane. În felul acesta, unul şi același 
text generează forme de realitate care corspund numeric receptorilor de diferite 
feluri, fără ca astfel să se epuizeze complexitatea fenomenului, pentru că experienţa 
individuală se modifică permanent, ceea ce duce la forme de recepţie şi de aceea de 
realitate tot mereu noi. Spunea o dată un japonez că unul şi același haiku are pentru 
una şi aceeaşi persoană sensuri total diferite, în funcţie de momentul zilei, al 
săptămînii, al vîrstei în general. În ultimă instanţă, dimensiunea simbolică a 
textului literar devine reală doar în măsura în care acesta şi autorul său ajung să fie 
contemporani cu cititorul, pentru a parafraza titlul unei cunoscute lucrări de 
interpretare a lui Shakespeare4.  

                                                 
2 Umberto Eco, Opera deschisă, Editura Paralela 45, București, 2006. 
3 Hugo Friedrich, Structura liricii moderne de la mijlocul secolului al XIX-lea pînă la mijlocul 

secolului al XX-lea, traducere de Dieter Fuhrmann, Editura pentru literatură universală, Bucureşti, 
1969 

4 Jan Kot, Shakespeare contemporanul nostru, Editura pentru literatură universală, București, 
1969. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:23 UTC)
BDD-A19530 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 91 

Specifică pentru acest tip de realitate este folosirea textului pentru a-l introduce 
pe receptor, probabil şi pe autor,  într-o zonă a sugestiei, a misterului imposibil de 
interpretat în categorii strict raţionale. Spargerea structurilor sintactice, polisemii 
frecvente, uneori violentări ale unor sensuri, iată doar cîteva mijloace folosite 
pentru realizarea misterului poetic, din care a dispărut orice univocitate de sens. 

 
Cuvîntul configurează realitatea religioasă 
Modul în care textul religios configurează o realitate particulară va fi clarificat, 

în parte cel puţin, cu ajutorul unui mit şi al textului liturgic. 
a. Realitatea mitologică. În a sa Antropologie structurală Claude Lévi-Strauss5 

analizează din punct de vedere simbolic o incantaţie folosită de un şaman indian 
din actuala Republică Panama pentru a rezolva o naştere grea. Cuvîntul este asociat 
unor alte elemente simbolice, cum ar fi fumigaţii cu boabe de cacao arse sau 
confecţionarea unor imagini sacre concentrate pe Muu, divinitate responsabilă 
pentru procreaţie. Dificultatea naşterii este pusă pe seama faptului că Muu şi-ar fi 
depăşit atribuţiile, punînd stăpînire pe sufletul viitoare mame. Fără redobîndirea 
acestui suflet, naşterea nu este posibilă. Incantaţia îşi propune pentru început 
introducerea femeii care nu reuşeşte să nască într-o realitate simbolică dinamică, în 
cadrul căreia nu-şi va redobîndi doar sufletul, ci va asigura şi rămînerea lui Muu, 
indispensabilă protectoare a procreaţiei, în ciuda unei greşite funcţionări în acest 
caz. Prin intermediul şamanului şi al femeii care naşte, textul incantaţiei 
configurează o realitate în care se intersectează două planuri existenţiale distincte: 
pe de o parte lumea terestră a femeii, pe de alta una mitică, concretizată în trupul 
aceleiaşi femei şi în universul ei ideatic. Semnificativ este faptul că pentru femeie, 
şaman şi toţi membrii comunităţii indiene respective această meta-realitate are un 
caracter obiectiv, cu rezultate perceptibile la nivelul cotidianului curent care 
constituie prima realitate a experienţei: perceptibil în sensul că la sfîrşitul 
incantaţiei copilul s-a născut! Succesiunea de evenimente din interiorul meta-
realităţii are consecinţe imediate la nivelul realităţii fenomenale curente.a 

Lévi-Strauss vede în acest fenomen un mod de manipulare psihică a femeii 
similar psihanalizei, ceea ce şi poate fi adevărat pînă la un anumit punct. Pe lîngă 
aceasta este vorba însă şi de configurare a unei metarealităţi, după cum s-a spus, 
perfect legitimă pentru cei care îşi însuşesc reperele ei şi modul de funcţionare. În 
acest sens amintim faptul că pentru Mircea Eliade în gîndirea arhaică, echivalentă 
la el cu gîndirea religioasă în general, planul mitic al existenţei conferă consistenţă 
celui cotidian, sub toate aspectele acestuia6. 

                                                 
5 Claude Lévi-Strauss,  Antropologie structurală, Editura Politică – Idei contemporane, București, 

1978, p. 222 scv. 
6 Cf. Mircea Eliade, Sacrul şi profanul, Humanitas, 1995. La fel în Aspecte ale mitului (traducere 

de Paul G. Dinopol, Editura Univers, București, 1978) sau în Eseuri. Mitul eternei reîntoarceri. 
Mituri, vise și mistere (traducere de Maria Ivănescu și Cezar Ivănescu, Editura Științifică, București, 
1971). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:23 UTC)
BDD-A19530 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 92 

b. Realitatea liturgică. Capacitatea textului religios de a deschide orizonturi 
mereu noi ale realului este poate şi mai uşor de înţeles în cazul textului liturgic. În 
cele ce urmează pornesc de la premisa că textele liturgice la care mă voi referi pe 
scurt sînt în mare măsură cunoscute. 

Mai întîi o trimitere la Slujba Botezului. De la bun început, şi ca în cazul 
oricărui alt serviciu cultic, textul slujbei configurează o realitate simbolică la 
intersecţia a două planuri distincte, cea a sacrului şi cea a mundanului. Cel dintîi 
este actualizat prin textul binecuvîntării iniţiale, „Binecuvîntată este împărăţia 
Tatălui şi a Fiului şi a Sfîntului Duh, acum şi pururea şi în vecii vecilor”; al doilea 
prin cel al ecteniei care urmează, cu o sintetică evocare a vieţuirii intramundane 
structurate: „Pentru binecredinciosul popor român de pretutindeni, pentru 
cîrmuitorii ţării noastre, pentru mai marii oraşelor şi satelor şi pentru iubitoarea de 
Hristos oaste, Domnului să ne rugăm”. Legătura dintre planul sacrului, al lui 
Dumnezeu, şi cel al mundanului personal, reprezentat în primul rînd de cel care 
urmează să fie botezat, se realizează prin lucrarea lui Dumnezeu, după cum rezultă 
din cele cîteva cuvinte desprinse dintr-o rugăciune mai cuprinzătoare: „Îndurate şi 
Milostive Dumnezeule, Cel ce cercetezi inimile şi rărunchii şi cele ascunse ale 
oamenilor singur le ştii, ...  fă să ia chip Hristosul Tău în acesta ce se va naşte din 
nou ...”. Este cît se poate de limpede că prin „naşterea din nou” se invocă 
instaurarea unei noi noi realităţi, diferită de cea anterioară. În această realitate nouă 
cel care este botezat, respectiv care a fost botezat, trăieşte în comuniune potenţială 
cu Domnul Hristos, întregul ritual are ca scop tocmai constituirea unei structuri de 
comuniune particulară între credincios şi Hristos. Comuniunea această se 
articulează pe ambele planuri amintite, al sacrului şi al mundanului, în virtutea 
uniunii ipostatice şi a deschiderii chenotice a Logosului divin, care se goleşte de 
manifestarea dumnezeirii sale în favoarea exprimării preponderente a umanităţii 
lui7. Pentru a realiza această structură de a comuniunii cu Dumnezeu  prin cea cu 
Hristos în Duhul Sfînt Ritualul Botezului recurge la instrumente simbolice diferite, 
cum ar fi obiecte cultice, apa, acţiuni/mişcări specifice. Toate acestea sînt însoţite 
însă permanent de textul liturgic, cu funcţie simbolică extrem de limpede: 
rugăciunea preotului şi a comunităţii se adresează lui Dumnezeu în cadrul 
comuniunii directe cu El, iar în apa sfinţită, în copilul botezat, să fie perceptibilă 
comuniunea indirectă cu El, în sensul că apa pentru care s-a făcut invocarea a fost 
realmente sfinţită, iar între Hristos şi copilul/omul care urmează să fie botezat s-a 
constituit o comuniune reală. În felul acesta textul folosit în cult apare ca suport 
esenţial al unei metarealităţi dinamice, care poartă pe de o parte amprentă 
celui/celei care primeşte botezul, pe cea a comunităţii din care face parte 
acesta/aceasta şi pe cea a Duhului Sfînt, care face posibilă prin lucrarea sa şi cea de 

                                                 
7 Textul chenotic clasic este cel din Epistola către Filipeni a Sfîntului Pavel, cap. 2, v. 6-8,  în care 

se vorbeşte despre Iisus Hristos: „Care, Dumnezeu fiind în chip, n-a socotit o ştirbire a fi El întocmai 
cu Dumnezeu, ci S-a deşertat pe Sine, chip de rob luînd, făcîndu-Se asemenea oamenilor, şi la 
înfăţişare aflîndu-Se ca un om, s-a smerit pe Sine, ascultător făcîndu-Se pînă la moarte, şi încă moarte 
pe cruce”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:23 UTC)
BDD-A19530 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 93 

a patra componentă a acestui ansamblu – comuniunea unui om anume, copil sau 
adult, după cum este cazul, cu Hristos cel chenotic, pliat întotdeauna pe realitatea 
duhovnicească a fiecărui om în parte. 

Cea de a doua trimitere o facem la textul Sfintei Liturghii, în care apar într-o 
manieră şi mai explicită cele două orientări constitutive ale omului, spre Dumnezeu 
şi spre Lume, respectiv spre celălalt om, în cadrul unei realităţi simbolice articulate 
prin cuvînt, prin textul liturgic. În contextul de faţă, deosebirea dintre cele două 
situaţii constă în faptul că cea dintîi evidenţiază constituirea unei meta-realităţi cu 
ajutorul cuvîntului-simbol, pe cînd cea de a doua pune în lumină capacitatea 
acestuia de a susţine realitatea despre care vorbim. Un moment particular din 
cadrul Sfintei Liturghii, asupra căruia s-ar putea stărui, apare în contextul 
Vohodului Mic asociat Fericirilor, al citirii pericopelor şi al cuvîntului de 
învăţătură, al predicii, care formează o unitate şi prin care se descoperă cu 
limpezime modul în care realitatea divino-umană se constituie cu ajutorul 
cuvîntului şi a acţiunilor asociate lui: Domnul îşi începe lucrarea predicatorială pe 
Muntele Fericirilor (dinamica Vohodului în timp ce se cîntă Fericirile), 
propovăduieşte vreme de trei ani (pericopele evanghelice), adresîndu-se chenotic 
fiecărui om care a trăit de-a lungul istoriei (predica pentru cei care participă 
serviciul liturgic respectiv sau propovăduirea în iad, la care trimite invocarea 
liturgică: „În mormînt cu trupul, în iad cu sufletul, ca un Dumnezeu ...” din I Petru 
3,19. Datorită unor inerente constrîngeri de spaţiu, ne oprim doar asupra unuia 
dintre aceste momente, şi anume asupra citirii pericopei evanghelice, respectiv a 
introducerii sale.  

Atunci cînd la oficierea Sfintei Liturghii participă şi un diacon, se poate recurge 
la următorul dialogul între acesta şi preotul celebrant: „Binecuvintează Părinte pe 
binevestitorul Sfîntului (Apostol şi) Evanghelist ...”. În contextul textului religios 
interesează mai ales răspunsul preotului: „Dumnezeu, pentru rugăciunile Sfîntului 
(Apostol şi) Evanghelist X să-ţi dea ţie, celui ce binevesteşti, cuvînt cu putere 
multă, spre plinirea Evangheliei iubitului său Fiu, a Domnului nostru Iisus 
Hristos”. Diaconul acceptă în mod explicit cele enumerate în binecuvîntare, şi trece 
apoi la citirea pericopei. Remarcăm în primul rînd două nivele calitative ale 
textului liturgic. Pe de o parte, se înscrie de la bun început într-un plan referențial 
preponderent intramundan, accesibil prin simplă lectură în orice cadru al vieții 
curente. În această situație nu creează metarealitatea la care ne referim în mod 
constant, ci deschide doar perspectiva ei. Pe de alta, are capacitatea sau „puterea 
multă” de a  institui această metarealitate. Există o evidentă deosebire între 
cuvîntul rostit de același diacon în afara şi în cadrul contextului liturgic, cel de-al 
doilea aparţine deja unei realităţi de alt ordin. Diferenţa la care ne referim nu se 
datorează unei acţiuni suplimentare a preotului sau diaconului, ci intervenţiei lui 
Dumnezeu, cel care iniţiază orice formă de comunicare şi care răspunde chemărilor 
omului. Rezultă cît se poate de clar că textul religios ca atare nu instituie per se o 
nouă realitate, însă are capacitatea de a o susţine în virtutea activării dublei sale 
relaţionări simbolice de către Dumnezeu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:23 UTC)
BDD-A19530 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 94 

 
Observaţii finale 
Închei aceste consideraţii referitoare la cuvîntul care configurează realitatea 

religioasă cu două observaţii care privesc cele trei tipuri de realitate pe care le-am 
abordat. 

a) de la una la cealaltă se poate observa o intensificare nu doar a nivelului de 
polisemie ci şi de mister pe care îl presupune fiecare realitate în parte. Dacă în 
cadrul  cotidianului cuvîntul instituie o realitate în mare măsură monovalentă, cel 
mult plurivalentă datorată unei polisemii transparente, în cea de a doua realitatea 
are un pronunţat caracter de mister, realizat tot cu ajutorul posibilităţilor de 
expresie ale textului. În sfîrşit, cea de a treia ne confruntă şi cu un alt tip de mister, 
datorat distanţei ontologice insurmontabile dintre sacru şi profan, dintre planul 
divinului şi al mundanului, respectiv umanului; 

b) interesant este faptul că în cadrul celei de a treia realităţi acţionează nu doar 
„cuvîntul cu putere multă”, ci şi celelalte două forme, integrate sinergetic în 
lucrarea harică, ceea ce pune şi mai mult în lumină esenţa simbolică a cuvîntului. 
Amintesc în acest context faptul că numeroase pericope evanghelice transmit 
informaţii univoce despre situaţii reale (evenimente din viaţa Mîntuitorului, cuvinte 
ale Sale),  sau posibile (pilde) ceea ce ne introduce în primul nivel de realitate creat 
prin cuvînt. Ele conţin în același timp texte literare, psalmii, şi au în ele însele 
valenţe poetice care le transpun într-o zonă a misterului intramundan, echivalent cu 
cel de-al doilea tip de realitate la care ne-am referit. În felul acesta textul religios 
„cu putere multă” apare ca un fel de sinteză a tuturor valenţelor creatoare ale 
cuvîntului-simbol, fără ca în acest fel să se relativizeze într-un fel oarecare valoarea 
fiecărui nivel în parte. 

c) o ultimă observaţie în legătură cu sensul pe care îl dă Berdiaev simbolului şi 
cel de-al treilea nivel de realitate despre care am vorbit. Reamintesc că pentru 
filosoful rus simbolul este elemenetul de legătură dintre realitatea primă, de natură 
spirituală şi ceea ce el numeşte „trupul lumii”, adică lumea fenomenală cu toate 
componentele ei. Asimilînd această interpretare, de sorginte platoniciană, ţinem să 
evidenţiem însă că realitatea de tip liturgic, de pildă, şi nu numai ea, ci orice formă 
de concretizare directă sau indirectă a comuniunii constitutive dintre Dumnezeu şi 
om, are o legitimitate ontologică proprie, după cum am arătat în consideraţiile 
introductive aşezate la începutul acestor reflexii. Din această perspectivă vom 
interpreta opinia lui Berdiaev nu în sensul existenţei a două lumi conjugate cu 
ajutorul unui termen mediu – simbolul, indiferent de zona de realitate în care este 
localizat – ci a două realităţi distincte, în care simbolul nu are doar funcţia de a 
conferi sens celei de a doua, ci de a configura în mod efectiv, fiind el însuşi 
modificat tot mereu în acest proces. Cuvîntul liturgic, obiectele şi procesele 
liturgice au în ele însele o valoare, cea la care mi se pare că se referă Berdiaev. 
Aceasta este modificată însă în funcţie de traseul credinciosului care participă la 
realitatea liturgică, care suferă ea însăşi o modificare corespunzătoare. Arătam în 
contextul realităţii poetice că ea se modifică în funcţie de diferitele transformări 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:23 UTC)
BDD-A19530 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 95 

prin care trece receptorul ei, chiar şi la nivelul unei singure zile. În acelaşi timp am 
arătat în anterioara observaţia că textul religios include principalele dimensiuni ale 
celui univoc şi ale celui polisemic. Prin extrapolare putem afirma că şi realităţii 
liturgice îi este proprie, pe e o parte, o stabilitate care uneşte toate generaţiile de 
credincioşi care participă la ea. Pe de altă parte, ea este mereu nouă, aşa încît, 
parafrazînd-ul pe Heraclit vom putea spune că nimeni nu participă de două ori la 
aceeaşi Sfînt Liturghie.  

După cum s-a mai arătat, realitatea liturgică este constituită din numeroase 
elemente, cum ar fi cuvîntul, veşmintele şi culorile lor simbolice, diferitele 
dinamici liturgice. Toate acestea participă las cele două dinamici despre care s-a 
vorbit, la stabilitatea şi adaptabilitatea liturgică în funcţie de condiţia spirituală a 
celui care participă la procesul liturgic. Izolînd textul liturgic de celelalte elemente 
menţionate putem afirma că el instituie, pe de o parte, o realitate constant aceeaşi, 
iar pe de alta, că tot prin el sînt instituite metarealităţi al căror număr nu poate fi 
niciodată precizat, pentru că ar trebui introduse în evaluare anumite date imposibil 
de precizat (în mod special diferenţele pe care le prezintă orice credincios de la o 
Sfîntă Liturghie la alta). Cele spuse trebuie extinse la orice fel de text religios, cu 
rezultatul că, dacă existenţa religioasă este constitutivă pentru toţi oamenii, aşa 
cum s-a sugerat în primele paragrafe ale acestor reflexii, atunci realitatea instituită 
de textul religios într-o formă oarecare cunoaşte în acelaşi timp o unitate 
fundamentală şi infinite forme de concretizare individuală, care pot prezenta, la 
rîndul lor, şi elemente de unitate specifice unui anumit grup social sau unei anumite 
epoci.  

 
 

Bibliografie 
Berdiaev, Nikolai, Spirit şi Libertate, Editura Paideia, București, 1996 
Eco, Umberto, Opera deschisă, Editura Paralela 45, București, 2006 
Eliade, Mircea, Sacrul şi profanul, Editura Humanitas, București, 1995  
Eliade, Mircea, Aspecte ale mitului, traducere de Paul G. Dinopol, Editura Univers, 

București, 1978  
Eliade, Mircea, Eseuri. Mitul eternei reîntoarceri. Mituri, vise și mistere, traducere de 

Maria Ivănescu și Cezar Ivănescu, Editura Științifică, București, 1971  
Hugo Friedrich, Structura liricii moderne de la mijlocul secolului al XIX-lea pînă la 

mijlocul secolului al XX-lea, traducere de Dieter Fuhrmann, Editura pentru literatură 
universală, Bucureşti, 1969 

Kot, Jan, Shakespeare contemporanul nostru, Editura pentru literatură universală, 
București, 1969 

Lévi-Strauss, Claude,  Antropologie structurală, Editura Politică – Idei contemporane, 
București, 1978 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:33:23 UTC)
BDD-A19530 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

