
 Libraria 

 

  
 

 

Consideraţii cu privire la importanţa Psaltirii de la Bălgrad din 1651 
 
 

Arhim. dr. POLICARP CHIŢULESCU 
Biblioteca Sf. Sinod, Bucureşti 

 
Abstract 

Considerations About the Importance of the Psalter of Bălgrad from 1651 
 

Transylvania had often been reclaimed by the empires that surrounded it, so Romanians living 
there were permanently exposed to the danger of losing their national and spiritual identity, along with 
their Orthodoxy. Printing books in this part of Romania was a difficult task, because the prince and 
the nobles, who were neither Romanian nor Orthodox, imposed a severe censorship. In the 17th 
century, the Calvinistic offensive on Romanians intensified, in order to isolate them from the faith of 
their brothers in Moldova and Wallachia. Realising that Orthodox religion meant for the Romanians 
in Transylvania both culture and the worship of God, the Metropolitan Simion Ştefan from Alba 

Iulia printed in Romanian in 1648 The New Testament and The Psalter, in 1651, with the 
help of a group of Romanian scholars. These books generated a strong echo in culture and spirituality, 
a fact which is obvious by the ample circulation of these books in all the Romanian provinces by 
numbers that amounted to thousands. 

The Psalter printed in Alba Iulia (Bălgrad) in 1651 was less studied, because it was put 

into shade by the authority and dignity of The New Testament from 1648. The second foreword 

of The Psalter (which has 3 forewords) is a true abridged Orthodox theology treatise. Under the 

pretext of highlighting the importance of the Psalms, Calvinism was being fought against, as it was 
the religion of the political authority in those times. We can infer from this foreword that it was 
elaborated for the purpose of strengthening the awareness of the Romanians in Transylvania as 
belonging to the Byzantine Orthodox religion, which was a living presence in the lives of their 
Romanian brothers across the mountains, and that means that a strong nationalistic spirit was 
present here. A foreword like this, written in the Romanian language, could only be elaborated by a 
Romanian (perhaps by the courageous Metropolitan Simion Ştefan); there is an abundance of quotes 
from famous Byzantine authors (mainly), which proves a good knowledge of classical languages and 
also an original approach to these authors. 
 
Keywords: Psalter, Simion Ştefan, Orthodoxy, Bălgrad, Transylvania. 

Tipografia vechii cetăţi a Bălgradului s-a remarcat ca deschizătoare de 
drumuri pe linia transpunerii şi imprimării, în secolul al XVII-lea, a textelor 
sfinte în limba română. Fără să fi avut o activitate tipografică bogată, ea a 
elaborat strategia de păstrare a identităţii spirituale şi naţionale a românilor 
ardeleni. Un transilvănean a iniţiat punerea Cuvântului divin pe înţelesul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 11:23:46 UTC)
BDD-A19463 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

  

 

poporului, tot un transilvănean avea să se afirme ca fiind artizan al primului 

Nou Testament în graiul celor mulţi. Bibliografia pe tema impactului benefic 

al Noului Testament de la Bălgrad (1648) în cultura spirituală românească este 
destul de bogată, deşi nu au fost epuizate toate aspectele de ordin istoric, 

filologic, lingvistic, teologic. Tipărirea Noului Testament şi prestanţa lucrării 
în sine au umbrit oarecum importanţa celeilalte tipărituri, apărute cu trei ani 

mai târziu, Psaltirea din 1651. Ieşită din teascurile noii tipografii crăieşti, 

Psaltirea va constitui ceea ce nu au bănuit (şi nici n-ar fi putut îngădui) 
niciodată principele ori cenzorii-supraveghetori calvini: o mărturie ortodoxă 
într-un dorit, dar nereuşit, proces de calvinizare a românilor transilvăneni. 

Să amintim că la Alba Iulia mai apăruseră cărţi în prima jumătate a 

secolului al XVII-lea: Evanghelia cu învăţătură (1641), Catehismul 

calvinesc (1642), Catehismul calvinesc în română cu alfabet maghiar (1648). 
În afară de prima lucrare, celelalte erau, evident, apărute în scop 
propagandistic. Între timp, se înrăutăţiseră relaţiile dintre Vasile Lupu şi Gh. 
Rakoczi, luând naştere un conflict ce va culmina cu arestarea mitropolitului 
ortodox român, Ilie Iorest (călugăr putnean). Acest gest făcea parte din 
programul de calvinizare a românilor, exprimat în 24 de puncte,1 refuzate de 
Ilie Iorest şi ocolite sistematic de un alt mitropolit curajos, Simion Ştefan.  

Aşa cum bine intuise patriarhul martir, Chiril Lukaris (+1638), 
calvinizarea românilor din Transilvania ar fi dus la „o rupere a legăturii de sânge şi 
simţiri, care îi unea cu fraţii lor din ţările Moldovei şi Munteniei.” Tocmai acest lucru îl 
urmăreau principii maghiari, în frunte cu Gabriel Bethlen, care îi cerea sprijin, 
în 1629, patriarhului ecumenic amintit. Suntem convinşi că nu din interesul 
pentru luminarea şi mântuirea românilor se promova convertirea la calvinism, 
ci din perspective politice. Încă o dată, Ortodoxia i-a ţinut uniţi pe bieţii 
români, care au pătimit multe ca să-şi păstreze tezaurul spiritual de origine 
apostolică.  

Pe această linie a salvării moştenirii ortodoxe şi, implicit, a menţinerii 
identităţii româneşti va merge şi mitropolitul Simion Ştefan, cu un colectiv de 
învăţaţi, trimişi de Providenţă. 

După succesul avut cu imprimarea în limba română a Noului 

Testament în 1648 (din care astăzi se păstrează peste 330 de exemplare) care 

va culmina cu reluarea sa în Biblia de la Bucureşti (1688), o nouă tipăritură, 

                                                 
1 Pr. Mircea Păcurariu, Istoria Bisericii Ortodoxe Române, vol. II, Bucureşti, 

Editura IBMBOR, 1994, p. 66-67. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 11:23:46 UTC)
BDD-A19463 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

  
 

Psaltirea de la Bălgrad, avea să se constituie, în 1651, ca un adevărat 

Catehism ortodox. Opţiunea de a transfera misiunea catehetică şi spre Psaltire 

se poate explica prin aceea că, deopotrivă, Psalmii se citesc acasă ca rugăciune 
personală, fiind nelipsiţi de la strană (în Postul Mare se citesc 7 catisme pe zi la 

Vecernie, Ceasuri şi Utrenie). Aşadar, Psaltirea se adresează unui spectru mai 
larg de cititori, ea fiind atunci şi mult mai accesibilă din punctul de vedere al 

costului, în comparaţie cu Noul Testament (care, de asemenea, în forma 
tipărită la Bălgrad, era destinat cultului dar şi uzului personal). 

Psaltirea de la Bălgrad a fost prezentată în câteva studii consistente 
alăturate ediţiei facsimilate, apărute la Alba Iulia în 2001, iar mai recent găsim 

investigaţii în volumul Simion Ştefan, Teolog, Cărturar şi Patriot (Alba 

Iulia, 2010). Asupra conţinutului Noului Testament (Predoslovii şi text biblic) 
s-au făcut ample cercetări, nivel care n-a fost egalat în privinţa Psaltirii. Aceasta 

este structurată în 3 Predoslovii, urmate de textul biblic cu scolii (explicaţii). 

Psaltirea se deschide cu o Predoslovie adresată Craiului, urmată de o 

Predoslovie cătră cetitori şi despre folosul Psaltirii. Abia la finalul cărţii se 

află o a treia Predoslovie (numită impropriu astfel), care este, de fapt, o 
lămurire asupra izvoarelor folosite în privinţa textului biblic, şi obişnuita notiţă 
tipografică, ce conţine cuvenitele iertăciuni pentru eventualele greşeli. Până 

acum, a doua Predoslovie, cea către cetitori şi despre folosul Psaltirii a fost trecută 
cu vederea.2 Vorbindu-se despre un autor calvin al primei prefeţe (către Crai), 
se punea problema dacă notiţa de final nu ar indica, cumva, două echipe de 

lucru la această carte. Noi considerăm că a doua Predoslovie, către cetitori şi 

                                                 
2 De pildă, pr. Remus Onişor vorbeşte când de două Prefeţe, când de trei. A se 

vedea studiul său Consideraţii teologice asupra Psaltirii, în vol. Psaltirea de la 

Alba Iulia, 1651, tipărită acum 350 de ani sub păstorirea lui Simion Ştefan, 

mitropolitul Ardealului, şi văzând acum, din nou, lumina tiparului cu 

binecuvântarea ÎPS Andrei, Arhiepiscop al Alba Iuliei, Alba Iulia, 2001; în 
acelaşi volum omagial, Eva Mârza, deşi menţionează Predoslovia 1 către cititori, 

analizează doar cuvântul „către Crai” şi „predoslovia” de la finalul Psaltirii, cu toate că 
nu s-a referit strict doar la datele tehnice pe care le furnizează cele 2 texte vizate, p. 22; 

la fel, Simion Todoran, Mitropolitul Simion Ştefan, împlinitor al aspiraţiilor 

spirituale ale românilor din Transilvania, în vol. Simion Ştefan, Teolog, 

Cărturar şi Patriot, Alba Iulia 2010, p. 67; pr. prof. M. Păcurariu aminteşte tot 2 

prefeţe în op. cit., vol. II, p. 61, la fel Agnes Erich, Istoria Tiparului Românesc.., 
Târgovişte, 2006, p. 137. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 11:23:46 UTC)
BDD-A19463 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

  

 

despre folosul Psaltirii, indică faptul că Psaltirea a fost tradusă de un colectiv 
de ortodocşi, pentru ortodocşi. Aceştia, după ce i-au dat Cezarului cele ce erau 

ale sale (lauda şi mulţumirea din Cuvântul către Crai, conform uzanţei, poate 
chiar cu o îndrumare a unui calvin), au purces la prezentarea succintă a 

credinţei lor, apoi a traducerii Psaltirii. Raportarea traducătorilor la 

Septuaginta nu e deloc întâmplătoare. Se ştie de autoritatea de care s-a 

bucurat traducerea Vechiului Testament de către cei 70 (72) de bătrâni, în 
rândul ierarhilor şi teologilor de seamă ai Bisericii Răsăritene. Nu mai expunem 
aici motivele pentru care aceste minţi luminate au acordat vot de blam textului 
masoretic.3 

Ne propunem, în cele ce urmează, să prezentăm Predoslovia cătră 

cetitori şi Despre lauda şi folosul Psaltirii. Textul este cea mai întinsă 
prefaţă (23 pagini in 4º) pe care a putut-o avea vreodată, în limba română, 

Psaltirea. Predoslovia aceasta se constituie ca un adevărat tratat de teologie, 
fiind, de fapt, un compendiu al credinţei ortodoxe. Ea nu expune pur şi simplu 

folosul sufletesc al citirii Psalmilor, ci acesta este doar un pretext pentru a 
întări credinţa ortodoxă, prin combaterea latinilor şi a calvinilor. Fundamentată 
puternic pe Sfânta Scriptură şi Sfânta Tradiţie (aceasta din urmă nefiind 

acceptată ca izvor al Revelaţiei divine de către protestanţi), Predoslovia cătră 

cetitori aduce în sprijinul afirmaţiilor sale legate de textul biblic numele celor 
mai cunoscuţi Părinţi ai Bisericii: Sfinţii Vasile cel Mare, Ioan Gură de Aur, Fer. 
Augustin şi Ieronim, Ilarie de Pictavium, Eftimie Zigaben.  

Tematic, Predoslovia de care ne ocupăm, este structurată astfel:4  
1. Scurtă introducere despre scopul cărţii; 
2. O prezentare a 4 direcţii pe care se va construi pledoaria care urmează să 

se desfăşoare: 

 Folosul spiritual al Psaltirii 

 Conţinutul Psaltirii 

 Împărţirea Psaltirii 

                                                 
3 A se vedea Sf. Iustin Martirul şi Filosoful, Dialog cu iudeul Trifon, în vol. 

Apologeţi de limbă greacă, Bucureşti, 1997, p. 232-233; Sf. Ioan Gură de Aur, 

Omilia a V-a la Matei, în vol. Omilii la Matei, col. Părinţi şi scriitori bisericeşti, 
nr. 23, Bucureşti 1994, p. 69; opinii la care subscriu şi sfinţii Grigorie al Nyssei, Vasile 
cel Mare etc. 

4 Având în vedere că singura paginaţie a Predosloviei în discuţie este pe caiete, 
pentru o mai facilă identificare a temelor, am numerotat paginile ei de la 1 la 23. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 11:23:46 UTC)
BDD-A19463 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

  
 

 Autorii Psalmilor  

3. Destoinicia şi Lauda Psaltirii (p. 2), care este o parafrazare a Omiliei la 

Psalmul 1 
5 a Sf. Vasile cel Mare (al cărui nume nu este menţionat aici); 

4. Profeţii mesianice în Psalmi (p. 2); 
5. Învăţătură despre Sfânta Treime - egalitatea Persoanelor divine: Tatăl, 

Fiul şi Sfântul Duh (p. 4-5); 
6. 11 atribute ale lui Dumnezeu care ţin de firea Sa: Veşnic, Atotştiutor, 

Înţelept etc. (p. 5-6); 
7. Faptele lui Dumnezeu - lucrările din afara fiinţei lui Dumnezeu: Crearea 

lumii, Providenţa, Răscumpărarea lumii prin Fiul, Sfinţirea lumii-ceea ce 
contrazice calvinismul (p. 6-7). De fapt, la p. 5 începe o prezentare a Crezului 
ortodox, care este numit aşa la p. 6; 

8. Răscumpărarea lumii prin întruparea Fiului din Tatăl (din veci) şi de la 
Sfântul Duh şi din Fecioara Maria (ca om) - p. 7; 

9. Învăţătura despre Biserică (Una, Sfântă, Sobornică şi Apostolică), p. 7; 
10.  Învierea morţilor şi viaţa veşnică - p. 7; 
11.  Explicarea celor 10 Porunci simultan cu tâlcuirea; 
12.  Rugăciuni Domneşti (Tatăl nostru) - p. 8-12; 

13.  Lauda Psaltirii (explicarea folosului duhovnicesc al Psalmilor prin 

intermediul comentariului la Psalmi al Sf. Vasile cel Mare) (p. 12); 

De aici, începe obişnuitul cuvânt despre folosul Psaltirii, întâlnit, într-o 
formă redusă, şi în ediţiile de azi. 

Paginile 12-14 reproduc întocmai Omilia la Psalmul 1 a Sf. Vasile cel 
Mare (atribuită şi Fer. Augustin6- deci tradusă în latină). Pentru frumuseţea şi 
exactitatea traducerii textului, reproducem câteva pasaje: Traducere veche: 
„Că văzu Duhul Sfânt neamul omenesc că-i cu nevoie a-l aduce spre fapte bune păntru 
slăbiciunea firii omeneşti, ce mai vârtos pleacă spre faptele reale, lăsând înapoi năravul vieţii 
creştineşti. Derept aceae, ce făcu? Împreună cu învăţăturile sfinte cântece sufleteşti şi frumoase 
şi dezmierdate şi cu glasuri cuvioase, să priimim cu mai mare dulceaţă învăţăturile sufleteşti 
şi cântările psalomilor (...) Psalomul easte liniştea inimilor şi pacea sufletelor, turburările şi 
undele inimilor le conteneaşte, că moaie mânia mintei şi hlăpia o întoarce spre trezvie.” 

(Psaltirea 1651, p.13-14 ).  

                                                 
5 Textul complet al Omiliilor la Psalmi al Sf. Vasile cel Mare a fost publicat în 

Patrologia Graeca, editor J. P. Migne, vol. 29, col. 209-403. 
6 A se vedea S. Augustin, Oeuvres complètes, latin-français, tome XXV, 

Paris, 1870. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 11:23:46 UTC)
BDD-A19463 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

  

 

Traducere modernă: „Duhul cel Sfânt a văzut că neamul omenesc este greu de 
îndrumat spre virtute şi că noi, din pricina înclinării spre plăcere, neglijăm cu totul vieţuirea 
cea dreaptă. De aceea, ce face? A unit dogmele cu plăcerea cântatului, ca, o dată cu dulceaţa 
melodiei, să primim fără veste, şi folosul cuvintelor de învăţătură (...) Psalmul este linişte a 
sufletelor, conducător al păcii, potoleşte tulburarea şi vâlvătaia gândurilor, înmoaie mânia 

sufletului şi înfrânează pe cel desfrânat.” (Sf. Vasile cel Mare, Omilie la Psalmul I, 

traducere în limba română de pr. D. Fecioru, în vol. Tâlcuire duhovnicească 

la Psalmi, Bucureşti, 2006). Menţionăm că Psaltirea tipărită la Editura 
Institutului Biblic al Bisericii Ortodoxe Române, în ediţia din 2001, de pildă, 
preia, întocmai, traducerea Sf. Vasile în varianta din 1651, ceea ce arată că 
textul de la Bălgrad a avut o pondere importantă asupra ediţiilor ulterioare ale 

Psaltirii, sau, mai bine spus, traducătorii, editorii de după 1651, ai Psaltirii, au 
ţinut cont de varianta de la Bălgrad. 

Predoslovia continuă la pagina 16 cu: 
14.  Suma psalmilor: aceasta prezintă în linii generale, temele tratate de 

Psalmi. Suma (conţinutul) Psaltirii a fost prelucrată, aici, după Comentariul 

la Psalmi al scriitorului bizantin, Eftimie Zigabenul (sec. XI-XII), care este 
amintit abia la p. 20; 

15.  Numele Cărţii Psalmilor şi împărţirea Psaltirii au fost prelucrate după 
Fer. Ieronim şi Sf. Ilarie de Pictavium (acesta din urmă este citat întocmai din a 

sa Introducere asupra Psalmilor)
7 (p. 17-18); 

16.  Autorii Psalmilor (partea de început a acestei teme a fost tradusă după 
Sf. Ilarie de Pictavium) (p. 19-22). 

Alte explicaţii despre autorii Psalmilor (de pildă, când ei nu sunt 

menţionaţi) sau chiar ipoteza că toţi Psalmii sunt compuşi de Împăratul -
Profet David sunt preluate după Fer. Ieronim şi mai ales după Eftimie 
Zigabenul.8  

Predoslovia se încheie cu cererea iertării faţă de cititori, subliniind că „mai 
vârtos de toate, mai vârtos pe aceasta ne-am silit să ţinem înţelesul Duhului Sfânt, că 

                                                 
7 Saint Hilaire de Poitiers, Les Psaumes, în col. Sources Chrétiennes, vol. 515, 

texte bilingue, latin-français, Paris, 2008, p. 127-129, 143. 
8 Ampla introducere la Psaltire a lui Eftimie, împreună cu un vast comentariu 

la Psalmi extras după cei mai cunoscuţi Părinţi ai Bisericii (Ioan Gură de Aur, Vasile 
cel Mare, Chiril al Alexandriei, Maxim Mărturisitorul) a fost tradus în română în 
prelucrarea lui Nicodim Aghioritul, de către mitropolitul Veniamin Costachi, în 1850 
şi reeditat în perioada modernă fără loc şi an. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 11:23:46 UTC)
BDD-A19463 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

  
 

Scriptura fără înţeles, easte ca şi trupul fără suflet.” Acest ultim pasaj, pe care îl găsim 

şi în Predoslovia cătră cetitori, în Noul Testament (1648), poate reliefa o 
continuitate a efortului aceluiaşi colectiv care a tradus textul sfânt sau al 
aceluiaşi autor (colectiv) care a compus introducerile. Să fie oare întâmplător 

faptul că Introducerea Psaltirii tratează credinţa ortodoxă chiar pe structura 

abordată de Catehismele calvineşti din 1642 şi 1648? Desigur că nu. Prefaţa 
noastră este o reacţie la acestea, reflectând dorinţa de a consolida credinţa 
ortodoxă în rândul românilor transilvăneni. Cum puteau calvinii, dacă ei ar fi 
autorii textelor, să se combată singuri? 

Predoslovia exprimă un act conştient, de mare curaj, al păstorului 
(mitropolitul Simion Ştefan) care îşi vedea turma ameninţată de învăţături 
străine credinţei strămoşeşti. Deşi, paradoxal, calvinismul propaga necesitatea 
de a fi auzită Sfânta Scriptură în limba română, el era un element dizolvant al 
unităţii de neam şi credinţă a românilor. Dacă românii, locuitori ai spaţiului de 
o parte şi de alta a Carpaţilor, n-ar fi fost ortodocşi, legăturile dintre ei n-ar fi 
rezistat, ci s-ar fi întrerupt. Dezbinarea era sigură, ceea ce ar fi convenit de 
minune „Craiului” Ardealului. 

Textul introductiv destinat cititorilor, reprezintă o încercare de expunere 
sistematică a credinţei ortodoxe, cu argumente scripturistice la care se adaugă, 

pentru partea de prezentare a Psalmilor, şi sursele patristice şi post-patristice, 
atât de bogate. Prefaţa în discuţie nu trebuie suspectată de lipsă de originalitate, 
deoarece maniera alăturării autorilor patristici atunci când se face istoria 
textului şi se precizează importanţa sa, apoi prelucrarea şi corectarea 

informaţiilor din Catehismul calvinesc, indică o elaborare personală din 
partea autorului (fie el colectiv ori nu). Observăm, de asemenea, un progres în 
abordarea isagogică şi exegetică a textului biblic, în limba română. Prima parte 

a Prefeţei a doua vădeşte o bună cunoaştere a Dogmaticii ortodoxe, poate 
inspirată după cea a Sf. Ioan Damaschin (secolul al VIII-lea) şi o temeinică 

pregătire filologică. Calvinii sunt combătuţi cu chiar armele lor, Sola 

Scriptura, de data aceasta, numai cu texte din Psalmi.  
Dacă până acum se considera că cea mai timpurie traducere din operele 

Sfinţilor Părinţi ai Bisericii, în limba română, este volumul de Mărgăritare 
aparţinând Sf. Ioan Gură de Aur şi altor câtorva autori9 (Bucureşti, 1691), iată 

că Predoslovia cătră cetitoriu ne uimeşte prin bogăţia de citate patristice 

                                                 
9 Pr. D. Fecioru, Bibliografia traducerilor în româneşte din literatura 

patristică, vol. I, fasc. 1, De la 1691 până la 1833, Bucureşti, 1937. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 11:23:46 UTC)
BDD-A19463 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

  

 

(nelipsite nici din Noul Testament din 1648), astfel încât traducerile de aici, în 
limba română, îmbogăţesc repertoriul deja cunoscut, coborând data primelor 
traduceri patristice cu câteva decenii şi adăugând autori noi, care nici în zilele 
noastre nu şi-au aflat încă, o traducere modernă: Sf. Ilarie de Pictavium, Fer. 
Augustin şi Ieronim, Eftimie Zigabenul. Scrierile acestora au fost traduse în 
mare parte, din limba latină, ei fiind în majoritate autori creştini apuseni. Ne 
este greu să credem că un calvin sau filo-calvin s-ar fi ostenit să traducă opere 
ale unor sfinţi pe care îi reneagă. De ce n-am crede că şi textul biblic al 

Psaltirii a fost tălmăcit tot de românii nevoitori, cunoscători de latină?  
Mitropolitul Simion Ştefan poate fi considerat autorul moral al traducerii, 

dacă nu chiar autorul propriu-zis. El merge pe firul mitropolitului Varlaam al 

Moldovei, care, în Catehismul său din 1645, scrie împotriva calvinilor care 

tipăriseră, în 1642, un Catehism „plin de otravă.” Astfel, combătându-i pe cei 
care „Scriptura svântă o tâlcuiesc pre voia şi volnicia lor cum vor,” Simion Ştefan este în 

duh cu contemporanul său de la Suceava. În Psaltirea din 1651, nu se oferă o 
explicaţie raţionalistă şi tendenţioasă a textului sacru, ci „în tâlcul svinţilor şi de 
Duhul Svânt luminaţilor părinţi, cari după darea cea scrisă şi nescrisă a dumnedzăeştilor 
apostoli a besericei noastre cei pravoslavnice au tâlcuit şi nesmintite noao pravoslavnicilor li-
au dat, cu mintea să le ferim, cu gura să le mărturisim, şi de la inimă le spunem, întru 
vădirea ereticilor şi întru tăriia pravoslavnicilor creştini.”10 

Traducerea în limba română a textelor biblice şi liturgice nu trebuie 

privită ca o iniţiativă exterioară Ortodoxiei. După cărţile lui Coresi şi Noul 

Testament de la Bălgrad, un colectiv întreg, format mai ales din cei care ar fi 
putut fi reticenţi (învăţaţi greci, ortodocşi, care ar fi sesizat orice influenţă 

neortodoxă), a tipărit întreaga Biblie în româneşte, la Bucureşti. Totuşi, înainte 
de aceasta, în spaţiul liber al Ţării Româneşti a luat avânt tipărirea, în 

româneşte, a textelor parenetice, exegetice ale Scripturii: Evanghelia 

învăţătoare, Dealu, 1643, urmată, imediat, în 1644, la Iaşi, de colecţia de texte 
juridice din timpul lui Vasile Lupu, continuată la Târgovişte, în 1652, de 

Îndreptarea Legii. Concomitent s-au imprimat şi cărţile slavone, pentru ca 
trecerea să se facă cu tact şi pentru a menţine unitatea de credinţă cu ortodocşii 
de limbă slavă, care au fost susţinuţi masiv prin aportul de carte slavă al 
românilor. Domnii şi vlădicii ţării au mizat pe introducerea limbii române în 

Biserică, pentru a fi înţeles mesajul Evangheliei, la momentul oportun. La fel 

                                                 
10 Mitropolitul Varlaam, Răspuns împotriva Catehismului calvinesc, 1645, 

BRV, vol. IV, p. 192. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 11:23:46 UTC)
BDD-A19463 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

  
 

a procedat apoi mitropolitul Dosoftei al Moldovei, care cu acordul patriarhilor 

orientali a tipărit Liturghia în română (Iaşi, 1679, 1683), Psaltirea slavo-

română (Iaşi, 1680), Vieţile sfinţilor (Iaşi, 1682) şi altele.  

În Ardeal, după Psaltirea din 1651 şi Scutul Catehismusului (1656) a 
trebuit să mai treacă nişte decenii pentru a se relua iniţiativa tipografică, ceea ce 
subliniază că nu calvinii (care aveau stăpânirea atunci) erau interesaţi să apere 
credinţa ortodoxă în română. 

Tipărirea de către mitropolitul Simion Ştefan a Noului Testament şi a 

Psaltirii reprezintă o formă de rezistenţă şi o consolidare a credinţei ortodoxe, 
duse la îndeplinire cu mari riscuri. Ignorând cu totul „instruirea credincioşilor săi 
numai după Scriptură şi Catehismul calvinesc,” cum prevedea Decretul de 
recunoaştere din 10 octombrie 1643, mitropolitul Simion Ştefan s-a dovedit, 
prin întreaga sa activitate, un neînfricat mărturisitor şi misionar al Ortodoxiei în 
spaţiul ardelean şi nu numai, precum şi un apostol al identităţii naţionale. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-23 11:23:46 UTC)
BDD-A19463 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

