
Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

 
Fals tratat despre avangardă. Note despre anti-teatrul european 

 
 

INOCENŢIU DUŞA 
Târgu-Mureş 

 
Abstract 

False Treatise About Avant-garde. Notes on the Anti-European Theater 
 

The aesthetic manifestations of European dramaturgy often provides 
opportunity for questioning and reflection, with the stake to find the „ideal formula” 
for stage implementing the  cotemporary world. The emergence of absurd drama can 
be understood only in the general context of the era in which philosophers, dramatists, 
artists were left in the game of collisions of dramatic forms and aesthetic positions. 
Defining the avant-garde has proven to be a challenge for many critics and theorists 
who have come to accept that it does not announce a style, but is itself a style, or more 
accurately said, an antistyle. Neither did Eugene Ionescu stay away from the 
temptation of the definition, which he expounded in some of some of his speeches. The 
playwright gives a panoramic view of the avant-garde, but remains concerned 
primarily with the metamorphoses of dramatic writing has passes through. 
 
Keywords: avant-garde, European theater, anti-European theater, the XXth century, 
contemporary world, absurd drama, dramatic writing. 

 
La prima vedere diversitatea tendinţelor şi direcţiilor literaturii 

dramatice şi teatrului occidental din primele cinci decenii ale veacului XX 
înfăţişează o asemenea pluralitate de aspecte şi o asemenea variaţie 
caleidoscopică, încât descoperirea şi fixarea unui criteriu ordonator ridică 
dificultăţi dintre cele mai evidente. Manifestele estetice oferă spectacolul 
unor aprige divergenţe şi al unor ciocniri vehemente de poziţii în 
reprezentările asupra „formulei ideale” de transpunere scenică a lumii 
contemporane. Se poate arunca oare o punte peste abisul care pare să 
despartă concepţia unui teatru cu programatică tendinţă socială, 
raţionalist, superior didactic, concepţie sintetizată de Brecht în celebra sa 
formulă a „teatrului epic,” şi concepţia antiteatrului sau a „teatrului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:51:21 UTC)
BDD-A19452 © 2010 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

                                                

absurdului” şi exemplificată de aproape întreaga creaţie dramatică a 
partizanilor acestei formule? 

În martie ’60, într-o conferinţă rostită la Sorbona, deşi îşi exprima 
admiraţia pentru remarcabila temă a unei piese ca En attendant Godot, de 
Samuel Beckett, Sartre repudia cu fermitate concepţia care se află la baza 
pieselor aparţinând „teatrului absurdului;”1 Sartre vedea în piesa lui 
Beckett, şi chiar în Rinocerii lui Eugen Ionescu, o reluare involuntară a 
facturii teatrului expresionist. Ceea ce reproşa Sartre acestor piese era 
caracterul abstract şi nedeterminat al viziunii lor asupra condiţiei umane.  

Exprimându-şi simpatia pentru un teatru de factură inversă aceleia a 
„teatrului absurdului,” nu pentru un teatru al inacţiunii, care traduce în 
voita sa lipsă de intrigă şi de conflict ideea iremediabilei sterilităţi sau 
caducităţi a existenţei umane, ci pentru un teatru al acţiunii veritabile, 
reflectând pe plan dramatic acţiunea reală a indivizilor în contextul 
realităţilor istorice, indiferent dacă o asemenea acţiune este predestinată 
reuşitei sau eşecului, Sartre îşi delimita, în acelaşi timp, crezul său dramatic 
de factura teatrului lui Bertolt Brecht. 

Teatrului epic, demonstrativ şi premeditat „obiectiv” al lui Brecht, 
Sartre îi prefera formula teatrului dramatic în sensul tradiţional al 
cuvântului, având ca obiect drama subiectivităţii individului, în 
confruntarea sa cu diferite forme de alienare care îl pândesc în realitatea 
înconjurătoare. Teatrul acesta va avea adeseori nu mai puţin caracterul 
unui teatru demonstrativ şi „de idei,” tinzând în primul rând către 
ilustrarea unei particulare viziuni filosofice asupra condiţiei umane. 

Oricâtă varietate şi diversitate ar oferi tabloul dramaturgiei 
occidentale de la jumătatea veacului XX, oricât de plural şi multiform s-ar 
demonstra jocul ciocnirilor de forme dramatice şi poziţii estetice, 
observatorul obiectiv şi lucid va fi constrâns să recunoască în cele din 
urmă existenţa unui proces fundamental de despicare a apelor în două 
direcţii opuse, de segregare a curentelor în două orientări deosebite; polii 
catalizatori ai acestui proces complex de diferenţiere ar putea fi consideraţi 
„teatrul epic şi didactic” al lui Brecht şi ceea ce s-a numit „teatrul 
absurdului,” cu exponenţii săi cei mai autorizaţi, Beckett, Adamov şi 
Ionescu. Aceşti reprezentanţi ai anti-teatrului considerau că rădăcina 
avatarurilor, suferinţelor şi conflictelor omului contemporan ar fi una de 

 
1 Annie Cohen-Solal, Jean Paul Sartre, Paris, PUF, 2005, p. 117. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:51:21 UTC)
BDD-A19452 © 2010 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

                                                

natură metafizică, extra-socială şi trans-istorică, că la baza veritabilei 
literaturi dramatice trebuia să stea expresia iremediabil subiectivă a 
obsesiilor, coşmarurilor şi anxietăţilor individului, în faţa unui univers 
absurd, alienant şi monstruos. Teatrul trebuia să fie expresia lirică şi 
poetică a acestei condiţii umane, abstracte şi nedeterminate. 

Se vorbeşte, pe de altă parte, frecvent de avangarda istorică şi clasică, 
în dinamica estetică a secolului XX.2 Acest lucru nu este de mirare, 
întrucât fenomenele de avangardă se succed, aprofundează aceleaşi teme şi 
nu reuşesc aproape niciodată să satisfacă ambiţiile dintâi, nici să epuizeze 
resursele inventării de forme artistice şi literare. 

Ceea ce este într-adevăr sigur este refuzul teatrului contemporan de a 
abandona spiritul de avangardă: în relaţiile sale cu teatrul literar, în 
preocupările sale scenografice şi formale, în formele sale tot mai reînnoite 
de receptare. 

Se poate spune că acest spirit al creaţiei teatrale contemporane se 
nutreşte din constante şi repetate tendinţe avangardiste, făcând ca teatrul, 
la rândul lui, să-şi tragă sevele, mai mult ca orice altă activitate creatoare, 
din materia experimentală, care depăşeşte propria lui materie poetică, ca 
materie de creaţie prin excelenţă. 

De fapt, testamentul vechiului teatru s-a semnat odată cu 
reprezentaţia, pe scena franceză, la 10 decembrie 1896, a piesei lui Alfred 
Jarry, Ubu Roi, în regia lui Aurélien Lugné-Poë, la Théâtre de l’Oeuvre, 
asociindu-l, între alţii, şi pe Toulouse-Lautrec în realizarea măştilor.3 În 
destinul dramaturgiei ea este considerată prima piesă de avangardă; dar 
mai ales scandalul pe care l-a declanşat este motivul pentru care a reţinut 
atenţia esteticienilor şi criticilor literari. Un scandal care se înrădăcina în 
felul în care Ubu Tatăl pronunţa primul cuvânt: merdre! Jarry nu a ales să 
se conformeze gustului publicului, ci dimpotrivă, să-l agreseze printr-un 
limbaj grosier. 

 Se cuvine, din mai multe motive, să actualizăm ideile şi experienţa 
umană a lui Antonin Artaud în materie de teatru. Timp de aproape 

 
2 Matei Călinescu, Ideea de avangardă, în Idem, Cinci feţe ale modernităţii, 

Bucureşti, Editura Univers, 1995, p. 105. 
3 Jean Pierre Goldenstein, Mesures et démesures dans les lettres françaises au 

XX-e siècle. Théâtre, surréalisme et avant-gardes, Paris, Editura Honoré 
Champion, 2007. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:51:21 UTC)
BDD-A19452 © 2010 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

                                                

treizeci de ani, acest spirit mediteranean a consacrat temei şi noilor forme 
ale teatrului scrieri şi energii experimentale de enorm interes. Câteva 
aspecte ale singularei aventuri a teatrului contemporan se află acolo, 
palpitante, vii, operă a vârfului ascuţit al condeiului şi tenacităţii creatoare 
a acestui meridional patetic, identificat cu destinul unui nou teatru. 

Opera lui Artaud ne oferă un bogat material ilustrativ al acestui efort 
şi acestei pasiuni de avangardă. Oameni de teatru, al căror talent era mult 
inferior, au triumfat apoi într-un domeniu care era al său de drept, teren 
care pentru el a fost presărat cu dificultăţi fără număr, de la acele 
îndepărtate experienţe din anii ’20 ale Teatrului „Alfred Jarry” şi 
Teatrului „Nouvelle Revue Française,” trecerea lui prin cinematografie şi 
experienţele de actor, până la lansarea „teatrului cruzimii” şi teatrului ca 
„alchimie şi viaţă.”4 Actor, regizor, autor dramatic, autor de scenarii, dar 
mai ales teoretician şi critic al noului teatru, Antonin Artaud ne oferă azi 
nu numai imaginea unei bogate şi fecunde experienţe, ci şi sugestii de 
enormă forţă anticipatoare. 

În centrul experimentelor dramatice ale lui Artaud se află experienţa 
metafizică. Artaud era, de asemenea, preocupat până la obsesie de 
fenomenologia şi metafizica limbajului, drept centru al experienţei 
dramatice. Ca director al teatrelor experimentale, „Alfred Jarry” şi 
„Nouvelle Revue Française,” mai întâi, ca descoperitor al esenţelor 
teatrului oriental-metafizic, prin anii ’30, Artaud supune unei critici severe 
întreaga mentalitate şi filosofie a teatrului european.  

Artaud este atras de ideea unui teatru al tăcerii, de simboluri, magie, 
gesturi şi dimensiuni spaţiale, idee relevată prin contactele cu teatrul 
oriental şi reclamă ca teatrul să posede un limbaj propriu, care nu este 
limbajul poetic, în care cuvântul, textul, pot fi elemente în plus între alte 
multe elemente. Deci, unui teatru psihologic îi opune un teatru metafizic, 
care posedă un limbaj teatral pur, instinctiv şi intelectual, magic şi 
incandescent în acelaşi timp.  

Aşadar, Artaud militează pentru un teatru care să nu mai fie un 
instrument al reprezentării, ci al revelaţiei. Un teatru al „manifestării,” 
capabil să insereze prezenţa invizibilului în vizibil şi să deschidă realul 
către lumea de dincolo de realitate. 

 
4 Monique Borie, Antonin Artaud. Teatrul şi întoarcerea la origini, Iaşi, 

Editura Polirom, Unitext, 2004, passim. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:51:21 UTC)
BDD-A19452 © 2010 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

                                                

Avangardele, care şi-au pus o puternică amprentă asupra mai multor 
domenii ale artei secolului XX, teatru, pictură sau dans, au fost însoţite şi 
de comentarii teoretice, iar acestea asigură vitalitatea artistică a grupurilor, 
dar şi interferenţele între mai multe faţete ale artelor. Oare să fie doar o 
întâmplare că nu doar dinspre dramaturgie, ci şi dinspre artele figurative, 
bunăoară prin Paul Klee, se fac profesiuni de credinţă, care subliniază 
importanţa subconştientului şi a visului?5 

A defini avangarda s-a dovedit a fi o provocare pentru mulţi critici şi 
teoreticieni care au ajuns a accepta că aceasta nu anunţă un stil, ci este ea 
însăşi un stil sau mai exact spus, un antistil.6 Nici Eugen Ionescu nu a 
rămas departe de această tentaţie a definirii, pe care o caută pornind de la 
analogia militară sugerată în Larousse de acest termen: „prefer să definesc 
avangarda în termeni de opoziţie şi de ruptură... Omul de avangardă e ca un 
duşman în chiar interiorul cetăţii, pe care se îndârjeşte s-o disloce, contra 
căreia se răzvrăteşte, căci la fel ca un regim, o formă de expresie stabilită este şi 
o formă de opresiune.”7 

Ca orice alt curent artistic, şi avangarda are o miză estetică, care se 
axează pe respingerea ordinii, a inteligibilităţii şi chiar a succesului, aşa 
cum exclamase şi Antonin Artaud: „nu mai vrem capodopere!”8 Născută 
sub semnul crizei politice şi sociale, avangarda trebuia să devină experienţa 
artistică a acestei crize. De aici şi implicarea sa în declinul formelor 
tradiţionale de expresie artistică, şi dramatizarea până la paroxism a 
simptomelor decadenţei. 

Destinul artelor de după primul război mondial a făcut ca Parisul să-
şi redobândească rolul de capitală internaţională. Acelaşi Paris care va 
găzdui două expoziţii internaţionale, în 1925 şi 1937, şi care vor contribui 

 
5 Klee sistematizează acest tipar de gândire deja într-o conferinţă din anul 

1924. Albert Châtelet, De la întoarcerea la ordine la cel de-al doilea război 
mondial, în vol. Istoria artei, Bucureşti, Editura Univers enciclopedic, 2006, p. 
794. 

6 Matei Călinescu, op. cit., p. 106. 
7 Eugen Ionescu, Discurs despre avangardă, rostit la inaugurarea 

Convorbirilor de la Helsinki despre teatrul de avangardă, organizate de 
Institutul Internaţional de Teatru, în iunie 1959, editat în Eugène Ionesco, Note 
şi contranote, Bucureşti, Editura Humanitas, 2002, p. 81. 

8 Matei Călinescu, op. cit., p. 110. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:51:21 UTC)
BDD-A19452 © 2010 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

                                                

nu doar la consacrarea publică a artiştilor, ci şi la confirmarea atracţiei 
exercitate de mediul parizian, precum şi la redimensionarea relaţiei cu 
publicul consumator de artă, în numele a ceea ce Jean Cocteau numise 
„întoarcerea la ordine.”9 Un Paris care îl adoptase deja pe Ionescu în 
momentul în care acesta încerca să teoretizeze apartenenţa sa la avangardă: 
„sunt, se pare, un autor dramatic de avangardă. Lucrul mi se pare chiar 
evident de vreme ce mă aflu aici, la convorbirile despre teatrul de 
avangardă.”10 

În căutarea unei definiţii, Ionescu recunoaşte, într-o viziune 
integratoare, existenţa mai multor fluxuri de avangardă: „A existat, la 
începutul acestui secol, îndeosebi spre anii ’20, o vastă mişcare de avangardă 
universală, în toate domeniile spiritului şi activităţii umane. O răsturnare în 
obişnuinţele noastre mentale. Pictura modernă, de la Klee la Picasso, de la 
Matisse la Mondrian, de la cubism la abstracţiune, exprimă această răsturnare, 
această revoluţie. Ea s-a manifestat în muzică, cinematograf, a cucerit 
arhitectura. Filozofia, psihologia s-au transformat. Ştiinţele (dar eu nu sunt 
competent să vorbesc despre ele) ne-au dat o viziune despre lume. Un nou stil s-
a creat şi continuă să se creeze.”11 

Dramaturgul lasă o viziune panoramică asupra avangardei, ale cărei 
semne vitale se multiplică, dar rămâne desigur interesat în primul rând de 
metamorfozele prin care a trecut scriitura dramatică: „iată deci ce vrea să 
spună avangarda: un teatru care pregăteşte un alt teatru, definitiv. Dar nimic 
nu e definitiv, totul nu-i decât o etapă, însăşi viaţa noastră este esenţialmente 
trecătoare: totul este în acelaşi timp, încheiere a ceva, prevestire a altceva.”12 

Parte din traiectoria modernităţii, cum a demonstrat şi Matei 
Călinescu,13 avangarda a fost o provocare extraordinară pentru resorturile 
imaginaţiei, suprema ei realizare părând a fi tocmai sensibilitatea 
complexă, autoironia în faţa provocărilor opresive ale prezentului. 

 
9 Albert Châtelet, op. cit, în loc. cit., p. 787. 
10 Eugen Ionescu, op. cit., în loc. cit., p. 79. 
11 Ibidem, p. 91. 
12 Tot despre avangardă, ian. 1958, în Eugène Ionesco, Note..., p. 94. 
13 Matei Călinescu, op. cit.; feţele modernităţii, aşa cum se ierarhizează în 

cartea sa, sunt: ideea de modernitate, ideea de avangardă, ideea de decadenţă, kitsch-
ul şi postmodernismul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:51:21 UTC)
BDD-A19452 © 2010 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

                                                

Fascismul şi al doilea război mondial au schimbat pentru totdeauna 
faţa lumii, după - nimic nu a mai fost la fel. În teatru, în anii ’50 se 
conturează destul de clar două direcţii diferite. Prima este reprezentată de 
aşa numitul „teatru de reflecţie,” un teatru politic, bazat pe conştiinţa 
socială, un teatru de idei, angajat, moralizant adeseori.14 Cea mai bună 
ilustrare se află în dramaturgia lui Sartre, de exemplu în Sechestraţii din 
Altona,15 care pune în discuţie capacitatea de judecată a omului şi implicit 
conştiinţa de sine a acestuia, prin intermediul lui Frantz, personajul 
principal. 

Cea de-a doua direcţie este reprezentată de aşa numitul teatru al 
„situaţiei existenţiale,”16 care pune personajele, deopotrivă pe spectatori, în 
faţa unor probleme existenţiale. Dar această formă de teatru se rupe de 
mecanismele tradiţionale ale acţiunii, iar limbajul la care apelează, 
consacrat de Beckett şi de Ionescu, nu respectă canoanele limbajului 
obişnuit, astfel că spectatorul se trezeşte într-un mediu străin şi se 
confruntă cu absurdul.17 

Teatrul absurdului, căci despre el este vorba, este un gen, nu o 
şcoală, deci nu are nici o doctrină, nici maeştii filosofi. Criticii i-au atribuit 
iniţial această etichetă, Martin Esslin fiind cel care a consacrat expresia în 
volumul The theatre of the absurde, apărut în anul 1961. Să mai notăm şi 
că genul a cunoscut multiple denumiri, de la teatrul de avangardă la anti-
teatru, de la teatrul experimental la teatrul critic, de la teatrul protestatar 
la metateatru, farsă metafizică, comedie sumbră sau tragi-comedie 
modernă, teatru al condiţiei umane sau teatru apocaliptic, teatru al noului 
limbaj.18 Dacă folosim azi prevalent formula teatrul absurdului este şi 
fiindcă alternativele propuse de critici nu au avut aceeaşi rezonanţă în 
rândul celor neiniţiaţi. Oricum l-am denumi, în esenţă el rămâne teatrul 

 
14 Paul Louis Mignon, Panorame du théâtre au XX-e siècle, Paris, Editura 

Gallimard, 1978, p. 115. 
15 Jean Paul Sartre, Sechestraţii din Altona, în Idem, Muştele. Cu uşile 

închise. Morţi fără îngropăciune. Diavolul şi bunul Dumnezeu. Sechestraţii din 
Altona, Bucureşti, Editura Rao, 2004. 

16 Paul Louis Mignon, op. cit., p. 154. 
17 Martin Esslin, Teatrul absurdului, Bucureşti, Editura Unitext, 2009, p. 21. 
18 Emmanuel Jacquart, Le théâtre de dérision, Paris, Editura Gallimard, 1974, 

p. 38. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:51:21 UTC)
BDD-A19452 © 2010 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

                                                

americanilor Edward Albee şi Harold Pinter, al germanului Günter Grass, 
al cehului Vaclav Havel, al francezilor Arthur Adamov şi Boris Vian, dar 
mai ales al triadei Samuel Beckett, Eugen Ionescu şi Jean Gênet.  

Teatrul absurdului prezintă caracteristici diferite de cele ale teatrului 
de reflecţie. Personajele, neputincioase în faţa lumii, ilustrează divorţul 
dintre om şi mediu. Şi acţiunea ia cu totul altă formă în teatrul absurdului, 
faţă de teatrul tradiţional. Adesea, ea pare că nu evoluează, de exemplu în 
En attendant Godot, sau că o face atât de puţin încât pare că între situaţia 
de la începutul şi cea de la sfârşitul piesei nu există nici o semnificaţie 
reală.  

Spectatorului i se prezintă atitudini, comportamente, personaje, 
plasate în situaţii de care ele nu sunt responsabile. Noutatea cea mai 
frapantă este în cazul limbajului, căci frazele sunt scurte, ele exprimă 
adesea emoţii, sentimente sau impresii, dar se constituie arareori într-un 
discurs care să expună o viziune asupra lumii, argumentele politice sau 
judecăţile raţionale fiind de cele mai multe ori absente. Dar oare nu putem 
găsi rădăcinile acestui nou limbaj şi printre alte formule artistice din 
trecut? Cu siguranţă, în forma stilizată a limbajului propusă de simbolişti, 
care a permis eliberarea imaginaţiei spectatorului şi a deschis teatrului noi 
perspective.19 După cum transformarea limbajului nu este o ambiţie 
tocmai nouă, nefiind străină de Manifestul asupra suprarealismului, prin 
care André Breton propunea deja în 1924 un tip de scriitură prin care să se 
poată schimba percepţia pe care omul o are asupra sinelui, deschizând 
accesul spre inconştient.20 

Oricum i-am vedea rolul în dramaturgia secolului XX, este cert că 
teatrul absurdului este mai mult decât o simplă modă, cum a demonstrat şi 
Martin Esslin, fiindcă a contribuit la îmbogăţirea autentică a vocabularului 
formelor dramatice.21 

 
19 Anne Ubersfeld, Termenii cheie ai analizei teatrului, Iaşi, Editura 

Institutului European, 1999, p. 7 şi 53. 
20 Matei Călinescu, op. cit., p. 100. 
21 Martin Esslin, op. cit., p. 384. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 16:51:21 UTC)
BDD-A19452 © 2010 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

