
 Libraria 
 

 

 
Dinamica identitară în cultura teatrală contemporană:  

dramaturgia absurdului 
 
 

INOCENŢIU DUŞA 
Universitatea de Artă Teatrală, Târgu-Mureş  

 
Abstract 

The Identitary Dinamics in Contemporary Theatral Culture:  
The Dramaturgy of the Absurd 

 
The purpose of this study is to analyse the manner in which the issues of identity 

have been delineated for the theater of absurd representatives, by insisting over the 
way the playwrights have been falling upon hard times, of difficulties and crisis, close 
connected to the loss of identity and recover a new one. These biographical details thus 
become interpretative keys of the playwright works, the obsession of the biographic 
being reflected in the writen pages.  

We have started our analissys by an incursion in the term identity semantics 
and we have concluded that any comment concerning the identity can not skip its 
dialogical essence, the identitary construction being made only by using the dialogue 
to the others. Thus, any “self image” must be recognized by the others, it needs a 
comparative context. Thus, the close relation between identity and culture can be 
explained, because the cultural diversity represents the main laboratory that allows 
this comparison.  

During the last decades, the identity as a separate notion, has successfully 
grabed the attention of the researchers representing various domains, such as 
sociology, antropology, politology and history. The literary one, along with its 
segments, the theory of literature, dramaturgy, has been preoccupied by this aspect. 
The dramaturgy of the absurd is a very interesting territory to explore the identity 
aspects, especially because between the parents of the absurd theater we may find 
playwrights of various origins: an Irish, Samuel Beckett; an Armenian Russian, 
Arthur Adamov; a French, Jean Genêt; a Romanian, Eugen Ionescu.  

It is an important and significant theme, as long as the identity dilema of those 
personalities we have mentioned, has spread for several decades. We must consider the 
positive aspect that allows us too to retrace the identity dilema by using the 
playwrights own confessions, diaries, or the interviews they have offered at the age of 
absolute maturity; it is simptomatically that, in its public revelation, the starting 
point was represented by the playwrights themselves, that were in close connection to 
the literary critics. Thus, we have in front of our eyes a real and complex “file” of 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:36 UTC)
BDD-A19403 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

                                                

playwrights identity, consisting of their own confessions, of their family reflections 
and finally by information offered by the contemporary critics.  

 
Keywords: Eugen Ionescu, theater of the absurd, identity crises, characters, author, 
alter ego. 

 
1. În căutarea identităţii: orizonturile unui concept 

Problema identităţii pare a fi la prima vedere un subiect căruia nu-i 
putem omite implicaţiile politice, ideologice sau culturale. Vorbim azi în 
mod firesc de o identitate europeană, după cum ne reţin atenţia 
identităţile naţionale, cele culturale sau individuale. Europa este un 
continent de răscruce, unde s-au întâlnit şi s-au întrepătruns diverse culturi 
şi civilizaţii încă din antichitate. Cum spunea Ţvetan Todorov, când două 
culturi se întâlnesc, nu intră în război, ci în metisaj.1 Aceste întâlniri au 
fost sursa unei perpetue reinventări europene, garanţie a evoluţiei şi deci a 
supravieţuirii vechiului nostru continent. Aşadar, diversitatea culturală, 
schimburile şi dialogurile între aceste diferite culturi nu sunt fenomene 
noi pe scena europeană, ci unele care o definesc şi asigură bazele unităţii 
europene. România, în aceste sens, este un minilaborator al diversităţii, 
care se înscrie perfect în contextul continentului. 

Există multe definiţii ale culturii, dar pentru mulţi ea rămâne mai 
ales o curiozitate a spiritului, o sete de a învăţa şi de a înţelege, care îi 
permite omului să-şi exprime sentimentele şi să-şi depăşească astfel 
condiţia de fiinţă muritoare. Arta ne ajută să uităm timpul şi ne dă 
posibilitatea să transmitem printr-o cercetare profundă şi intimă ceea ce 
înseamnă condiţia umană.2 Valorile culturale, ordonând conştiinţele şi 
modelând personalităţi, au puterea de a întregi identităţile colective sau pe 
cele individuale, fiind un aport cu atât mai preţios într-o lume ameninţată 
de uniformizarea comercială. 

În cadrul studiilor culturale, care în ultimele decenii şi-au extins 
rapid domeniul şi şi-au câştigat legitimitatea în mediul academic, 
chestiunile de identitate sunt adeseori prezente. Diferenţa este totuşi o 
condiţie necesară existenţei. Pentru a deveni om, foetusul trebuie să iasă, 
să fie expulzat şi separat de mama sa; de aceea mai târziu omul visează să-şi 

 
1 Ţvetan Todorov, Omul dezrădăcinat, Iaşi, Editura Institutului European, 

1999, p. 165. 
2 Jerome Clement, Ce este cultura? În dialog cu fiica mea, Bucureşti, Editura 

Nemira, 2005, p. 114. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:36 UTC)
BDD-A19403 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

                                                

regăsească unitatea originară - visul unui paradis pierdut în van, recăutat în 
iluzia şi negaţia oricărei alterităţi.3 

Pentru că persoana umană se identifică întotdeauna în referinţă cu 
grupul său, ea nu există cu adevărat ca persoană decât diferenţiindu-se: 
autonomia sa, libertatea sa şi capacitatea sa de relaţionare există cu acest 
preţ. 

Noţiunea de identitate a intrat cu succes în ultimele decenii în 
atenţia cercetătorilor din mai multe domenii, de la sociologie la 
antropologie, de la politologie la istorie. Nici domeniul literar, cu toate 
diviziunile lui, teoria literaturii, dramaturgia, nu a rămas străin unor astfel 
de preocupări. 

Tocmai de aceea îmi propun prin lucrarea de faţă să analizez cum se 
conturează problema identităţii în cazul reprezentanţilor teatrului 
absurdului, insistând asupra felului în care au traversat momente dificile, 
de criză, legate de pierderea identităţii şi redobândirea unei noi identităţi. 
Ulterior, doresc să surprind, pornind de la piesele clasice din dramaturgia 
absurdului, cum personajele sunt şi ele însele în căutarea identităţii. 
Aşadar, cum obsesia biografică a dramaturgilor se reflectă în paginile 
scrise. 

Înainte de a începe această analiză, o incursiune în semantica 
termenului de identitate consider că este necesară. 

A vorbi la modul teoretic despre identitate pare a fi o tentativă 
destul de dificilă, deoarece este vorba de o noţiune complexă. Înainte de a 
o putea include într-o frază afirmativă, ea se enunţă într-o manieră 
interogativă.4 Problematica identităţii pleacă întotdeauna de la interogaţia 
„cine sunt eu?”; numai că această întrebare, contrar a ceea ce am putea 
crede, nu s-a pus la fel în toate timpurile, ea fiind de fapt o problemă tipic 
modernă. 

Recunoaşterea celuilalt implică şi constatarea că suntem asemănători, 
dar şi diferiţi unul în faţa altuia. Recunoaşterea identităţii se asociază 
aşadar cu recunoaşterea alterităţii. Cu atât mai mult cu cât natura umană 
n-a fost niciodată unitară, ci întotdeauna diferenţiată. Paul Ricoeur a fost 
între cei ce a observat şi a evocat o solidaritate care a existat mai degrabă 
în funcţie de diferenţele dintre oameni decât în funcţie de similarităţi.5  

 
3 Inocenţiu Duşa, Singurătatea spectatorului de cursă lungă, în Symbolon. 

Revistă de ştiinţe teatrale, nr. 9, 2005, p. 229. 
4 Sorin Alexandrescu, Identitate în ruptură, Bucureşti, Editura Univers, 2000, 

p. 273. 
5 Dicţionarul alterităţii şi al relaţiilor interculturale, coord. Gilles Ferreol, 

Guy Jucquois, Iaşi, Editura Polirom, 2005, p. 329. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:36 UTC)
BDD-A19403 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

                                                

În termeni contemporani, prelungind această constatare, se poate 
spune că recunoaşterea diferenţelor este elementul care ne poate uni mai 
bine. Într-o Europă multietnică şi multiconfesională, alegerea anului care 
tocmai s-a încheiat, 2008, ca an al dialogului intercultural, a fost o 
provocare pentru întărirea elementelor identitare, dar şi pentru preţuirea 
valorilor culturale ale celorlalţi. Apărarea identităţilor, culturale, 
lingvistice, religioase, sexuale etc., adică a dreptului de a rămâne tu însuţi, 
joacă un rol important în dinamica politică contemporană. 

Aşadar, identitatea nu este o esenţă sau o realitate statică, ci 
dimpotrivă, o substanţă, o realitate dinamică, care nu poate fi analizată 
decât prin lentila unei logici a diferenţei, a dinamicii, a schimbării. 
Conform lui Charles Taylor, „ceea ce noi suntem nu poate epuiza problema 
condiţiei noastre, fiindcă suntem mereu supuşi schimbării şi devenirii.”6 De 
asemenea, problema identităţii poate fi judecată corect numai prin asociere 
cu cea a alterităţii, fiindcă orice identitate, orice conştiinţă identitară 
presupune existenţa unui Celălalt. Identităţile se construiesc prin 
interacţiune socială; iar dacă limba este unul din elementele esenţiale ale 
identităţii, tot limba implică şi un dialog cu Celălalt, pentru 
conştientizarea identităţii. 

Sunt deci numeroase evaluările care precizează că identitatea are un 
caracter „paradoxal,” precum avertismentul lui Heraclit, conform căruia 
nu te poţi scălda de două ori în acelaşi râu; toate conduc spre constatarea 
că identitatea se construieşte prin confruntarea dintre acelaşi şi altul, 
dintre similitudine şi alteritate. Orice analiză asupra identităţii nu poate 
omite esenţa ei dialogică,7 construcţia identitară înfăptuindu-se doar prin 
dialogul cu celălalt. Aşadar, orice „imagine de sine” este supusă 
recunoaşterii de către celălalt, are nevoie de un context comparativ. De 
aici şi relaţia strânsă dintre identitate şi cultură, fiindcă diversitatea 
culturală este laboratorul principal care permite această comparaţie. 

 
2. Paternalismul multiculturalist al dramaturgiei absurdului 

La începutul anilor 50, în Franţa, ca de altfel în întreaga Europă, în 
care amintirea dramatică a războiului, emigraţia, urbanizarea, nevoia 
industrializării au condus spre o revizuire a valorilor, inclusiv a celor 
culturale, are loc geneza a ceea ce s-a numit „noul teatru,” după exemplul 
„noului roman.” Evenimente aproape contemporane au făcut loc 
dramaturgiei absurdului în conştiinţa publicului, începând cu premiera 

 
6 Charles Taylor, Etica autenticităţii, Cluj, Editura Idea Design&Print, 2006, 

p. 80. 
7 Zygmunt Bauman, Etica postmodernă, Timişoara, Editura Amarcord, 2000, 

p. 76. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:36 UTC)
BDD-A19403 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

                                                

din 1950 a piesei lui Ionescu, Cântăreaţa cheală, la Théâtre de 
Noctambules, continuând în acelaşi an cu L’Invasion şi La Grande et la 
Petite manoeuvre de Arthur Adamov la studioul Champs Elysée şi cu 
L’Equarrissage pour tous, de Boris Vian. În anul 1951 debutează Georges 
Schéhadé, în 1952 Jean Vauthier, în 1953 Samuel Beckett.8 Cu toate că 
acestui curent li s-au mai alăturat Jean Genêt, Fernando Arrabal, Edward 
Albee, Edward Bond, Günther Grass, Harold Pinter, Robert Pinget, 
reprezentativă rămâne triada Ionescu, Beckett şi Adamov. Acest nou 
teatru n-a rămas circumscris doar dramaturgiei franceze, devenind 
definitoriu pentru o întreagă generaţie postbelică, reţinând chiar şi azi 
atenţia pe scenele din întreaga Europă. 

Cunoscut şi ca „antiteatru” (cum îl definea Ionescu) sau „teatru 
experimental,” s-a impus în limbajul criticii de specialitate şi al publicului 
mai ales cu denumirea de „teatrul absurdului,”9 după ce Martin Esslin i-a 
consacrat mai multe analize sub acest generic. Debutând cu intenţia de a 
deveni „punctul omega” al dramaturgiei, dărâmând principiile 
dramaturgice care s-au impus încă din antichitate, teatrul absurdului a fost 
în cele din urmă integrat într-o tradiţie şi încărcat de ideologie şi de sens, 
datorită aceloraşi exegeţi şi critici literari. Termenul de teatru al 
absurdului îşi datorează, în mare măsură, cariera fericită, criticului englez 
Martin Esslin. În studiul său, Teatrul absurdului (Londra, 1961),10 Esslin a 
încercat să definească acest fenomen teatral, să-l circumscrie şi să-l 
recomande ca fiind, prin excelenţă, teatrul care exprimă tendinţele 
inovatoare şi o atitudine comună în faţa existenţei. 

Încercarea de a caracteriza teatrul absurdului ca expresie a unei 
gândiri filosofice articulate, a existenţialismului francez, s-a izbit de 
evidente greutăţi. Mai fericită a fost tendinţa de a încadra teatrul 
absurdului într-o mişcare vastă de avangardă teatrală şi a face din el 
expresia cea mai caracteristică a acestei avangarde.  

Sub orice egidă s-ar aşeza este evident că teatrul absurdului încearcă, 
în feluri multiple, să lărgească aria spectacolului. Eseistul Luc Estang scria, 
în urma primelor reprezentaţii cu En attendant Godot de Samuel Beckett, 
în anul 1953, că un astfel de teatru ar trebui numit „antiteatru, în raport cu 
concepţiile obişnuite ale artei dramatice,” iar doi ani mai târziu Eugen 

 
8 Iustin Ceuca, Evoluţia formelor dramatice, Cluj, Editura Dacia, 2002, p. 

364. 
9 Nicolae Balotă, Lupta cu absurdul, Bucureşti, Editura Univers, 1971. 
10 Martin Esslin, Le théâtre de l’absurde, Paris, Éditions Buchet/Chastel, 

1963, passim. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:36 UTC)
BDD-A19403 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

                                                

Ionescu declara: „Nu fac antiteatru decât în măsura în care teatrul care se 
vede de obicei este luat drept teatru.”11 Denumirea a prins. 

Antiteatrul este înainte de toate anti-realist, anti-contingent şi anti-
raţional. El nu este o imitaţie, ci o refracţie a realităţii. El pretinde să 
exprime această realitate într-o formă nu relativă şi contingentă, ci 
universală şi permanentă: cea a universului iraţional al erei atomice. 

De altminteri, el se consideră drept o artă specifică, ce trebuie să se 
elibereze de orice constrângere pentru a nu se supune decât legilor ce-i 
sunt proprii. Antiteatrul respinge în general categoriile dramatice 
tradiţional admise: timpul şi locul, acţiunea, caracterele, limbajul. 

Maniera voit inedită, tendinţa stăruitoare de a violenta gustul 
publicului, tipică dramaturgiei absurdului nu trebuie considerate nişte 
ciudăţenii. 

Dacă teatrul absurdului se caracterizează prin atitudini inovatoare, 
chiar în aceste tendinţe inovatoare se proclamă legătura cu o îndelungată 
tradiţie teatrală. O tradiţie care, în esenţă, se caracterizează prin 
diminuarea importanţei textului dramatic, text care, în teatrul modern, 
fusese considerat ca principalul vehicul al spectacolului.12 De fapt, nu este 
vorba atât de demonetizarea limbajului în teatrul absurdului, cât de 
găsirea, în spectacol, a unor modalităţi propice să transmită, mai mult şi 
mai bine, ceea ce este specific teatrului; se încearcă, cu alte cuvinte, o 
reîntoarcere spre forme vechi, non-verbale. Se preiau şi se prelucrează 
baletul, pantomima, teatrul de marionete, elementele spectacolului de 
music-hall. 

Năzuinţa dramaturgiei absurdului nu se opreşte însă doar la 
prelucrarea unei experienţe teatrale, la captarea unor procedee tehnice şi la 
prelucrarea unei experienţe literare. Antiteatrul nu este numai destructiv, 
el construieşte peste ruinele pe care le-a provocat. Considerat sub acest 
aspect pozitiv, el este în esenţă un tablou al condiţiei umane şi mai cu 
seamă al angoasei şi nefericirii omului în luptă cu un univers absurd,13 care 
nu poate nici să-i satisfacă aspiraţiile cele mai profunde, nici să răspundă la 
întrebările ce-l urmăresc.  

Însă noul teatru nu oferă dizertaţii despre neliniştile noastre; el ni le 
arată, sugerând indirect unele adevăruri privind condiţia omului. 

 
11 Eugen Ionescu, Între viaţă şi vis. Convorbiri cu Claude Bonnefoy, 

Bucureşti, Editura Humanitas, 1999, p. 41. 
12 Iustin Ceuca, op. cit., p. 59-61; John Gassner, Formă şi idee în teatrul 

modern, Bucureşti, Editura Meridiane, 1972.  
13 Matei Călinescu, Eugen Ionescu. Teme identitare şi existenţiale, Iaşi, 

Editura Junimea, 2006, p. 115. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:36 UTC)
BDD-A19403 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

                                                

De aici importanţa pe care o capătă în această dramaturgie gesturile, 
mişcarea scenică, apariţiile fantastice, luminile, sunetele şi mai ales 
obiectele14 a căror năvală evocă un univers antispiritual, mai consistent 
prin însăşi opacitatea sa decât universul omenesc. 

În sfârşit, teatrul absurdului prezintă un dozaj original de comic şi 
tragic. Într-o lume din care este izgonită orice urmă de absolut, n-ar putea 
exista nici tragedie, nici comedie în stare pură: comicul este tragic şi invers. 

Fiinţa umană este totodată ridicolă şi demnă de milă; universul este 
total lipsit de sens, fapt tragic, dar ar fi şi mai tragic să luăm această lipsă 
de sens prea în serios. 

Apelul la comicul batjocoritor este un mijloc de demistificare şi de 
eliberare; el îngăduie distanţarea necesară pentru o privire asupra 
absurdităţii lumii. 

Părinţii teatrului absurdului sunt deja clasicizaţi, în special în 
persoanele unor dramaturgi cu origini foarte diverse: un irlandez, Samuel 
Beckett; un rus armean, Arthur Adamov; un francez, Jean Genêt; un 
român, Eugen Ionescu. 

Naşterea a acestui fenomen teatral - ce a avut implicaţii culturale 
globale - la mijlocul secolului al XX-lea, a fost o adevărată provocare 
estetică şi filosofică adresată atât criticilor, cât şi publicului.  

Astfel creaţiile lui Beckett şi Ionescu au generat adevărate „şcoli” de 
înţelegere a lumii prin intermediul artei, a celei teatrale în special, 
conducând la conturarea temelor non-comunicării şi a aşteptării morţii 
din no man�s land. 

În faţa unui teatru atât de complex şi cu virtualităţi practic 
inepuizabile, se naşte o irepresibilă nevoie artistică de abordare personală a 
lui, pentru a-l perpetua în spaţiul românesc (din care Eugen Ionescu, 
exasperat de conformismul balcanic, s-a autoexilat), pentru a-i împlini 
cariera universală şi, în special, pentru a avea şansa de a ne putea 
autodefini credibil în lumea postmodernă.  

Analizat prin lentilele filosofiei existenţialiste, îndeosebi a ideilor lui 
Jean Paul Sartre, teatrul absurdului se recomandă ca un teatru al unui 
triplu refuz: refuzul psihologiei, al intrigii şi al realismului.15 Ca o 
consecinţă a refuzului psihologiei, dramaturgii „construiesc” personaje din 
care a dispărut complexitatea vieţii psihice, sentimentele lor devenind 
superflue în dinamica relaţională. Refuzul intrigii a făcut ca dramaturgii să 
comunice prin textul lor tocmai o experienţă personală, stăruind asupra 
condiţiei umane, reflectând stările de spirit ale individului contemporan, 
cu ajutorul metaforelor, simbolurilor, alegoriilor şi parabolelor. În fine, 

 
14 Peter Brook, Spaţiul gol, Bucureşti, Editura Unitext, 1997. 
15 Iustin Ceuca, op. cit., p. 368. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:36 UTC)
BDD-A19403 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

                                                

refuzul realismului înseamnă refuzul raţionalului, al unei logici stricte a 
faptelor. Raţionalul este abandonat intenţionat tocmai pentru a atrage 
atenţia asupra pericolelor reale ale înstrăinării şi dezumanizării 
individului. Realitatea nu mai este argumentată logic în dramaturgia 
absurdului, ci ea este prezentată ca atare, în imagini concrete, sub toate 
faţetele sale.  

Criticat adesea pentru pesimismul şi pentru iraţionalismul său, 
teatrul absurdului este însă la o privire mai atentă tocmai o pledoarie 
pentru umanitate, o introspecţie tragică asupra condiţiei umane. 
Dramaturgii au ales să exprime „eforturile omului modern de a se adapta la 
lumea în care trăieşte. Ei încearcă să-l facă pe individ să înfrunte condiţia aşa 
cum este ea în realitate, să-l elibereze de iluziile care, în mod inevitabil, îl fac 
să se simtă inadaptat şi dezamăgit.” (M. Esslin).16 

Undeva la întrepătrunderea moştenirii culturale, a libertăţii 
lingvistice, a tradiţiilor, artefactelor, identitatea dramaturgilor absurdului 
se construieşte şi se re-construieşte în corelaţie cu provocările destinului. 
Astfel, construcţia lor identitară este rezultatul melanjului unui număr 
incalculabil de factori.  
 
3. Parcursul non-identitar: de la exil la alienare 

Am reţinut aşadar, că identitatea este un produs social şi istoric, 
căreia au încercat să-i confere un sens atât savanţii europeni, cât şi cei din 
S.U.A., până când a ajuns un construct esenţial al ştiinţelor sociale. 

Dinamica identitară se învârte în jurul unor întrebări şi se reflectă 
atât în identitatea individuală, cât şi în cea naţională. Comunităţile 
naţionale, comunităţi imaginare în expresia lui Benedict Anderson,17 îi 
permit individului să se explice, să se autocunoască, să se raporteze la 
Celălalt. Construcţia identitară este cu atât mai dificilă în cazul unor 
personalităţi prinse într-un bilingvism, ereditar sau cultural, pentru care 
inserţia verbelor a fi, a deveni în propria biografie declanşează de cele mai 
multe ori crize durabile de conştiinţă. 

Tentativa de la care am pornit, preliminată în aceste pagini, cu 
perspectiva reluării şi detalierii subiectului, este de a urmări cum s-a 
realizat în cazul dramaturgilor principali din teatrul absurdului, definirea 
identităţii, trecând prin pierderea şi re-construcţia identitară. 

Un subiect nu lipsit de semnificaţie, atâta vreme cât dilema identitară 
s-a prelungit timp de mai multe decenii; pozitiv este însă faptul că o putem 
reconstitui din confesiunile proprii ale dramaturgilor, din paginile lor de 

 
16 Martin Esslin, op. cit., p. 309. 
17 Benedict Anderson, Comunităţi imaginate, Bucureşti, Editura Integral, 

2001, passim. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:36 UTC)
BDD-A19403 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

                                                

jurnal sau din interviurile de la vârsta deplinei maturităţi, după cum 
simptomatic este că au pornit în dezvăluirea ei publică, dramaturgii înşişi, 
cei apropiaţi criticii literari. Astfel că avem în faţă un adevărat „dosar” al 
identităţii dramaturgilor, complex, compus din propriile lor mărturisiri, 
din reflecţiile în familie, ca şi din întregirile criticii contemporane. 

Obsesie a întregii lor existenţe, problema identitară s-a transferat nu 
de puţine ori în textele lor dramatice. Şi personajele lor trec prin acelaşi 
filtru (non)identitar, o trăsătură comună fiind aceea că universul lor 
afectiv este dominat de relaţiile non-eroului cu existenţa, de tipul celor 
care ilustrează stări afective negative, adesea foarte apropiate de stările 
patologice.18 Dramaturgii refuzului stăruie cu ostentaţie asupra unei 
umanităţi suferinde, traumatizate, alienate; astfel, omul este reprezentat ca 
un animal bolnav de o misterioasă maladie existenţială, aparent incurabilă. 

Non-eroul din antiteatrul pe care l-au promovat Ionesco, Beckett, 
Adamov etc. nu numai că nu este scutit de suferinţă, dar de fapt aceasta 
este starea sa naturală, evoluţia lui; angoasate de moarte, de singurătate ori 
de păcatul originar, de suspiciunea cu care sunt privite de ceilalţi, de 
neputinţa comunicării cu cei din jur, de excesiva stare de dependenţă, 
personajele din aceste piese sunt anxioase prin excelenţă.19 Toate aceste 
trăsături rezonează la ceea ce Herbert Marcuse numise „omul nefericit” din 
societatea industrială de consum. Anxietatea lor, o stare definitorie şi 
constantă, devine, prin decriptare psihologică, o reacţie umană, 
înţepătoare, dureroasă chiar, care restrânge câmpul conştiinţei şi totodată 
pe acela al existenţei. 

Adesea parteneri în cupluri umane, personajele din dramaturgia 
absurdului nu mai stabilesc nici o trăsătură de unire care să-i apropie, după 
cum relaţiile dintre individ şi umanitate sunt în aceste cazuri adevărate 
raporturi de adversitate. Formula noi este din ce în ce mai rară şi 
subminată în mod continuu atât de dorinţa de dominare, cât şi de 
replierea indivizilor care apar în piese fiinţe traumatizate şi înfrânte. 

Non-eroul din dramaturgia absurdului devine astfel individul cel mai 
singur din întreaga literatură dramatică. O singurătate multiplă şi 
copleşitoare: singur cu coşmarurile şi angoasele sale, singur în faţa morţii, 
singur în faţa durerii şi a crimei, singur în familie, în mulţime, non-eroului 
tăindu-i-se astfel toate mijloacele de comunicare cu ceilalţi.20 Alienat în 

 
18 Peter Brook, A spune da noroiului, în Secolul 20, nr. 10-11-12, 1985, p. 126-

129. 
19 Valentin Silvestru, Paradoxul tragi-comic, în Secolul 20, nr. 10-11-12, 1985, 

p. 186-198. 
20 Guy Scarpetta, Becket sau neapartenenţa, în vol. Elogiu cosmopolitismului, 

Iaşi, Editura Polirom, 1997, p. 139-144. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:36 UTC)
BDD-A19403 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
existenţă, măcinat de permanentele anxietăţi, angajat pe un traseu 
labirintic pe care trebuie să evolueze asemenea unui clown, lipsit de orice 
speranţă, acest homme égaré este în viziunea dramaturgilor absurdului un 
simbol al condiţiei umane. 

Dramaturgii absurdului au ales în mod programatic acest drum şi au 
conturat o literatură a refuzului societăţii care nu acordă individului 
dreptul la o existenţă firească. Un asemenea gen de creaţie artistică are 
prin chiar finalitatea sa o funcţie alienantă. Apelând la caricatură, la 
grotesc, la situaţii aberante, limbaj incoerent, scene de music-hall, 
dramaturgii absurdului ajung să etaleze, în personajele cu care îşi 
populează piesele, conştiinţe nefericite, chircite, bântuite de instincte 
opresive, paralizate de spaime, dominate de sentimentul alienării. 

Teatrul absurdului - ca joc fără început şi fără sfârşit, teatru al 
angoaselor, al singurătăţii şi al alienării, rămâne în memoria noastră 
culturală îndeosebi prin trăsăturile sale definitorii, prin ambivalenţa sau 
oximoronul acestora: alternanţa între real şi vis, concret şi abstract, între 
particular şi general, între serios şi parodie, între tragic şi comic, disperare 
şi burlesc, adevăr şi ludic, teatru şi teatralizarea vieţii. Această ambivalenţă 
reflectă de fapt criza identitară pe care au traversat-o dramaturgii 
reprezentativi ai teatrului absurdului. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:35:36 UTC)
BDD-A19403 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

