
 Libraria 
 

 

 
Dosoftei şi începuturile poeziei româneşti 

 
 

Prof. univ. dr. IULIAN BOLDEA 
Universitatea „Petru Maior” Târgu-Mureş 

 
Abstract 

Dosoftei and the Beginnings of Romanian Poetry 
 

To speak about the beginnings of Romanian poetry, we first have to take into 
consideration the way our first poets were related to language, because the poverty of 
the vocabulary has been an impediment in expressing thoughts and ideeas. We also 
have to make the difference between popular and intelectual poetry.  

There is no doubt that Romanians have created poetry, starting with Filotei, 
N. Olahus and M. Costin; but the first attempts in this direction - meaning the use of 
Romanian instead of other languages - are connected to Coresi and his printings, 
Psaltirea slavo-română and Pripealele; we also have to mention Varlaam and his 
poetic thoughts, expressed in La stema ţării, M. Costin and his Viaţa lumii. 

The first Romanian poet, whose importance cannot be denied, is Dosoftei. His 
work, Psaltirea pre versuri tocmită, printed at Uniev, in 1673, is considered to be 
„the first monument of Romanian poetry.” Starting with him, the Romanian 
language has found its character as the language of Romanian ortodoxy.  
 
Keywords: Dosoftei, Romanian poetry, language, printing, psalms. 
 

Vorbind despre începuturile poeziei româneşti, trebuie să 
considerăm în primul rând modul în care se raportează cei dintâi poeţi ai 
noştri la instrumentul expresivităţii: limba. Discordanţa dintre idee şi 
cuvânt, dintre gând şi expresie se poate observa la majoritatea poeţilor de 
la începuturile literaturii române, după cum „neajungerea” limbii a 
constituit un motiv de lamentaţie îndelung clamat, cum observă şi Nicolae 
Manolescu: „Până la Eminescu, cel căruia limba veche îi va apărea, dar din 
raţiuni polemice, înţeleaptă şi bogată ca un fagure de miere, atitudinea 
obişnuită a poeţilor români a fost de a se plânge de insuficienţa 
instrumentului lingvistic. Fiecare generaţie a luat-o de la capăt cu această 
plângere şi cu angajamentul de a îndrepta lucrurile. Până târziu, în secolul 
XIX, întâlnim poeţi care se simt datori să reformeze limba, pornind, ca 
Heliade, de la gramatică spre a ajunge la utopii filosofice.” Se poate constata 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:31 UTC)
BDD-A19393 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
aşadar că evoluţia poeziei româneşti este echivalentă cu reluarea succesivă, 
repetată, a unui efort de limpezire, distilare, sporire a capacităţilor limbii 
române de a deveni purtătoare de har poetic, de expresivitate lirică. Un alt 
aspect ce trebuie discutat este acela dintre autorii de poezie cultă şi lirica 
populară. Cum se ştie, de abia romanticii vor descoperi şi valorifica 
artistic folclorul, considerându-l sursă de inspiraţie şi model estetic. În 
literatura veche, primii poeţi şi-au găsit modelele în literatura slavonă sau 
latină şi nu în spaţiul atât de generos al folclorului, chiar dacă au existat 
elemente de contact, atingeri ori efecte de contagiune, la unii autori, cum e 
Dosoftei, de pildă, acestea fiind însă mai mult sau mai puţin 
întâmplătoare.  

Fără îndoială că, începând cu Pripealele (scrise în limba medio-
bulgară) lui Filotei, continuând cu versurile în latină ale lui Olahus, cu 
cele ale lui Miron Costin în limba polonă, s-au scris versuri în spaţiul 
românesc în alte limbi. Întrebarea este dacă aceste încercări poetice în alte 
limbi au contribuit la dezvoltarea lirismului românesc. Nicolae Manolescu 
este tranşant în această privinţă („Părerea mea este că poezia românească nu 
poate să înceapă decât cu texte scrise în limba română. Faptul de a se fi scris în 
Evul Mediu românesc în mai multe limbi nu ne îndreptăţeşte să socotim 
respectivele texte ca aparţinând limbii române”) şi nu putem decât să 
aderăm la poziţia sa, considerând că istoria poeziei româneşti este 
inseparabilă de procesul evoluţiei limbii române literare, cu eşecurile şi 
înălţările acesteia, cu biruinţele şi scăderile ei, în ordinea expresivităţii şi 
limpezirii de sine. 

Primele încercări poetice în limba română demne de semnalat pot fi 
înregistrate în Psaltirea slavo-română şi Tetraevanghel - ale diaconului 
Coresi, unde L. Gáldi remarcă unele procedee de prozodie („Primele 
traduceri ale textelor biblice au valorificat atât anumite sonorităţi ale versului 
românesc popular, cât şi efecte bazate pe paralelism; lipsea însă - şi nici nu 
putea fi altfel, având în vedere modelele greco-slave - aplicarea principiului 
izosilabismului şi în domeniul poeziei culte”). Versurile La stema ţării ale 
mitropolitului Varlaam sunt, însă, cele care se înscriu în limitele poeziei 
de oarecare vibraţie, de nu în realizare, măcar în finalitate: „De unde mari 
domni spre laudă ş-au făcut cale/de-acolo şi Vasili-vod(ă) au ceput lucrurile 
sale,/Cu învăţături ce în ţara sa temeluiaşte/nemuritoriu nume pre lume şie 
zideşte.” Sunt versuri care încearcă să se moduleze pe relieful gândului, cu 
asperităţile şi insuficienţele limbii române din acel moment. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:31 UTC)
BDD-A19393 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

O altă realizare notabilă, în domeniul liricii de meditaţie filosofică, 
este poemul Viaţa lumii al lui Miron Costin, în care reflecţia pe tema 
fragilităţii destinului omenesc şi a soartei schimbătoare (fortuna labilis) se 
încheagă în imagini eschatologice, în viziuni apocaliptice de o grandoare 
grotescă, în care fiorul finitudinii este notat în imagini plastice, cu reflexe 
baroce şi, în acelaşi timp, în spiritul moralei creştine: „Şi voi, lumini de 
aur, soarile şi luna,/Întuneca-veţi lumini, veţi da gios cununa,/Voi stele 
iscusite, ceriului podoba,/Vă aşteaptă groaznică trâmbiţă şi doba./În foc te 
vei schimonosi, peminte, ca apa./ O, pre cine amar nu aşteaptă sapa!/Nu-i 
nimica să stea în veci, toate-s nişte spume…/Suptu vreme stăm, cu vreme ne 
mutăm viiaţa,/Umblăm după a lumii înşelătoare faţă…/(…)/Norocul la un 
loc nu stă, într-un ceas schimbă pasul./Anii nu pot aduce ce aduce 
ceasul./Numai mâini şi picioare n-are/Să nu poată sta-n loc nici-
odinioare./Vremea începe ţările, vremea le sfârşeşte:/Îndelungate împărăţii 
vremea primeneaşte.”  

Primul poet cu adevărat important al literaturii române vechi e 
Dosoftei, ce îmbină fondul popular şi religios al limbii într-o prelucrare de 
un rafinament robust, în imagini sugestive, în alăturări de cuvinte 
îndrăzneţe şi într-un ritm ce izbuteşte să supună materia limbii intenţiilor 
şi finalităţilor sale expresive: „La apa Vavilonului,/Jălind de ţara 
Domnului,/Acolo şedzum şi plânsăm,/La voroavă ce ne strânsăm/Şi cu 
inimă amară/Prin Sion şi pentru ţară/Aducându-ne aminte,/Plângeam cu 
lacrimi herbinte,/Şi bucine ferecate/Lăsăm prin sălci aninate.” Dosoftei e, 
remarcă Nicolae Manolescu, acela care oferă, prin Psaltirea sa, „întâiul 
monument de limbă poetică românească”, desigur, în sensul modulării 
substanţei lingvistice la canoanele prozodiei.  

Următorul moment în evoluţia poeziei româneşti e reprezentat de 
Budai-Deleanu cu epopeea sa Ţiganiada, operă de sinteză epico-lirică, ce 
preia şi, în acelaşi timp, parodiază anumite modele consacrate de tradiţie. 
Cu toate acestea, „cu sentimentul unui întemeietor, Budai-Deleanu săvârşeşte 
gestul unei întoarceri la Homer, care e o întoarcere spre poezia originară. 
Homer din Iliada, Homer din Odiseea, dar şi Homer din 
Batrahomiomahia, adică poetul elogiat de Aristotel, acesta este mitul lui 
Homer în care crede Budai-Deleanu” (Ioana Em. Petrescu). Remarcabil e 
modul în care autorul epopeii reuşeşte să îmbine diferitele registre stilistice 
şi lexicale, pentru a reda atitudini, gesturi şi dimensiuni afective dintre cele 
mai diversificate („Lacomul ce pentru bogătate/Strânsă bani cu chipuri 
neînvoite/Îmblă acolo tot cu traista-în spate/Întinzând mâinile ticăite/După 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:31 UTC)
BDD-A19393 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
milă, ci făr’ de folos,/Căci acolo toate-i merg pe dos. // Şi, măcar îmblând din 
uşă în uşă/El îş’ împle traista dă bucate/Totuş’ pururea foamea-l suguşă/Şi 
nimica a lua-în gură poate,/Că-orice gustă din haia ce-i place,/Tot în aur 
ş’argint să preface”). Operă barocă, cu influenţe iluministe şi reflexe 
romantice, Ţiganiada dă măsura unui talent poetic ale cărui trăsături sunt 
verva imagistică, viziunea carnavalescă asupra lumii şi plasticitatea 
limbajului. În perioada premodernă, cei mai însemnaţi poeţi pot fi 
consideraţi Văcăreştii (Ienăchiţă, Alecu, Nicolae şi Iancu) şi Costache 
Conachi, poeţi ce au trăit într-o ambianţă paradoxală, în care amprenta 
robustă a solului balcanic se împleteşte cu influenţele occidentale, din ce în 
ce mai marcante. Aceşti poeţi sunt dominaţi, ca mentalitate literară, ca 
ideologie, dar şi ca modalitate de a scrie, de condiţiile momentului auroral 
în care trăiesc; ei sunt cei care prevestesc modernitatea literaturii române. 
Ei nu au conştiinţa profesionalizării scrisului, dar, pe de altă parte, au o 
conştiinţă incontestabilă a operei de pionierat pe care o realizează, prin 
traduceri, imitaţii ori creaţii originale.  

Odată cu poeţii Văcăreşti şi cu Conachi se produce o adevărată 
mutaţie în înţelegerea rostului poeziei şi a creaţiei lirice. Dacă înainte 
lirismul era sporadic, se împletea cu elemente epice, didactice ori 
religioase, poeţii premoderni efectuează o refacere a înţelesului originar al 
poeziei, care ţine de substanţa eterată a sufletului şi de stările afective. 
Lirismul se sublimează, îşi restrânge sfera de acţiune, reacţia afectivă 
devenind mobilul creaţiei, în timp ce domeniul liric e purificat de alte 
domenii conexe, ce îi stânjeneau forţa de expresie. Ienăchiţă Văcărescu 
numeşte chiar poezia „cugetele frumoase, cu poetice faceri,” definiţie ce 
subliniază aspectul „înalt,” sublimat al creaţiei poetice, ca şi statutul său 
ireductibil, substanţa sa nobilă.  

Nicolae Manolescu încadrează poeţii din perioada 1787 şi 1830 în 
două categorii: aceea a boierilor „instruiţi, subtili, ironici, senzuali, cinici, 
dar idealizând femeia, văicăreţi peste poate în madrigalele lor pe cât de cochete 
pe atât de neruşinate” (Văcăreştii, Conachi, Ioan Cantacuzino, Beldiman 
etc.) şi cea a târgoveţilor şi mahalagiilor, „autodidacţi, cam grosolani, cu 
principii morale mic-burgheze, dar cu limbă vioaie şi cu umor savuros, ştiind 
pe de rost idiomul omului de pe stradă, căruia, direct ori nu, i se şi adresează” 
(Mumuleanu, Anton Pann). Mai trebuie observat că ambivalenţa 
romantism/clasicism despre care s-a vorbit adesea poate fi pusă în termenii 
unei inadecvări între o sensibilitate de un romantism difuz şi anumite 
tipare poetice clasice, ce încep să se degradeze. Poezia preclasică este, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:31 UTC)
BDD-A19393 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

fond, una care caută adecvarea fondului la o formă nouă, la un model 
expresiv care să poată reda într-un mod cât mai autentic noua gamă de 
sentimente care se formulează acum, dar, de asemenea, este o poezie ce 
pendulează între mai multe modele lirice, unele dintre ele venind dinspre 
spiritul balcanic-oriental, altele dinspre spaţiul occidental. Poeţii neoclasici 
procedează, aşadar la o separare a poeziei, a lirismului, de domenii precum 
didactica, istoria etc., accentuând asupra fondului afectiv. Nicolae 
Manolescu observă acest lucru: „Primii noştri poeţi sunt prin excelenţă lirici 
- lamentaţiile lor indică o dizolvare a sufletului în dionisianism (…).” 
Cultivând acrostihul, având predilecţie pentru poezia de dragoste, 
influenţaţi de Anacreon, poeţii neoclasici „cultivă tulburările afective 
(«istericalele», leşinurile chiar), lirismul fiind precedat de caricatura lui: 
patetismul” (Mircea Scarlat). Poezia românească a cunoscut, până la 
momentul paşoptist, o evoluţie, o devenire din care n-au lipsit momentele 
de impas, eşecurile sau inadecvările. Această devenire, însă, a dat limbii 
poetice româneşti reflexe ale vechimii, o patină inconfundabilă în care 
intră deopotrivă robusteţea simţirii şi delicateţea frazării. 

Dosoftei, considerat de E. Negrici „ctitorul poeziei lirice româneşti” 
este, în fond, cel care înfăptuieşte cea mai însemnată operă de versificaţie 
cultă din literatura română veche. Conştient de necesitatea introducerii 
limbii române în biserică, mitropolitul Dosoftei e primul cărturar care 
începe o activitate organizată, riguroasă, de înlocuire a limbii slavone din 
serviciul religios, traducând şi publicând, în 1679, Liturghierul, cea mai 
importantă carte a cultului creştin. În acelaşi scop, el a tipărit şi o serie de 
cărţi religioase auxiliare: Viaţa şi petrecerea sfinţilor (1682-1686), 
Parimiile de peste an (1683), Paraclisul Preacuratei Născătoare de 
Dumnezeu (1673), Molitvenic de-nţeles etc. 

Un loc aparte în evoluţia literaturii române şi a limbii române 
literare îl ocupă Psaltirea pre versuri tocmită, tipărită la Uniev, în 1673. 
Având corespondenţe în alte literaturi (franceză, germană, engleză, 
polonă), transpunerea poetică a Psalmilor, bazată pe propria sa traducere 
în proză, tipărită în 1680, în paralel cu textul slavon, este o operă profund 
originală, urmărind re-crearea în limba română a uneia dintre marile 
capodopere ale poeziei universale antice. Apelând la constelaţia imagistică 
şi la expresivitatea versurilor populare româneşti, dar şi la noţiunile şi 
ideile curente în epoca sa, Dosoftei a creat versuri remarcabile, în expresie 
şi fond afectiv, unele intrate chiar în folclor („Cântaţi Domnului în 
strune,/În cobuz de viersuri bune/Şi din ferecate surle/Versuri de psalomi să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:31 UTC)
BDD-A19393 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
urle/Cu bucin de corn de buor/Să răsune până-n nuor”). Psaltirea pre 
versuri tocmită, „întâiul monument de limbă poetică românească” (N. 
Manolescu) nu reprezintă o simplă transpunere a psalmilor lui David în 
limba română. Textul biblic este recreat, reformulat, reficţionalizat, el 
aflându-se la confluenţa a două sensibilităţi distincte separate de un hiatus 
temporal: a psalmistului antic şi a celui din Evul Mediu românesc, pe 
fondul aceleiaşi credinţe pasionante. 

Nicolae Manolescu afirmă, cu deplin temei, că „până la Budai-
Deleanu nimeni nu va mai face la noi un efort la fel de considerabil întru 
constituirea unei limbi poetice.” Traducerea lui Dosoftei se impune prin 
căutarea cuvântului potrivit, a expresiei celei mai adecvate şi prin 
identificarea resurselor stilistice ale vocabularului românesc din acea 
epocă. Autorul traducerii a preluat termeni şi imagini din limba populară, 
a creat uneori termeni noi, a impus o topică şi un ritm deosebite, care dau 
farmec versului său. Efortul de traducător al lui Dosoftei a dus la o gamă 
foarte largă a calităţilor stilistice, la o diversificare a stilurilor, ce cuprinde 
în substanţa lor calităţi precum muzicalitate, solemnitate, simţ al 
grandiosului etc. Pe de altă parte, limba literară din cărţile lui Dosoftei are 
un caracter eterogen, eclectic. Introducând o serie de cuvinte străine, 
autorul le explică prin sinonime, prin echivalenţe lexicale de un efect 
incontestabil. De asemenea, el redă conţinutul psalmilor într-un mod 
original, din unghiul sensibilităţii omului medieval. Textul de bază al 
Psalmilor e adesea amplificat sau modificat. N. Cartojan arată că se pot 
găsi în aceşti psalmi „imagini neaşteptate şi sugestive, adăugate peste 
marginile textului biblic, adesea pentru nevoile construcţiei metrice, care 
vădesc un suflet cu ochi deschişi spre frumuseţile naturii.” Ritmul psalmilor 
reia ritmul poeziei populare şi fraza are caracter predominant popular, e 
simplă şi clară, de o cursivitate incontestabilă. Ca structură exterioară, 
rima utilizată e feminină şi împerecheată. Creaţia lui Dosoftei a descoperit 
o modalitate de dialog cu Divinitatea, prin care omul încearcă să găsească 
răspunsuri la marile întrebări privind condiţia sa, traducătorul fiind 
preocupat totodată de crearea unei atmosfere specifice, a unui fond afectiv 
care sugerează problematica omului surprins în faţa lumii şi a divinităţii. 

O dată cu Dosoftei limba română se consacră definitiv ca limbă a 
cultului ortodox. De asemenea, Dosoftei are meritul de a fi lărgit 
considerabil lexicul literaturii române, prin numeroase împrumuturi din 
graiurile populare, din latină şi polonă. Traducerea de către Dosoftei a 
Psalmilor din Vechiul Testament a presupus un efort îndelungat (1665-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:31 UTC)
BDD-A19393 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

1673), autorul traducerii având o conştiinţă artistică neîndoielnică. 
Dosoftei considera că scrisul trebuie să aibă o finalitate estetică şi, în 
acelaşi timp, modelatoare, educativă, pentru că, spune el, „Limba îmi voi 
face condei de scrisoare.” Limbajul poetic pe care îl mânuieşte Dosoftei este 
evoluat pentru acea epocă, autorul expunându-şi propria viziune lirică în 
marginea originalului, prin intermediul unor figuri de stil precum 
comparaţii („Mi-i virtutea ca hârbul de sacă”), metafore („Preste luciu de 
genune”), epitete („inema amară”), inversiuni („din ferecate surle”) etc. 
Psalmii lui Dosoftei se remarcă şi prin varietatea ritmurilor întrebuinţate: 
trohaic, iambic, amfibrahic, dactilic, anapest sau peon, dar şi prin efectele 
de oralitate ce survin adesea, datorită prezenţei unor repetiţii, interogaţii 
retorice sau exclamaţii. Evocând geneza, marea, tablourile nocturne, 
psalmistul român vădeşte o mare forţă de plasticizare, dar şi o capacitate 
de a sugera stări sufleteşti dintre cele mai diafane, mai imponderabile. 

În mod cu totul surprinzător, Psalmul 102 are numeroase accente, 
dacă nu şi tonuri argheziene. Se resimte aici melancolia cu contur tragic a 
unui eu ce clamează cu fervoare atenţia unui Dumnezeu ce pare absent, 
predispoziţia spre lamentaţie, fiorul precarităţii condiţiei umane faţă cu 
eternitatea. Dialogul pe care îl iniţiază Dosoftei se datorează nevoii unui 
punct de echilibru şi constanţă într-o lume a tuturor vicisitudinilor 
(„Pleacă-ţi auzul spre mine/Şi să-mi hii, doamne, spre bine,/Şi la ce zî te-oi 
striga-te/ Să-mi auzi de greutate”). De altfel, tema centrală a psalmului 
poate fi considerată tocmai această conştiinţă a fragilităţii fiinţei umane, 
solitudinea ce marchează destinul omului în univers, sentimentul 
atotstăpânitor şi inexorabil al trecerii tuturor lucrurilor în nefiinţă. Tonul 
de tânguire, lamentaţia profundă, litania sunt modulaţiile acestor versuri 
ce cheamă divinitatea la dialog şi sprijin, dar, în acelaşi timp, dau seamă şi 
de nimicnicia fiinţei. Între statura copleşitoare a Divinităţii şi postura 
umilă a omului există un hiatus semnificativ, o ireconciliabilă antinomie. 

Sentimentul atât de acut al trecerii are consecinţe şi asupra fiziologiei 
şi psihologiei psalmistului, care îşi simte făptura însingurată, sufletul 
marcat de nelinişte şi de sfâşiere interioară. Lipsită de finalitate, închisă 
într-un orizont constrângător, împuţinată sufleteşte, făptura eului ce se 
zbuciumă într-o lume a perisabilităţii nu şi-ar putea găsi ecou, alinare şi 
sprijin în altă parte decât în spaţiul îndumnezeirii („Că-mi trec zilele ca 
fumul,/Oasele mi-s răci ca scrumul./Ca neşte iarbă tăiată/Mi-este inema 
săcată./Că stă uitată de mine/C-am gătat să mănânc pâne./De suspinuri şi de 
jeale/Mi-am lipitu-mi os de piale,/De-s tocma ca pelecanul/Prin pustii petrec 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:31 UTC)
BDD-A19393 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
tot anul./Şi ca corbul cel de noapte/Îmi petrec zilele toate,/Ca o vrabie 
rămasă/În sub straşină de casă…”). În acest psalm, Dosoftei se întoarce 
asupra propriei condiţii existenţiale precare, o condiţie minată de rătăciri 
şi de eşecuri, de efemeritate şi de demonia timpului distrugător. Setea de 
absolut şi neputinţa de a fi la înălţimea propriilor aspiraţii, tensiunea spre 
ideal şi imposibilitatea de a-l atinge sunt datele structurale ale fiinţei. 
Autorul nu ne comunică, în fond, nimic altceva decât o stare de criză a 
omului ce-şi percepe propria solitudine şi precaritate, ce nu-şi află o stare 
de echilibru într-o lume a curgerii şi nedesăvârşirii.  

Trebuie remarcat, însă, faptul că limbajul poetic capătă aici un spor 
de concreteţe, o pondere deosebită, o foarte vie sugestie a materialităţii, se 
substanţializează, cu alte cuvinte, prin întrebuinţarea unor termeni ce au 
savoarea viului, sugestia trăitului, a dinamicii realităţii empirice. „Pustii,” 
„corbul,” „straşină,” „scrumul” etc. sunt astfel de cuvinte ce contribuie la 
plasticizarea viziunii, prin apropierea de realitate, de lumea absorbită în 
vers. Două atitudini, două ipostaze existenţiale şi totodată morale se 
oglindesc în aceste versuri. Mai întâi, o atitudine a trăirii inerte, a abuliei şi 
resemnării, legată de tribulaţiile trupului şi de severa sancţiune pe care i-o 
oferă fiinţei forţa malefică a timpului, iar mai apoi o altă atitudine, de 
înălţare, de efort ascensional spre lumina şi beatitudinea dumnezeirii. 
Dicţiunea solemnă, abstrasă oarecum în sine se împleteşte în acest psalm 
cu un retorism al lamentaţiei, cu o modulaţie patetică a sentimentului de 
umilinţă şi de aspiraţie totodată. Retras în sine, în labirintul propriilor 
chemări spre absolut, Psalmistul nu conteneşte să-şi exprime îndoielile, 
neliniştile, tulburătoarele viziuni asupra condiţiei sale minate de 
efemeritate. 

Scris într-un stil limpede şi într-o expresie plastică, Psalmul 102 are 
numeroase accente folclorice, atât în privinţa viziunii, cât şi în ceea ce 
priveşte modulaţia versului, limbajul şi tăietura frazei poetice („Am 
mâncat pâne de zgură/Şi lacrimi în băutură,/De faţa mâniii tale/Ce mi-ai 
dat de sus la vale./Mi-s zilele trecătoare/De fug ca umbra de soare./Şi ca iarba 
cea tăiată/Mi-este virtutea săcată”). Nicolae Manolescu subliniază că „nu 
este la Dosoftei numai acest extraordinar efort tehnic, ci şi o calitate 
deopotrivă de extraordinară a scriiturii, pe o gamă care cuprinde suavul, 
grotescul, delicateţea, vigoarea, muzicalitatea, plasticitatea, solemnitatea, 
pamfletul, rugăciunea, hula, sfiosul, sentenţiosul, plângerea ori bucuria. A 
străbate Psaltirea echivalează cu o călătorie printr-o ţară a minunilor 
poetice.” Prin traducerea psalmilor, Dosoftei poate fi considerat, pe bună 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:31 UTC)
BDD-A19393 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

dreptate, cel dintâi poet al literaturii române, evident, cu mijloacele 
incipiente de care dispunea limba la acea dată. 

 
Bibliografie critică selectivă: 

• Nicolae Cartojan, Istoria literaturii române vechi, Bucureşti, 
Editura Minerva, 1980.  

• George Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în 
prezent, Bucureşti, Editura Minerva, 1982.  

• Doina Curticăpeanu, Orizonturile vieţii în literatura veche 
românească, Bucureşti, Editura Minerva, 1975.  

• Ladislau Gáldi, Introducere în istoria versului românesc, Bucureşti, 
Editura Minerva, 1971.  

• Dan Horia Mazilu, Introducere în opera lui Dosoftei, Bucureşti, 
Editura Minerva, 1997.  

• Nicolae Manolescu, Istoria critică a literaturii române, Bucureşti, 
Editura Minerva, 1990.  

• Ioan Negoiţescu, Însemnări critice, Cluj, Editura Dacia, 1970.  
• Eugen Negrici, Poezia medievală în limba română, Iaşi, Editura 

Polirom, 2004.  
• Mircea Scarlat, Istoria poeziei româneşti, vol. I, Bucureşti, Editura 

Minerva, 1982.  
• Dicţionarul literaturii române de la origini până la 1900, 

Bucureşti, Editura Academiei, 1979.  
• Dicţionar analitic de opere literare româneşti, IV, coordonator Ion 

Pop, Cluj, Editura Casa Cărţii de Ştiinţă, 2003.  
• Dicţionarul esenţial al scriitorilor români, coordonatori Mircea 

Zaciu, Marian Papahagi, Aurel Sasu, Bucureşti, Editura Albatros, 2000. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:38:31 UTC)
BDD-A19393 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

