
Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

 
Bufniţa - simbol al înţelepciunii -  
siglă a Bibliotecii Judeţene Mureş 

 
 

MARIA-MAGDALENA FALL  
Biblioteca Judeţeană Mureş 

 
 

Bufniţa - vânătorul nocturn 
Descrieri ale bufniţei găsim la Aristotel, iar primul studiu ştiinţific 

despre ea se întâlneşte la Plinius. Ea face parte din ordinul Stigiformmes, pe 
mapamond fiind cunoscute aproximativ 215 specii.  

Caracteristica inconfundabilă a bufniţei este capul rotund şi mare cu 
un bogat penaj al feţei. Ochii mari sunt aşezaţi în faţă, ciocul este scurt, 
curbat şi foarte puternic. Datorită poziţiei ochilor bufniţele privesc numai 
înainte şi totuşi au capacitatea de a vedea aproape totul în jurul lor datorită 
faptului că pot să-şi rotească capul pe gâtul lor scurt aproape în cerc complet 
(260- 270 de grade). 

Ele îşi încep activitatea de vânătoare odată cu lăsarea serii şi o continuă 
noaptea.. Ochii mari sunt sensibili la lumină, ceea ce le permite o vedere 
bună pe întuneric. Auzul este foarte bine dezvoltat, sesizând şi cel mai mic 
zgomot în iarbă, iar penajul moale şi bogat al corpului le conferă un zbor lin, 
fără zgomot, dându-le posibilitatea să-şi atace prada prin surprindere. Se 
hrănesc cu păsări mici, insecte, broaşte şi peşti.  

Bufniţa trezeşte în noi fascinaţie şi frică în acelaşi timp. A fost 
venerată, temută, admirată şi vânată. Ea este un simbol pentru bine şi rău, 
fiind reprezentată în mitologie, în credinţa populară şi în simbolismul tuturor 
popoarelor, din toate perioadele istorice, în multe situaţii contradictorii şi a 
contribuit la menţinerea unor superstiţii. 

Simbolismul este un limbaj universal catalizator folosit din cele mai 
vechi timpuri, care relevă precepte şi credinţe, împărtăşind informaţii şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

                                                

stârnind emoţii, fiind o formă internaţională de comunicare care depăşeşte 
barierele de limbă, istorie, naţionalitate, cultură şi religie. 

Simbolul este conotativ, având şi o implicaţie sentimentală, pentru că 
stârneşte răspunsuri emoţionale, reprezentând indirect o fiinţă sau un obiect. 

Originea cuvântului „simbol” derivă dintr-un obicei grecesc antic al 
unor grupuri de oameni, şi anume acela de a sparge o tăbliţă de lut în bucăţi, 
fiecare membru al grupului primind la despărţire o piesă. Când grupul se 
reunea, piesele se reasamblau ca într-un mozaic, confirmându-se astfel 
identitatea individuală a grupului, acţiune numită în greceşte sumballein ceea 
ce înseamnă „a aduna împreună.” Astfel a luat naştere cuvântul grecesc 
sumbolon – semn de recunoaştere - şi de la acest cuvânt s-a dezvoltat 
latinescul symbolum.  

Puterea semnelor şi simbolurilor în antichitate era aşa de mare încât 
Confucius declara că „semnele şi simbolurile reglementează lumea, nu 
cuvintele sau legile.”1 

Simbolurile au fost folosite din cele mai vechi timpuri de către oameni, 
care încercau să reprezinte prin ele fenomenele inexplicabile pentru acele 
vremuri, ca de exemplu, răsăritul şi apusul soarelui, fazele lunii sau apariţia 
instantanee a tunetului şi a fulgerului, acestea din urmă fiind considerate o 
dovadă a furiei cereşti. Animalele care trăiau alături de om erau percepute în 
mod similar, ca fiind dotate cu puteri supranaturale, întocmai ca şi copacii, 
plantele, formele de relief, munţii şi oceanele. 

 Fiind mereu preocupat de poziţia sa în marea schemă a rânduielii 
lucrurilor şi punându-şi mereu întrebări despre geneza pământului şi propria 
sa apariţie, omul a identificat treptat universul cu nişte simboluri ca: oul, care 
în termeni cosmici s-a născut din apa primară ce ţâşneşte în rai şi pe pământ, 
sau pomul vieţii – axis mundi (axa lumii) – care unea cele trei domenii: cu 
rădăcinile pe celălalt tărâm, cu ramuri ce dădeau flori pe Pământ şi cu vârfuri 
ce ajungeau în rai. 

 
1 Clare Gibson, Semne şi simboluri: ghid ilustrat. Semnificaţii şi origini, 

Oradea, Editura Aquila’ 93, 1998, p. 7 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

Conceptele cosmice ale primelor simboluri au evoluat îmbrăcând 
forme religioase, astrologice, filosofice, psihologice. Arta, literatura şi drama 
au găsit în semne şi simboluri o bogată paletă de inspiraţie. 

De exemplu, vechii egipteni au conceput un complex panteonic de 
zeităţi omnipotente, care guvernau fiecare aspect al vieţii şi al morţii, 
reprezentându-le prin nişte imagini vizuale vaste. Vechii greci au venerat o 
multitudine de zei al căror simbolism colectiv a fost atât de puternic, încât l-
au adoptat şi romanii, demonstrând astfel rezonanţa durabilă a efectului 
particular al simbolurilor. 

Căutând înţelegerea cosmosului, astrologii urmăreau planetele şi 
constelaţiile creând sisteme simbolice complicate. Din acele vechi timpuri 
datează horoscoapele, care sunt şi astăzi consultate în efortul de a prezice 
viitorul. 

De studiul şi explicarea simbolurilor au fost atraşi mulţi psihologi, 
psihanalişti, filosofi, cum ar fi Carl Gustav Jung, Sigmund Freud, Ludwig 
Wittgenstein şi alţii. 

În timp ce arta religioasă era destinată în mod special alegoriei 
simbolice, în secolul al XIX-lea a predominat naturalismul şi realismul, 
provocând o reacţie sub forma mişcării simboliste europene, care a triumfat 
de la mijlocul anilor 1890 până la primul război mondial. Simbolismul a 
eliberat arta de sub constrângerea rigidă a realismului, pregătind calea 
mişcărilor de mai târziu: expresionismul, absurdul şi suprarealismul, toate 
bazându-se pe imagini puternic simbolice. 

Tot din vremuri străvechi, simbolismul a fost folosit pentru 
exprimarea identităţii şi pentru a confirma aderarea la anumite grupuri 
sociale. Oamenii pot fi simbolizaţi de o trăsătură dominantă a personalităţii 
lor sau de un atribut, ca de exemplu, înţelepciunea, inocenţa, patriotismul, în 
timp ce, în termeni psihologici, în realitate, personaje diferite pot purta măşti 
în scopul ascunderii adevăratului lor ego, împrumutând caracteristici ale 
fiinţelor pe care le simbolizează masca. Calitatea de membru al sferei unei 
meserii sau profesii poate defini în plus identitatea, iar simbolurile generice 
ocupaţionale pot fi adăugate celor care le practică, de exemplu, bărbierul prin 
briciul bărbierului, iar regele prin coroana sa. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

Fiecare simbol este un microcosmos şi poate fi receptat ca fiind 
expresia unui macrocosm, pentru că încorporează, reflectă şi concentrează 
structura dinamică a cosmosului şi a minţii umane. 

Simbolurile conţin în forma lor o bogată moştenire de milenii a 
experienţelor şi preceptelor umanităţii, folosirea, prezentarea şi interpretarea 
lor nu rămâne statică, pentru că noile asocieri şi imagini proaspete se adaugă 
în mod constant entităţii fluide, dinamice luată drept vocabularul nostru 
simbolic colectiv. 
 
Bufniţa în mitologie şi în credinţa populară 

Bufniţa ne fascinează prin alura feţei ei iar faptul că închide ochii, 
mişcându-şi pleoapele de sus în jos peste globii oculari, ca noi, îi conferă o 
expresie omenească. Pentru că se aseamănă cu noi, îi atribuim o parte din 
propria noastă inteligenţă şi înţelepciune. 

Pallas Athena, stăpâna oraşului Athena, zeiţă a înţelepciunii, 
învăţăturilor, artelor, patroana protectoare al filosofilor, era poreclită, cu 
puţin măgulitoarea poreclă, „ochi de bufniţă”, această pasăre devenind astfel 
simbolul ei, fiind în acelaşi timp şi simbolul înţelepciunii şi al studiului pentru 
că, datorită calităţii sale de a vedea prin întuneric şi datorită vieţii sale 
nocturne, în termeni simbolici penetra ignoranţa.  

În mitologia greacă şi romană bufniţei i se atribuiau calităţi profetice, 
strigătul ei fiind un avertisment al morţii apropiate, dar şi calităţi de 
protectoare a armatei, bufniţa însoţind luptătorii la război. 

Pentru că aceste păsări erau foarte prolifice în Atena, şi fiind 
considerată vietatea 
sacră al Athenei Pallas, 
bufniţa este imprimată 
pe reversul monedei 
greceşti din aceea vreme 
numită tetradrahmă, pe 
faţa monedei aflându-se ştanţat capul Athenei.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

                                                

Tetradrahma avea pe una din feţe imprimat capul Athenei, iar pe faţa 
opusă o bufniţa cu ramură de măslin.2  

Bufniţa este văzută rar din cauza vieţii sale nocturne, dar îi auzim 
ţipătul în noapte, ceea ce sună misterios şi înfricoşător, iar zborul ei lin şi fără 
zgomot contribuie la perceperea reală a fricii de întuneric. De aici şi frica 
străveche a omului de întuneric, care poate deveni periculos tocmai datorită 
acţiunii de vânătoare a animalelor sălbatice nocturne.  

Această frică străveche este reliefată în mitologia şi credinţa populară a 
diverselor culturi din lume.  

Adesea bufniţele sunt considerate demoni sau aducătoare de 
nenorocire. Aproape în toate culturile occidentale bufniţa prevesteşte 
moartea, strigătul ei fiind interpretat ca „vino cu mine.” Rudele unui 
muribund vedeau pasărea nopţii ca pasăre a morţii, care vine să-i ia sufletul. 
Conform unei credinţe a poporului român, cântecul ei s-ar traduce printr-o 
descriere a chiar gesturilor pe care le face moartea când îl „fură” pe cel 
hărăzit. 

Mitologia poporului român asociază bufniţa cu orizontul întunericului 
şi cu tărâmurile infernale datorită caracteristicilor naturale ale ei – regimul 
nocturn, strigătul lugubru, zborul lin ca de nălucă, penajul în culori închise, 
ea apare ca reprezentare malefică, ca mesageră a morţii şi animal de rău 
augur. „Deşi glasul acestei păsări este de temut şi nedorit, interpretarea 
cântecului ei diferă de locul şi momentul în care ea se face auzită. Buha 
poate prevesti moartea, boala, războiul când cântă ziua ori în cimitire, sau 
vremea frumoasă când cântă seara ori dinspre răsărit, iar cucuveaua, care 
de obicei anunţă o moarte iminentă, poate vesti ploaia ori naşterea unui 
prunc atunci când cântă pe casă şi glasul ei seamănă cu scâncetul unui copil 

 
2 Ibidem, p. 7.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

4  

                                                

mic.”3 „Buhaiul alb,” de exemplu, este considerat pasăre păzitoare de 
comori şi lucruri scumpe îngropate în pământ.

Fiind o pasăre de rău augur, cobitoare aducătoare de moarte, suferinţă, 
este foarte puţin iubită de omul satului tradiţional şi este ţinută la mare 
distanţă de spaţiul locuit de acesta. Condiţia ei marginală este subliniată în 
multe legende populare. 

Fiind considerată ca pasăre a diavolului, în evul mediu i se atribuiau 
puteri malefice de vrăjitoare. 

Un crud obicei din Grecia antică, urmat chiar şi la noi până acum 
câteva secole, era acela de a ţintui o bufniţă cu aripile desfăcute pe poarta 
şurii sau a ogrăzii pentru a proteja vitele şi a apăra ograda şi grădina de 
fulgere şi incendiu.  

În culturile indiene şi japoneze, bufniţa avea legături cu crearea lumii. 
Credinţa populară a altor culturi considera bufniţa responsabilă de fericire şi 
de nenorociri de diferite tipuri, de schimbarea bruscă a vremii, de naştere şi 
de moarte. 

Fierte sau prăjite ele se foloseau ca şi componente ale diverselor licori 
vrăjite sau la prepararea medicamentelor. Ca medicament se considera că 
ajută la alinarea suferinţelor şi la creşterea acuităţii vizuale. Ouăle de bufniţă 
se foloseau la vindecarea alcoolismului. 

 În multe religii, ca cea a indienilor din America, a luptătorilor din 
Japonia, în unele părţi din Africa, Australia şi chiar şi în China antică, bufniţa 
era considerată o pasăre bună, având rolul de mijlocitoare între lumi. 
 
 
 
 

 
3 Mihai Coman, Mitologia populară românească II : Vieţuitoarele 

văzduhului, Bucureşti, Editura Minerva, 1988, p. 100. 
4 Tudor Pamfile, Mitologia românească II. Comorile: Din viaţa 

poporului român, Culegere şi studii XXX, Bucureşti, Librăriile SOCEC şi 
Comp., 1916, p. 19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
Bufniţa în artă şi cultură 

Cea mai veche reprezentare a bufniţei datează din epoca de piatră, 
fiind descoperită în grotele de la Trois Frères din regiunea Pirineilor, în sudul 
Franţei (fig. 1).  

Pe tăbliţele de ardezie din marile gropi megalitice din provincia 
Alentejo din Portugalia se regăseşte imaginea bufniţei (fig. 2). 

În Egipt gravată pe un obelisc bufniţa ca hieroglif reprezintă litera 
„M”. Era considerată ca fiind solie din împărăţia morţii (fig. 3). 

 

 

 
Figura 1    Figura 2  Figura 3 

 
Michelangello a sculptat-o pe statuia lui Grabmal Giuliano de Medici 

din Capela Medici între anii 1526-1531. (fig. 4) 
Bufniţa este redată de mulţi artişti care-i subliniază diferitele trăsături 

de caracter în funcţie de percepţia fiecăruia. 
Astfel, la Henkel Schöne, este 
o apariţie neîndemânatică şi 
proastă, la alţii cu ochelari, 
lumânări şi făclii. (fig. 5) 

 
 

 
Figura 4        Figura 5 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

Figura 6        

cuarela din 1508 al lui Albert Dürer demonstrează un studiu 

 peste 40
tablourile pictorului din evul mediu Hieronymus 

duşmănia 
şapte păcate 
l 15) (fig. 7) 

 
 

Figura 7
„Malle Babbe” al pictorului Frans Hals (în jurul 

anului 1630) din Ţările de Jos este un personaj între 
vrăjito

n lucrarea lui Goya „Somnul raţiunii naşte monştri”(Seria Caprichos, 
1797-

a 
avea 

                                                

 
A
aprofundat al păsării, pe care o redă cu multă naturaleţe. (fig. 
6) 

Bufniţa apare de  de ori în 

Bosch (1450-1516). În picturile sale ea reprezintă fie 
şi ticăloşia omului, fie desfrânarea, unul din cele 
de moarte, ca în tabloul „Grădina plăcerii” (secolu

 

are şi nebună beată. Bufniţa de pe umărul ei se 
poate interpreta, probabil, ca sfătuitoare morală, pentru că 
bufniţa era considerată în acelaşi timp ca însoţitoare a 
tinerelor fete. (fig. 8) 

Figura 8 
 
Î
1799, Madrid. Prado), bufniţele reprezintă coşmarurile nocturne, care 

tulbură odihna omului cu subconştientul încărcat5. 
De asemenea, la indienii din America, bufniţ
o însemnătate deosebită. Unele triburi o 

venerau purtând pana ei ca talisman (fig. 9), sau 
având-o la ei ca pasăre împăiată. Se rugau la bufniţă 
să le fie alături şi să-i ajute în afaceri (fig. 10). 

Figura 9   

 
5 Szimbólumtár : Jelképek, motívumok, témák az egyetemes és a 

magyar kultúrábol, Budapest, Balassi Kiadó, 1997, p. 66. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

Figura 10 
 lui Pablo Picasso redă pasărea prin câteva 

trăsătu
Grafica
ri de creion (fig. 11 – 12). În sculpturile şi ceramica sa 

reliefează ciudăţenia şi răutatea bufniţei, ca de exemplu 
„Buha” realizată în 1949 (fig. 13) şi „Vasul cu trup de 
femeie” – ceramică pictată în 1950 (fig. 14) 

 

               
        Figura 11   Figura 12           Figura 13   Figura 14 

Hans Arp (1963) prezintă bufniţa sub formă stilizată. 
(fig. 1

rezentate de Celestino 
Piatti 

  

     

Figura 15 

5). Realistul Max Ernst este atras de alura arhaică şi 
secretoasă a păsării. În tabloul său în ulei intitulat ”Red Owl” 
(1952) surprinde grafic pasărea. Culoarea roşie folosită se 
poate interpreta ca reprezentând iadul.  

Mai jos putem vedea bufniţele rep
(fig. 16-17), şi celebra „Bufniţa albastră” de Heide Dahl 

(fig. 18).  

 
 
 
 
 

            Figura  16                      Figura 17                        Figura 18 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

Bufniţa a mai fost reprezentată în lucrările artiştilor Paul Flora, Hans 
Orlowski, Hort Jannssen, Max Olderock şi alţii. 

Bufniţa ca pasăre de rău augur apare şi în legendele populare 
româneşti. Este reprezentată în operele lui William Shakespeare, Homer şi în 
poveştile fraţilor Grimm. 

 
Bufniţa sigla unor instituţii 

Bufniţa, pasăre a înţelepciunii şi studiului este folosită ca siglă de către 
instituţii precum biblioteci, şcoli, universităţi, edituri, simbolizând prin 
aceasta menirea acestor structuri instituţionale de a „penetra întunericul 
ignoranţei, necunoaşterii, lipsei de cultură.” De aceea, bufniţa se asociază cu 
cartea, izvor de înţelepciune oferind posibilitatea lărgirii orizontului cultural 
şi multiplelor satisfacţii estetice şi intelectuale.  

Mai jos sunt redate siglele folosite de Biblioteca Judeţeană Mureş cu 
ocazia manifestărilor cultural-artistice organizate de instituţie, aplicându-se 
pe invitaţii, afişe, pliante-program şi diplome onorifice.  

Prima siglă a Bibliotecii Judeţene Mureş, creată, prin 
desenarea unei bufniţe stilizate stând pe o carte închisă, în 
anul 1991, apare aplicată pe invitaţii şi broşurile-program 
ale instituţiei începând cu 9 mai 1991. 

Bufniţa în ceară roşie a fost creată după ideea d-lui 
Dimitrie Poptămaş, director al Bibliotecii Judeţene Mureş în 

perioada 1985-2005, în colaborare cu Muzeul de Artă, prin 
aplicarea bufniţei negre pe sigiliul din ceară 
roşie cu nouă colţuri. Această siglă se foloseşte 
simplă sau cu cocarda tricoloră pe diplomele de 

onoare „Pro Libro Senator” 
oferite de bibliotecă unor 
personalităţi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

Sigla Bibliotecii Judeţene Mureş a fost creată de informaticianul 
bibliotecii, Alexandru Tcaciuc, în anul 2001, prin prelucrarea bufniţei de pe 
sigla neagră şi înscriind iniţialele bibliotecii sub siglă, care, 
alături de sigla Bibliotecii Teleki, este folosită pe antetul 
documentelor oficiale. Se presupune că sigla Bibliotecii 
Teleki a fost creată de contele Teleki Domokos în perioada 
1940-1944, perioadă în care s-au făcut reparaţii şi modificări la 
clădirea bibliotecii, s-a zidit una din porţi, în spaţiul astfel obţinut fiind 
organizat Muzeul celor doi Bolyai, tatăl şi fiul, (Nu am găsit documente care 
să ateste exact anul în care s-a realizat această siglă. În 1958 apare sigla pe 
ghidul Bibliotecii Teleki.) 

Sigla folosită la Secţia pentru copii a Bibliotecii Judeţene 
Mureş, pe plicuri, afişe, invitaţii, pliante-program, cu ocazia 
diferitelor manifestări cultural-artistice organizate la această 
secţie, reprezintă o bufniţă viu colorată, pentru a atrage atenţia 
copiilor; a fost preluată de pe un site de pe internet de 

informaticianul bibliotecii.  

şcoli, edituri 
ţ

 
Placa bilingvă de lângă poarta de acces a bibliotecii 

Teleki-Bolyai 
 
Câteva exemple de sigle cu bufniţă folosite de universităţi, 

şi alte institu ii: 

 
 

Die Eule - 
Symbol der 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

Die E ureş ule – Symbol der Weiseit - als Logo der Kreisbibliothek M
 

Zusammenfassung 
 
Die Eule gehört zu der Vogelgruppe Strigiformes, und zur Zeit gibt es 

ca. 215 bekannte verschiedene Arten auf der ganze Welt. Die Eule wurde 
schon von Aristotel beschrieben aber die erste wissenschaftliche 
Beschreibung hat Plinius gemacht. 

Der unverwechselbare Merkmal einer Eule ist das Eulengesicht, das 
durch den dicken Kopf, die großen, nach vorne gerichteten Augen, den 
großen Gesichtsschleier und einen kräftigen Hakenschnabel gekennzeichnet 
ist. Dieses Gesicht lässt sie uns sehr menschlich erscheinen. Sie ist 
dämmerungs- und nachtaktiv. Sie sind vorzüglich an die nächtliche 
Lebensweise angepasst, durch den geräuschlose Flug, das scharfe Sehen und 
das ausezeichnete Hören. Die Eule fasziniert uns, aber löst bei uns 
gleichzeitig Angst aus. Sie wurde verehrt, gefürchtet, bewundert und 
vervolgt. Deshalb stellt sich die Eule in Mythos, Volksglauben und Symbolik 
aller Völker und über alle Zeitepochen in vielen widersprüchlichen und 
abergläubischen Bilder dar. 

In Griechenland war die Eule gut angesehen und galt als 
Weisheitsvogel, ausgewält von der Göttin Athene, der Beschützerin Athens 
und Göttin der Weisheit. Auf den griechischen Münzen – Tetradrachmen - 
war der Kopf der Athene auf der Vorderseite abgebildet und auf der 
Rückseite eine Eule mit Ölzweig. Diese Münzen wurden kurz „Eule“ 
genannt.  

In Mytologie und Volksglauben aller Kulturen galten die Eule oft als 
Dämonen oder Unglücksboten. Von den Angehörigen eines Sterbenden 
wurde der Nachtvogel als Totenvogel gesehen, der kam, um die Seele des 
Toten zu holen. Bei den Indianern Nordamerikas, in Teilen Afrikas und 
Arabiens, in Australien und China wurde die Eule positiv als Mittlerin 
zwischen den Welten mit der Seelenwanderung in Zusammenhang gebracht. 

Die Eule kommt auch in Kunst und Literatur vor. Sie wurde 
gezeichnet, gemalt und bildhauerisch gestaltet von mehreren Künstlern zum 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
Beispiel Michelangelo, Albrecht Dürer, Hieronymus Bosch, Pablo Picasso, 
Max Ernst, Celestino Piatti, Heide Dahl und andere. Sie kommt in Literatur 
auch vor, zum Beispiel bei Shakespeare, Homer und Brüder Grimm. 

Die Eule wird häufig als Symbol der Weisheit mit Doktorhut und 
Talar oder auch auf Büchern sitzend dargestellt. Viele Schulen, 
Universitäten, Bibliotheken, Buchhandlungen und Buchverlage haben die 
Eule als Emblem gewält, so auch die Kreisbibliothek Mureş (Biblioteca 
Judeţeană Mureş). 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:37:19 UTC)
BDD-A19344 © 2006 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

