
 Libraria 
 

                                                

 
De la tradiţia lecturii la partizanatul confesional: 

Chiriacodromionul (1699) în mediile ardelene 
(sfârşitul secolului al XVII-lea – secolul al XVIII-lea) 

 
Corina Teodor 

Universitatea „Petru Maior” Târgu-Mureş 
 

La 20 decembrie 1699 din tipografia Bălgradului ieşea o nouă carte: 
Chiriacodromionul, după un efort tehnic ce a durat aproape zece luni. 
Tipograful, Mihail Iştvanovici, venise de curând din Ţara Românească, 
fiind cel mai priceput ucenic al lui Antim Ivireanul. De fapt, el va avea o 
spectaculoasă carieră după închiderea tipografiei ardelene, la Râmnic, 
Snagov, în Gruzia şi probabil Olanda.1 Din prefaţa pe care o semna, 
adresându-i-se lui Atanasie Anghel, se părea că noua lucrare se înscria pur 
şi simplu în tradiţia tipografică a secolului al XVII-lea, a literaturii religioase 
în limba română. Poate doar o mai minuţioasă etalare a jurisdicţiei 
ierarhului să-i fi conferit o coloratură aparte: „prea Sfinţitului şi de 
Dumnezău alesului păstoriu Kyr Athanasie Archiepiscopul şi Mitropolitul 
scaunului Belgradului, al Vadului, al Maramurăşului, al Silvaşului, al 
Făgăraşului şi a toată ţara Ardealului şi a părţii Ungureşti, Vidicului, 
Chioarului, Selagiului şi al Crasnei…”2 Şi totuşi, o simplă rememorare a 
evenimentelor din Transilvania, petrecute doar în ultimul an, ce au 
schimbat brusc cadrul eclesiastic de până atunci (sinodul din octombrie 
1698 la care Atanasie împreună cu 38 de protopopi semnaseră declaraţia de 
unire cu biserica Romei; prima diplomă a unirii din 16 februarie 1699 a 
împăratului Leopold I) transformă apariţia acestei tipărituri într-un subiect 
de meditaţie pentru istorici. Aceeaşi prefaţă învederează asociaţii aparent 
paradoxale: tipograful ce-l numea pe Atanasie „adevărat stăpân”, elogia 
sprijinul pe care i l-a oferit domnitorul Ţării Româneşti, Constantin 

 
1 E. Pavel, Meşteri tipografi bălgrădeni între anii 1567-1702, în Apulum, 

XVII, 1979, p. 307; E. Mârza, Din istoria tiparului românesc. Tipografia de la 
Alba Iulia 1577-1702, Sibiu, 1998, p. 93-104; S. Jakó, Philobiblon transilvan, 
Bucureşti, 1977, p. 172. 

2 I Bianu, N. Hodoş, Bibliografia românească veche 1508-1830, vol. I, 
Bucureşti, 1903, p. 373. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

 

                                                

Brâncoveanu, ca „luminătoriu credinţei praslavonice.” De asemenea, 
chiar foaia de titlu preciza noul climat politic: ”supt biruinţa 
prealuminatului şi înălţatului Iosif Leopold Craiul Budei şi al Ţării 
Ungureşti şi al Ardealului…”3. 

Istoriografia română a considerat această carte drept un instrument al 
politicii de ripostă ortodoxă în faţa catolicismului. Dar n-ar fi fost oare mult 
mai facilă publicarea ei în Ţara Românească şi difuzarea ulterioară în 
Transilvania? Dacă ne limităm să judecăm această tipăritură doar ca mijloc 
de propagandă ortodoxă munteană, nu apare insolit sprijinul lui Atanasie 
Anghel, ce îmbrăţişase la data apariţiei cărţii, unirea cu biserica Romei, ca şi 
cel al protopopului Gheorghe din Daia, menţionat şi el în prefaţă, unul din 
semnatarii actului de unire din 1698?4 Aceste bizare asociaţii ne-au 
determinat ca prin textul de faţă să încercăm să oferim răspunsuri la 
următoarele interogaţii: ce fel de carte era Chiriacodromionul, care apărea 
chiar în anii unirii eclesiastice? De ce a fost necesară apariţia sa atunci? 
Cum a fost judecată această tipăritură de ierarhia din Ardeal, de cei din Ţara 
Românească, iar mai apoi, în secolul al XVIII-lea, chiar de cititorii ardeleni 
cărora le fusese destinată? 

În general, istoriografia tradiţională şi istoricii literari s-au limitat să 
caracterizeze Chiriacodromionul drept o reeditare a celei mai de succes 
cărţi din secolul al XVII-lea, Cazania lui Varlaam (1643).5 Foile de titlu 
lasă să se întrevadă o mare asemănare, oricum apartenenţa la acelaşi gen, 
literatura omiletică şi didactică: Carte românească de învăţătură la 
duminicile de peste an şi la praznice împărăteşti şi la svinţii mari 
(1643) ori Chiriacodromion sau Evanghelie învăţătoare care are întru 
ea Cazanii la toate duminicile de peste an şi la Praznicele domneşti şi 
la sfinţii cei amintiţi (1699).6 Numai că, un prim semnal al faptului că 
lucrarea din 1699 nu era o reeditare fidelă a celei din 1643 ni-l oferă chiar 

 
3 Ibidem. 
4 Ibidem. Aurel Răduţiu în articolul Dacia Română la 1785 din Apulum, 

XVI, 1978, p. 312, a subliniat rolul material al protopopului Gheorghe Pop pentru 
refacerea tipografiei din Alba Iulia, ca şi cel avut în anul 1698 când, se pare, ca 
notar al soborului, a redactat actul Unirii. 

5 Vezi, de exemplu, L. Haţegan, Kiriacodromion, în Îndreptar pastoral, I, 
1977, p. 139. 

6 I. Bianu, N. Hodoş, op. cit., vol. I, p. 137 şi 372. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

                                                

tipograful în epilogul către cititori: „căci că pre multe locuri nu precum în 
izvodul cel vechiu am lăsat, ce am schimbat au faţa cuvântului, au a 
vremii, au am mai scăzut, au am mai adaos…”7 Aşadar, s-au introdus atât 
modificări stilistice, unele istorice şi altele de conţinut. 

Primii cercetători care, pornind de la acest avertisment al 
tipografului-editor, au făcut o analiză comparată a Cazaniei şi 
Chiriacodromionului, chiar dacă sumară, au fost Ştefan Ciobanu şi Ioan 
Lupaş. Observaţiile lor au fost în general ignorate. Ei au semnalat că din 
cele 81 de predici ale Chiriacodromionului 75 provin din Cazania lui 
Varlaam, restul de 6 fiind preluate din alte izvoare.8 A fost meritul lui 
Ştefan Ciobanu de a depista că 5 din acestea provin dintr-o celebră lucrare 
ortodoxă a secolului al XVII-lea, Cheia înţelesului, a lui Ioanichie 
Galeatovschi9, iar mai recent Eugen Pavel a identificat şi ultima cazanie, ca 
fiind preluată dintr-o tipăritură bălgrădeană, Poveste la 40 de mucenici.10 

Aşadar, datorită acestor investigaţii cunoaştem azi cele trei surse ce 
formează conţinutul Chiriacodromionului (Cazania lui Varlaam, 
Cheia înţelesului, Poveste la 40 de mucenici). Numai că analiza nu 
trebuie să se oprească aici. Rămâne să descoperim filierele prin care aceste 
texte au ajuns la îndemâna tipografului şi mai ales, să stabilim semnificaţia 
acestei noi compoziţii, imprimată într-un moment de turnură pentru istoria 
ardeleană. 

Că s-a folosit ca punct de plecare Cazania lui Varlaam (Iaşi, 1643) 
e de la sine înţeles dacă avem în vedere interesul de care s-a bucurat această 
carte în Transilvania, în a doua jumătate a secolului al XVII-ea. 

 
 
 

 
7 Ibidem, p. 376. 
8 I Lupaş, „Cartea Românească de învăţătură” de la 1643, într-o ediţie 

transilvană la Alba Iulia în 1699, în Mitropolia Moldovei şi Sucevei, 1957, 
nr. 10-12, p. 791-806; Şt. Ciobanu, Din legăturile culturale româno-ucrainiene. 
Ioaniche Galeatovschi şi literatura românească veche, Bucureşti, 1938.  

9 Şt. Ciobanu, op. cit., p. 56-62. 
10 E. Pavel, Consideraţii asupra tipăriturilor bălgrădene de la sfârşitul 

secolului al XVII-lea, în Cercetări de lingvistică, 1981, nr. 2, p. 196. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

 

                                                

 Editată într-un tiraj special pentru această provincie, îi va fi fost uşor 
tipografului să aibă pe masa de lucru un exemplar din cele peste 350 care au 
circulat aici.11 Mai interesantă apare maniera în care s-au introdus în textul 
tipăriturii bălgrădene fragmentele din Cheia înţelesului. Aceasta era o 
carte scrisă de cel mai important scriitor ortodox ucrainean de la jumătatea 
secolului al XVII-lea, Ioanichie Galeatovschi, aflat în legătură cu mediul 
umanist, erudit, din jurul lui Petru Movilă, mitropolitul Kievului, şi implicit 
cu reşedinţa domnească de la Iaşi.12 Lucrarea s-a bucurat de o mare 
audienţă şi a cunoscut patru ediţii succesive (Kiev 1659, Kiev 1660, Lwow 
1663, Lwow 1665).13 Numai că originalul fusese scris în ucraineană şi cu 
siguranţă nu acesta a fost folosit în 1699 de tipograful Iştvanovici pentru 
Chiriacodromion. El a preluat 5 cazanii din cele 64 câte avea cartea 
ucraineană pe două filiere: a) prin intermediul ediţiei româneşti, realizată în 
1678 de mitropolitul Varlaam al Ţării Româneşti şi ucenicii săi, tipărită la 
Bucureşti, după ediţia completă din 1665 (era însă o ediţie parţială ce 
includea doar primele 18 replici din 64). Iştvanovici, ce venea din Ţara 
Românească, ar fi putut avea un exemplar din această ediţie, dacă nu cumva 
se găsea unul în Ardeal, din care a reprodus cu fidelitate totală două cazanii: 
Cazania la Naşterea Domnului şi Cazania la Botezul Domnului;14 b) 
prin intermediul celor două cópii manuscrise după cartea lui Galeatovschi, 
ce circulau în Transilvania la începutul secolului al XVIII-lea, dar care cu 
siguranţă erau mult mai vechi. Trei cazanii din Galeatovschi incluse în 
Chiriacodromion nu se află în ediţia română din 1678, dar au fost 
semnalate în manuscrise ardelene: Cazania II la Rusalii, Cazania II la 
Învierea Domnului, Cazania la 20 de zile a lui iulie la sfântul şi 
slăvitul proroc Ilie.15  

 
 

11 În cartea sa Cazania lui Varlaam în Transilvania, Cluj-Napoca, 1983, 
Florian Dudaş a identificat 354 de exemplare şi 42 de copii manuscrise. 

12 În limba română, cea mai amplă prezentare a personalităţii şi operei lui I. 
Galeatovschi la Şt. Ciobanu, op. cit. Referinţe face şi N. Cartojan, Cărţile 
populare în literatura românească, vol. II, Bucureşti, 1974, p. 149-153, în 
legătură cu lucrarea sa Cer nou (1665) dedicată Anei Movilă, fiica lui Ieremia 
Movilă. 

13 Ştefan Ciobanu, op. cit., p. 23-26. 
14 Ibidem, p. 37-57. 
15 Ibidem, p. 48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

                                                

Şi ele reproduc cu fidelitate originalul ucrainean şi nu excludem 
posibilitatea ca traducerea să-i fi aparţinut tot mitropolitului muntean 
Varlaam. Acesta s-a aflat în pribegie prin Ardeal între anii 1679-168016 şi e 
posibil să fi avut cu sine manuscrise personale.  

În fine, Cazania la 9 zile a lui martie pentru mucenicia celor 40 
de mucenici provenea din textul recent tipărit la Bălgrad în 1689, Poveste 
la 40 de mucenici, astfel că poate ilustra colaborarea tipografului cu 
cercurile bisericeşti ardelene. Fragmentul mai apăruse în 1644 în 
Evanghelia învăţătoare de la Mănăstirea Dealu17, astfel încât ne întrebăm 
dacă nu poate fi în acelaşi timp o dovadă a implicării muntene. 

După această prezentare a izvoarelor Chiriacodromionului, e greu 
de spus cui îi aparţine structura finală a textului. Pe de o parte, se 
conturează profilul lui Mihail Iştvanovici, nu doar un simplu tipograf, ci un 
adevărat cărturar, atent la dinamica veacului şi mersul istoriei. Că a avut un 
rol în compoziţie ne-o demonstrează metoda sa de lucru: el nu a anexat 
aceste noi adausuri la mai vechiul text al Cazaniei, ci le-a intercalat, 
conform rostului fiecăruia, într-o compoziţie ce dorea să respecte regulile 
unei scrieri omiletice. În plus, ţine să releve explicit semnificaţia acestor 
modificări: „unde am mai adaos câte ceva, am socotit mai spre întărire 
(s.n.)”18 De asemenea, textul Chiriacodromionului a adaptat fraze din 
Cazanie la noua situaţie istorică: pasajul din cartea din 1643 ce amintea de 
robia otomană a fost înlocuit cu „venirea altor limbi străine pre noi”;19 
atacurile lui Varlaam din Cazanie la adresa „calvinilor şi luteranilor, 
eretici din vremea de acum”, au fost substanţial modificate, având în 
vedere că lucrarea din 1699 apărea şi sub patronajul Guvernatorului de  

 

 
16 I. Lupaş, Pribegia prin Ardeal a mitropolitului Varlaam al 

Ungrovlahiei (1679-1680), în Studii, conferinţe şi comunicări istorice, vol. I, 
Bucureşti, 1927, p. 199-202. 

17 E. Pavel, Consideraţii asupra tipăriturilor bălgrădene de la sfârşitul 
secolului al XVII-lea , în Cercetări de lingvistică, 1981, nr. 2, p. 196. 

18 I Bianu, N. Hodoş, op. cit., vol. I, p. 376.  
19 I. Lupaş, „Cartea românească de învăţătură” de la 1643 într-o ediţie 

transilvană la Alba Iulia în 1699, în Mitropolia Moldovei şi Sucevei, 1957, 
nr. 10-12, p. 798. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

 

                                                

atunci al Transilvaniei Gheorghe Banffy, un calvin cunoscut.20 
Dar, pe de altă parte, dorim să subliniem că o astfel de carte a 

corespuns atât exigenţelor muntene, cât şi celor ardelene. Editarea unei 
cărţi ortodoxe la Alba Iulia în anul 1699 ar fi fost practic imposibilă dacă n-
ar fi existat o convergenţă între atenta supraveghere dinspre Ţara 
Românească şi acordul total al clerului superior şi elitei laice din Ardeal. 
Într-un fel, rolul Munteniei apare cu claritate chiar pornind de la faptul că 
Constantin Brâncoveanu fusese cel care l-a trimis pe tipograf în Ardeal, la 
sfârşitul anului 1698,21 la cererea lui Atanasie. Dar şi ierarhia ortodoxă de la 
sud de Carpaţi avusese un cuvânt de spus, dovadă că menţiona în 
Înstrucţiunea dată lui Atanasie la Bucureşti, în ianuarie 1698, care era rolul 
Cazaniei: Sf. Scriptură să fie „tâlcuită în Cazanie aşa precum o au 
tălmăcit Sf. Părinţi.”22 

E greu de apreciat, în stadiul actual al mărturiilor documentare, în ce 
măsură ortodoxia munteană şi biserica din Ardeal l-au consiliat pe 
Iştvanovici în legătură cu structura cărţii. Un lucru e clar: ea a avut 
aprobarea ambelor părţi. Dovadă că Atanasie i-a stabilit în 18 iunie 1700 
preţul oficial de vânzare la 20 de zloţi23 sau că o reeditare a ei s-a făcut în 
mediu pur ortodox, la Bucureşti în 1732.24 Chiar sugestia pentru titlu, unul 
împrumutat din limba greacă, putea să vină din Ţara Românească, unde 
sfârşitul secolului al XVII-lea a coincis cu întărirea curentului grec. 

Chiriacodromionul n-a fost în mod voit o reeditare a Cazaniei lui 
Varlaam. Pe lângă textul de bază s-au utilizat fragmente din opera unui 
autor ortodox care era renumit pentru lucrările sale polemice, împotriva 
catolicilor, musulmanilor, evreilor, ereticilor. Numele lui Galeatovschi 
convenea ierarhiei ortodoxe muntene, dovadă interesul manifestat aici în 
1678, prin traducerea fragmentară a Cheii înţelesului. 

 

 
20 Ibidem, p. 799. 
21 I. Mârza, Tipăriturile vechi româneşti de la Bălgrad, în Îndrumător 

pastoral, I, 1977, p. 138. 
22 M. Păcurariu, Legăturile bisericii ortodoxe din Transilvania cu Ţara 

Românească şi Moldova în secolele XVI-XVIII, Sibiu, 1968, p. 42. 
23 Datorită unor acuzaţii că preţul era prea mare, cartea s-a vândut şi sub 

această sumă. E. Mârza, op. cit., p. 102. 
24 I. Bianu, N. Hodoş, op. cit., vol. II, Bucureşti, 1910, p. 45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

                                                

 Dar el era în legătură cu cercul lui Petru Movilă,25 iar sfârşitul 
secolului al XVII-lea adusese la Bucureşti un interes sporit pentru opera 
acestuia: în 1691 se tipărise pentru prima oară în româneşte Mărturisirea 
ortodoxă la Buzău, după traducerea lui Radu Greceanu, iar în 1699 textul 
apărea într-o a treia ediţie greacă, la Mănăstirea Snagov.26 

Galeatovschi şi implicit o asociere cu Petru Movilă stârniseră interes 
şi în Ardeal, din moment ce se aflau cópii manuscrise din Cheia 
înţelesului, iar lui Atanasie patriarhul Dositei îi recomandase în 1698 
Mărturisirea ortodoxă.27 De asemenea, în Transilvania în 1682 s-a păstrat 
şi o traducere a unei Cazanii din 1637 al cărei autor era chiar Petru 
Movilă.28 

Aşadar, cercurile politice şi eclesiastice din Ţara Românească nu 
puteau decât să privească cu mare satisfacţie tipărirea în Ardeal, în anii 
unirii, a unei cărţi pur ortodoxe, chiar mai puternică doctrinar decât 
Cazania lui Varlaam, prin intercalările din textul lui Ioanichie 
Galeatovschi. 

Dar entuziasmul era la fel de mare şi pentru elita românească din 
Ardeal,  dintr-un alt motiv însă. Aşa cum a subliniat profesorul Cesare 
Alzati, în concepţia autorilor unirii, integrarea în comuniunea cu Roma 
trebuia să se facă nu prin dispreţ faţă de tradiţia răsăriteană, ci tocmai prin 
păstrarea a tot ce ţine de credinţă, de disciplina canonică şi liturghie.29 
Atanasie îşi menţinea punctul de vedere şi în anii următori, semnificativ  

 

 
25 Despre umanismul profesat de Petru Movilă au scris P. P. Panaitescu în 

studiile reunite în volumul Petru Movilă, Bucureşti, 1996 (ed. îngrijită de Şt. S. 
Gorovei şi Maria M. Székely) şi mai recent Gh. Bobâlnă, Idei şi tendinţe 
umaniste în activitatea şi opera lui Petru Movilă, în vol. Un veac de aur în 
Moldova (1643-1743), Chişinău-Bucureşti, 1996, p. 18-35. 

26 P. Movilă, Mărturisirea ortodoxă, ed. de Nicolae M. Popescu, Gh. I. 
Moisescu, Bucureşti, 1942 (reed. 1996), p. XXXIII şi L-LIII. 

27 Ibidem, p. LIII. 
28 P. P. Panaitescu, op. cit., p. 137; F. Dudaş, Manuscrisele româneşti din 

bisericile Bihorului, vol. II, Oradea, 1986, p. 126-127. 
29 C. Alzati, Istorie, teologie şi istoriografia unirilor, în vol. său În inima 

Europei, Cluj-Napoca, 1998, p. 179. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

 

                                                

fiind gestul său de a-i cere în 1701 lui Brâncoveanu cărţi de slujbă ortodoxe, 
recent editate (Triod, Penticostar).30 

Astfel, am putea defini Chiriacodromionul drept o carte care a 
corespuns ideologiei epocii, atât din punctul de vedere al ortodoxiei 
muntene, cât şi din cel al proaspetei ierarhii unite. 

În primii ani ai secolului al XVIII-lea, după ce Atanasie (1701) fusese 
numit şi hirotonit episcop al bisericii greco-catolice, această carte ortodoxă 
îşi va continua epopeea, intrând în posesia şi folosinţa reprezentanţilor noii 
confesiuni. Cărţii i s-a rezervat de la început o largă difuzare, care rezultă 
din numărul mare de exemplare ce ni s-a păstrat. A fost în primul rând o 
carte de edificare morală, ce interesa clerul secular şi lumea parohială. A 
făcut încă de la început obiectul unor danii, în care s-a implicat chiar 
Atanasie Anghel, ce încredinţase în anul 1700 un exemplar „mitropoliei 
din Alba Iulia”, altul bisericii din Vinţ şi un al treilea bisericii din Geomal. 
Ierarhul repeta gestul în 1702, dăruind un exemplar „fratelui meu, popa 
Gheorghe din Oradea.”31  

Chiar din primii ani de la apariţie, difuzarea Chiriacodromionului a 
reflectat interesul clerical: protopopi (ex. Maniu din Broşteni, bunicul lui 
Samuil Micu),32 dar îndeosebi parohi care apar în postura de cumpărători, 
difuzori şi proprietari. Însemnările validează importanţa cărţii din moment 
ce ea face chiar obiectul unor dispoziţii testamentare, dar în acelaşi scop – 
al utilităţii ei în biserici, unde de altfel e şi păstrată: „să stea aceste două 
sfinte cărţi (Chiriacodromion şi Evanghelie – n.n.) în besearecă, 
cârsnicul să le poarte de grijă, să fie slobod tot preotul şi ceteţul a sluji de pe 
urma lor,” scria popa Oprea din Răchita.33 Există însă şi cazuri în care 
preotul sesizează dubla utilitate: pe de o parte carte de predici necesară în 
biserică, iar pe de altă parte, carte de edificare morală, destinată unei lecturi 
generale („într-acest chip să fie la mănăstire – scrie popa Ionuţ despre 
exemplarul încredinţat mănăstirii Mănăştur – până va trebui feciorului 

 
30 M. Păcurariu, op. cit., p. 45. 
31 F. Dudaş, Vechi cărţi româneşti călătoare, Bucureşti, 1987, p. 180-181. 
32 Ibidem, p. 181. 
33 E. Mârza, D. Dreghiciu, Cartea românească veche în judeţul Alba. 

Secolele XVI-XVII. Catalog, Alba Iulia, 1989, p. 190. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

                                                

meu Simion sau fetii mele Petcă”).34 Chiar şi atitudinea laicilor faţă de 
această tipăritură merită selectată. Ei intervin încă din primii ani în 
difuzarea ei, continuând tradiţia secolului precedent, ca mesageri ai unei 
solidarităţi colective ori ca docili asociaţi ai preotului din sat. Din rândul lor 
se conturează şi motivaţii desacralizate în cazul cumpărării, în ton cu titlul 
cărţii: ea este privită ca o carte de învăţătură la propriu, ca o carte de 
lectură. Două generaţii se întâlnesc: cea a părinţilor şi cea a copiilor, pentru 
care se făceau astfel de achiziţii („de va trăi Petru şi de va putea învăţa 
carte, a lui să fie în veci”).35 

Astfel, reflexiile personale de pe filele exemplarelor păstrate 
demonstrează faptul că această tipăritură s-a bucurat de interes real în 
mediile româneşti ardelene. Despre Chiriacodromion cititorii se exprimau 
în termeni similari cu cei folosiţi pentru caracterizarea Cazaniei lui 
Varlaam (Evanghelie, Ucitelnă, Păucenie, Cazanie, Sf. Carte 
păucenie…) Un motiv în plus ca să putem afirma că Chiriacodromionul, 
la fel ca şi Cazania se înscria şi în secolul al XVIII-lea în cadrul unei lecturi 
tradiţionale. Puţini au fost cei care au sesizat diferenţele dintre cele două 
cărţi. Intercalările de la 1699 rămâneau străine pentru cultura teologilor şi 
laicilor vremii. Atanasie însă face parte dintre cei care pot sublinia că a 
donat „o Păucenie de aceste de ale noastre.”36 

Şi totuşi, Ardealul secolului al XVIII-lea stă sub semnul inovaţiilor 
politice, religioase, culturale. Confruntările dintre ortodocşi şi greco catolici 
au dus în cele din urmă la retrasarea hărţii confesionale ardelene. E aproape 
inevitabil să nu ne interogăm cum au afectat transformările religioase din 
secolul al XVIII-lea interesul pentru lectură al românilor ardeleni. Conform 
însemnărilor marginale, Chiriacodromionul – o carte ortodoxă, s-a aflat 
pe tot parcursul veacului şi în posesia ortodocşilor, şi în posesia greco 
catolicilor. Este doar o întâmplare? Este efectul conservatorismului mental? 
Este rezultatul păstrării inventarelor bisericeşti după „dismembratio 
ecclesiarum” din 1761? 

 
34 E. Mosora, D. Hanga, Catalogul cărţii vechi româneşti din colecţiile 

B.C.U. „Lucian Blaga” Cluj 1561-1830, Cluj-Napoca, 1991, p. 34. 
35 T. L. Roşu, Însemnări şi inscripţii bihorene, Beiuş, 1941, p. 89. 
36 F. Dudaş, Cartea românească veche în Bihor în secolele XVI-XVII. 

Catalog, Oradea, 1977, p. 94. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

 

                                                

Răspunsuri ar trebui să căutăm în programul cultural al proaspetei 
episcopii unite şi în rescriptele imperiale. Nu stă în atenţia noastră să 
analizăm producţia tipografică a noului centru de la Blaj, inaugurat la 
mijlocul secolului al XVIII-lea. Vom observa doar că politica editorială 
urmează două linii: una practică, care se adresează parohiilor, oferindu-le 
cărţi indispensabile serviciului religios (ca de exemplu: Liturghier, 
Bucoavna, Acatist, Strastnic, Octoih, Triod, Evanghelie) şi una 
doctrinară, care se adresează unui restrâns cerc de intelectuali, cu lucrări ce 
stau la temelia identităţii noii confesiuni greco-catolice (Floarea 
adevărului, Învăţătura creştinească, Doctrina christiana).37 Pentru 
pregătirea viitorilor clerici, deciziile episcopale stabileau lecturi obligatorii 
din acelaşi tablou al cărţii religioase: P. P. Aron indica în anul 1755 fiecărui 
preot să deţină un Ceaslov şi o Psaltire „pentru plinirea pravilei cea de 
toate zilele.”38 

În ciuda bipolarităţii confesionale, cărţile rituale editate la Blaj au fost 
folosite şi de ortodocşi, iar Chiriacodromionul a continuat să fie la 
îndemâna greco-catolicilor. Dacă au existat interdicţii de lectură acestea au 
venit în primul rând din partea autorităţilor imperiale. Prin decrete repetate 
(din anii 1746, 1765, 1768) Maria Tereza interzisese importul de carte de 
peste munţi şi a încredinţat cenzura eclesiastică episcopului greco-catolic.39 
Dar circulaţia Chiriacodromionului nu a fost afectată. Doar era o carte 
pe a cărei foaie de titlu apărea numele primului ierarh unit, Atanasie 
Anghel.  

Este greu de spus când se încheie epopeea acestei cărţi. Oricum, în 
secolul al XVIII-lea ea reprezintă o lectură tradiţională şi pentru 
comunităţile greco-catolice şi pentru cele ortodoxe. Şi într-un fel, a 
demonstrat menţinerea ritului şi tradiţiei Răsăritului de către noua biserică 

 
37 P. Teodor, Reformă catolică şi Aufklärung în epoca Luminilor, în vol. 

Spiritualitate transilvană şi istorie europeană, ed. I. Mârza şi A. Dumitran, 
Alba Iulia, 1999, p. 173. 

38 Z. Pâclişanu, Istoria Bisericii Române Unite (partea a II-a, 1752-1783), 
în Perspective, 1991-1993, nr. 53-60, p. 80. 

39 A Bunea, Episcopii Petru Paul Aron şi Dionisie Novacovici sau istoria 
românilor transilvăneni de la 1751 până la 1764, Blaj, 1902, p. 357, 360, 360. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

                                                

unită. Sau, pentru a prelua expresia lui Michel de Certeau, a orientat lectura 
spre „fabricarea” unei biserici.40 

 
From Traditional Reading to Confessional Subjectivism: 
Chiriacodromionul (1699) in Transylvanian Background 

(the end of the 17th century – 18th century) 
 

Abstract 
 
The purpose of this study is to analyse the Transylvanian destiny of 

one of the most important religious books that has been printed in the 
17th century at Alba Iulia printing house: Chiriacodromion. The first part 
of this study presents the political and confessional background – from 
Transylvania and Wallachia – of the publication of this book in 1699. We 
were also interested in the structure of the book, which is only a 
republication of the most succesful Romanian printed work from the 17th 
century, Cazania lui Varlaam.  

The second part of the study reffers to the way this book – 
Chiriacodromion – has been accepted in Transylvanian background 
during the 18th century by different confessional orders: orthodoxy and 
catholicism, archpriests, priests and also by irreligious persons. 

 
40 Apud Storia della lettura nel mondo occidentale, a cura di G. Cavallo e 

R. Chartier, Ed. Laterza, 1995, p. XI. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 18:23:58 UTC)
BDD-A19222 © 2002 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

