
DACOROMANIA, serie nouă, III–IV, 1998–1999, Cluj-Napoca, p. 167-173 

DUMITRU  POP 

FOLCLOR  ŞI  LITERATURĂ  ROMÂNĂ 
ÎN  TRANSILVANIA 

Epoca  veche 

Pentru cei ce n-au cunoscut mai de-aproape Muzeul Limbii Române, întemeiat 
de Sextil Puşcariu în 1919, acesta era asimilat unui „institut de lingvistică”. În realitate, 
el reprezenta mult mai mult. Încă din 1917, pe când reflecta asupra posibilităţii 
înfiinţării unui Muzeu al Limbii Române, Sextil Puşcariu considera că acesta trebuia să 
depăşească interesul lingvistic, acordând importanţa cuvenită şi altor domenii ale 
culturii şi civilizaţiei poporului român. Asemenea lui Vasile Bogrea, Sextil Puşcariu 
socotea că „lingvistica, istoria, etnografia, folclorul şi literatura” alcătuiesc diferitele 
feţe ale aceluiaşi întreg: „istoria culturală”1. În concepţia lui Sextil Puşcariu şi a 
colegilor săi de la recent înfiinţata Universitate românească din Cluj, Muzeul Limbii 
Române era mai degrabă un „institut de istorie culturală”, având un profil larg, în care 
trecutul istoric trebuia studiat împreună cu limba şi literatura, precum şi cu folclorul şi 
etnografia. Avem de-a face cu o viziune integratoare mai veche, prezentă în activitatea 
personalităţilor universitare din acea epocă2. Orientarea aceasta se reflectă 
corespunzător şi în paginile „Dacoromaniei”, prestigioasa publicaţie a Muzeului Limbii 
Române. Studiile şi articolele de limbă şi literatură română, alături de cele de folclor şi 
etnografie, de antroponomastică şi toponimie, sunt adesea rezultatul unor cercetări de 
teren, făcute uneori împreună de către specialişti ai diferitelor domenii, aşa cum sunt, 
de exemplu, chestionarele concepute în vederea anchetelor pe baza cărora urma să se 
elaboreze Atlasul Lingvistic Român, chestionare care au fost formulate de lingvişti, 
cărora li s-au adăugat un etnograf şi un folclorist3. 

Descifrând textele vechi, lingviştii au descoperit şi au scos la iveală momente 
importante din istoria limbii şi literaturii noastre, deschizând calea unor cercetări 
ulterioare. În acest cadru se înscrie şi articolul nostru. 

Spirite dintre cele mai luminate au subliniat îndeajuns atât primordialitatea în 
timp a culturii orale, cât şi rolul ce i-a revenit acesteia în evoluţia culturii scrise a 
omenirii. Cultura orală a constituit un factor hotărâtor în dezvoltarea celei scrise, 
                                                          

1 Sextil Puşcariu, în DR, IV/2, 1924 – 1926, p. 1530. 
2 Vezi unele date la D. Pop, Clujul – centru de cercetare a culturii populare româneşti, în 

AAF, XII–XIV, 1991 – 1993, p. 265 şi urm. 
3 D. Pop, Limba şi cultura populară în viziunea Muzeului Limbii Române, în „Studii şi 

comunicări de etnologie”, IX, 1995, p. 45-51. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 00:14:07 UTC)
BDD-A1891 © 1998-1999 Editura Academiei



DUMITRU  POP 
 

 
168 

pentru care a reprezentat o permanentă şi inepuizabilă sursă de inspiraţie, pentru ca 
după apariţia acesteia ele să evolueze paralel, printr-o colaborare care a cunoscut 
direcţii, forme şi ritmuri impuse de contextul istoric în care s-au dezvoltat. 

Linia aceasta de evoluţie e valabilă şi pentru cultura română, cu precizarea 
că, aşa cum demonstrează ultimele relicve arheologice4 şi documente de arhivă 
descoperite5, cele două forme de cultură, orală şi scrisă, au apărut aproape 
simultan, încă în zorii istoriei poporului român, în perioada etnogenezei, implicit a 
limbii sale. Nu vom aborda în cele ce urmează această problemă, ci ne vom referi 
la o perioadă târzie şi totuşi timpurie în ceea ce priveşte istoria propriu-zisă a 
literaturii române din Transilvania. Procesul pe care îl vom releva precede cu mai 
bine de două secole şi jumătate apariţia curentului inspiraţiei folclorice. Avem de-a 
face cu un proces embrionar şi spontan, impus de necesităţi culturale şi literare, 
propriu şi caracteristic începuturilor tuturor literaturilor naţionale, dar care la 
românii din Transilvania a fost întârziat în condiţiile social-politice vitrege care 
le-au fost rezervate acestora în istorie. 

Din secolul al XVI-lea, la aproximativ o jumătate de veac de la cel dintâi 
document scris ce ni s-a păstrat (nu care s-a scris) în limba română (scrisoarea 
boierului Neacşu, din Câmpulung-Muscel, adresată, în vara anului 1521, judelui 
Braşovului, Hans Benkner), datează un codice manuscris, cunoscut sub denumirea de 
Codex Sturdzanus, descoperit în Măhaci, jud. Alba. El conţine două grupe de texte 
apocrife: prima cuprinde literatură apocrifă apocaliptică, cea de-a doua, legende 
hagiografice şi „cugetări în ora morţii” – cum le denumea B. P. Hasdeu. Unele dintre 
textele cuprinse în codicele ardelean au lăsat urme adânci în creaţia noastră 
folclorică, după cum nu este exclus ca însăşi traducerea lor în limba română să fi 
favorizat pătrunderea în conţinutul lor a unor elemente folclorice. N. Cartojan crede 
că textul cuprins în „Cugetările din ora morţii” au fost copiate înainte de 1580 „de un 
anonim şi  cusute într-un volum cu textele măhăcene de Popa Grigore”6. 

Scrierile care alcătuiesc Codicele Sturdzan vin uneori de la mari distanţe şi 
din vremuri vechi, şi ele au continuat să călătorească în timp până târziu, către 
secolul nostru. Pe lângă rolul ce l-au avut în viaţa culturală şi morală, ele au 
constituit şi un important exerciţiu în mânuirea condeiului şi a limbii literare. 
Totodată, vechile texte la care ne referim au captat adesea şi elemente de cultură 
populară, aparţinătoare celor mai variate domenii ale acesteia: elemente de 
medicină populară, credinţe, obiceiuri, motive şi chiar forme folclorice. La rândul 
său, Codicele Sturdzan şi-a avut şi el istoria şi rolul său în planul vieţii noastre 
culturale, relevând, între altele, procesul la care ne-am referit mai sus. 
                                                          

4 Vezi şi N. Gudea, Vasul cu inscripţie şi simboluri creştine de la Moigrad (II), în „Acta Musei 
Porolissensis”, Zalău, XVII, 1993, p. 151-183 şi (III), ibidem, 1996, p. 115-123. 

5 Date foarte importante la Ion Dumitriu-Snagov, Monumenta Romaniae Vaticana, Bucureşti, 
1996 şi D. Pop, La culture populaire roumaine traditionelle dans le cadre européen, în L’espace 
rural, Cluj-Napoca, 1997, p. 137-145. 

6 Istoria literaturii române vechi, Bucureşti, 1980, p. 112. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 00:14:07 UTC)
BDD-A1891 © 1998-1999 Editura Academiei



FOLCLOR  ŞI  LITERATURĂ  ROMÂNĂ  ÎN  TRANSILVANIA 
 

 
169 

După primul război mondial, un preot ardelean i-a dăruit fostului profesor 
N. Drăganu, de la Universitatea clujeană, un codice manuscris alcătuit din 318 foi, 
lipsindu-i însă atât începutul, cât şi sfârşitul. Sunt adunate în corpul lui scrieri din 
mai multe manuscrise, datorate unor copişti diferiţi şi în perioade deosebite, 
ultimul dintre ei fiind probabil un Ion din Surduc (cel din Bihor, după părerea lui 
N. Drăganu) şi purtând data „1783, mai, 5”. Pe lângă faptul că întregeşte „o 
însemnată lacună a Codicelui Sturdzan”7, manuscrisul în discuţie conţine mai 
multe texte folclorice sau folclorizate, între care o „istorie” (legendă) în proză a 
tutunului, menită să stârpească obiceiul fumatului, un Descântec de ciumă, 
Descântece de friguri, un Descântec românesc de alungarea dracului, cântecul 
popular în genul celor de lume ale lui Anton Pann şi larg răspândit în ultimele două 
secole Grăi un tinerel voinic, cu unele ecouri din poezia populară maghiară8, sau 
versuri precum: „Spune, lele, cu dreptate, nu mi-ţi pierde sufletul de când bade tău 
lâsat,/ Câţi voinici ai sărutat” ş. a. m. d. 

În cele ce urmează, ne vom opri doar asupra a două texte semnificative 
pentru fenomenul pe care l-am amintit la început. E vorba, mai întâi, de 
valorificarea în textul unei rugăciuni a unei forme, a unei structuri, precum şi a 
unor modalităţi şi tehnici proprii unei categorii folclorice de mare vechime şi largă 
răspândire în acea epocă. Textul acestei „rugăciuni”, din care un fragment se găseşte 
în Codicele Sturdzan, a fost copiat, după părerea lui Hasdeu, de către Popa Grigore 
din Măhaci, înainte de 1583, asemenea „cugetărilor...”, urmând după originalul 
slavon din care s-a tradus9; faptul că avem de-a face cu o traducere din slavonă nu 
schimbă însă esenţa problemei, întrucât traducerea s-a făcut de către cărturarul român 
cu mijloacele ce le avea la îndemână în limba şi în cultura căreia i se încadra prin 
calitatea sa de român. Rugăciunea de alungare a dracilor din ape este, evident, opera 
unei feţe bisericeşti, astfel încât ea se înscrie şi prin geneză în sfera literaturii 
religioase, reprezentând un anume tip de rugăciune, destinată apărării apelor 
fertilizatoare de duhurile necurate, asigurării, în ultimă analiză, a belşugului holdelor. 
Redăm textul acestei prime creaţii într-o transcriere cât mai accesibilă: 

„Adeverită este şi destoinică şi dire/a/ptă frămsiaţe D/o/mnului nostru I/su/s 
H/risto/s pusă pre Arhanghelu Mihail să străjuiască râurile apelor ca să n-aibă 
putere diavolul pre ele. Domnul vine cu giurământ mare, cu Tatăl şi cu Fiul şi cu 
Duhul Sf/â/nt cum pre diavol să-l înterească („îndepărteze”, a interi) de pre râurile 
apelor, ca să n-aibă putere a bate lucrul botedzaţilor a ploia cu ploaia re/a/. 

Oprescu-te, diavole, cu d/u/mn/e/zăul viu adeverit, 
Cuntenescu-te („te împiedic”, a cunteni), diavole, cu toţi îngerii ce fece 

domnul, 
                                                          

7 Cf. Nicolae Drăganu, Pagini de literatură veche. O colecţie de cărţi populare într-un 
manuscris din jumătatea a doua a secolului XVIII, în DR, II, 1923 – 1924, p. 238. 

8 Ibidem, p. 251. 
9 B. P. Hasdeu, Cuvinte din bătrâni. Ediţie îngrijită, studiu introductiv şi note de G. Mihăilă, 

vol. I–III, Bucureşti, 1983, 1984; aici vol. II, p. 174-176. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 00:14:07 UTC)
BDD-A1891 © 1998-1999 Editura Academiei



DUMITRU  POP 
 

 
170 

Cuntenescu-te, diavole, cu patru unghiuri a ceriului, 
Oprescu-te, diavole, cu patru evanghelişti ce ţin ceriul şi pământul, 
Oprescu-te, diavole, cu cetate/a/ ce/a/ mare a Ier/u/s/a/limului în care să 

odihnesc toţi direpţii, 
Cuntenescu-te, diavole, cu 12 ap/o/s/to/li, 
Oprescu-te, diavole, cu 16 proroci sf/i/nţi, 
Cuntenescu-te, diavole, cu 40 de sf/i/nţi, 
Oprescu-te, diavole, cu Ioan Botezătoriul D/o/mnului, 
Cuntenescu-te, diavole, cu 4 patrierşi, 
Oprescu-te, diavole, cu 318 de părinţi sf/i/nţi ce au fost în Nichie, 
Să n-aibă putere pre lucrul creştinilor a ploe ploaia cu fraş, 
Cuntenescu-te, diavole, cu angh/e/lii şi cu arhanghelii 
Domnului nostru I/su/s H/risto/s ispăşitoriul nostru, 
Cuntenescu-te, diavole, cu naştere lui H/risto/s, 
Oprescu-te, diavole, cu botezul Domnului nostru I/su/s H/risto/s, ispăşitoriul 

nostru, 
Cuntenescu-te, diavole, cu înviere lui Lazar, 
Oprescu-te, diavole, cu Dumineca Florilor a Domnului nostru I/su/s H/risto/s 

ispăsitoriului nostru. 
Cuntenescu-te, diavole, cu înviere Domnului nostru I/su/s H/risto/s ispăsitoriul 

nostru, 
Cuntenescu-te, diavole, cu suire Domnului nostru lui I/su/s H/risto/s ispăşitoriul 

nostru, 
Oprescu-te, diavole, cu frămsiaţe Domnului nostru lui I/sus H/ristos ce s/e/ 

închipui pentru noi la dzua Preobrajenilor, 
Cuntenescu-te, diavole, cu putere cinstitei şi de viaţă făcătoarei cruci, să 

n-aibi putere a bate grăul creştinilor şi holdele-i, 
Oprescu-te, diavole, cu 3 sf/i/nţi cu Sedrah şi cu Misah şi cu Avdenago, 
Cuntenescu-te, diavole, cu doao lumini ce fece d/o/mnul soarele zilei şi luna 

nopţii. 
Să n-aibi putere a bate grăul creştinilor, holdele, viile, 
Oprescu-te, diavole, şi te blastăm cu herovimii Domnului nostru lui I/su/s 

H/risto/s, ceia ce cântă cântarea netăcută 
Şi cu al nostru grai să fie luată sus această rugăciune, 
Preste toate bl/a/gosloveşte-ne, D/oa/mne, şi pre noi 
Acum şi pururea şi în vecii vecilor, amin”. 

După cum se poate constata cu destulă uşurinţă, rugăciunea citată, creată şi 
simţită, cu siguranţă, ca atare, de interpreţii ei, aduce mai degrabă a vrajă, a 
exorcism decât a rugăciune. Acele „oprescu-te” şi „cuntenescu-te”, „să n-ai putere” 
nu au deloc aerul unei rugăciuni, ci al unui descântec, în care diavolul, duhul rău 
este ameninţat cu forţele cerului: „cu Tatăl şi cu Fiul şi cu Duhul Sfânt”, cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 00:14:07 UTC)
BDD-A1891 © 1998-1999 Editura Academiei



FOLCLOR  ŞI  LITERATURĂ  ROMÂNĂ  ÎN  TRANSILVANIA 
 

 
171 

evangheliştii şi prorocii şi cu cei 40 de sfinţi, cu toate sărbătorile etc. etc., care sunt 
invocate în apărarea holdelor şi manei câmpului. Baza acesei creaţii o constituie 
gândirea magică, aceea care a alimentat un anumit tip de demersuri, menite să 
influenţeze în sens favorabil viaţa. Spre deosebire de un anume tip de descântece, 
de exemplu, în care, potrivit străvechii mentalităţi, boala este dată de Dumnezeu 
sau de anumite personaje sfinte, se apelează la rugăminte10. Când, în schimb, boala 
este produsă de fiinţe malefice, acestora li se porunceşte să plece, să se îndepărteze 
de cel bolnav sau sunt ameninţate cu cele sfinte; alteori, duhurile necurate, inclusiv 
diavolul, sunt păcălite, induse în eroare, după ce mai întâi sunt rugate şi ele să se 
îndure de cel suferind etc.11. Procedeele acestea apar şi în alte categorii folclorice 
de sorginte magică. La nevoie, în caz de secetă, de pildă, Fiinţa supremă subalternă 
acesteia este invocată şi rugată să intervină în beneficiul oamenilor. Dacă însă ea 
nu dă curs rugăminţii, este ameninţată şi chiar sancţionată, prin insulte sau 
profanare (aruncarea în apă sau în mocirlă)12. 

În cazul Rugăciunii pentru alungarea diavolului din ape, creatorul ei, mai exact 
al arhetipului ei, a apelat la modalitatea afirmării imperative a voinţei de a zădărnici 
posibila acţiune a diavolului de a cotropi holdele oamenilor prin ploi şi furtuni. Se 
apelează, în plus, şi la ameninţarea lui cu puterea sfintelor, aliate ale creştinilor. 

În concluzie, rugăciunea reprodusă de noi reprezintă valorificarea în sens 
creştin a unui exorcism de origine arhaică, un moment din amplul proces de 
încreştinare a unor creaţii magice străvechi, care s-au putut menţine astfel în 
circulaţie, uneori până în vremea noastră13. Rezultatul final al amintitului proces îl 
constituie apariţia unei noi creaţii, ce se înscrie în cadrul literaturii religioase, fără 
să fie însă recunoscută de biserică, aşadar o piesă de literatură religioasă apocrifă. 
Avem de-a face cu o formă de literatură prigonită de biserică între altele prin 
sancţionarea preoţilor prin care se performa, ca monopol al lor datorită caracterului 
ei păgân), dar, în acelaşi timp, admisă de marea majoritate a poporului, care se 
regăsea în rădăcinile ei milenare, satisfăcând totodată şi cerinţele lor religioase prin 
natura creştinismului (cosmic) făurit de cei mulţi într-o durată de timp echivalentă, 
în genere, cu propria lor istorie. 

Celălalt exemplu la care ne referim, oferit de acelaşi codice bihorean, studiat 
de Nicolae Drăganu14 şi datând de pe la 1780, e un fragment de scenetă 
comico-satirică în versuri, dominată de grotesc. Asistăm la un gen de proces între o 
fată înşelată şi făptuitor, „vlădica” fiind judecător. Fata spune, printre altele: 

                                                          
10 Vezi I.-A. Candrea, Folclor medical român comparat, Bucureşti, 1944, p. 334. 
11 Ibidem. 
12 Vezi exemple şi informaţii bibliografice la D. Pop, Obiceiuri agrare în tradiţia populară 

românească, Cluj-Napoca, 1989, p. 145 şi urm. 
13 Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, Bucureşti, 1978, p. 160. 
14 Op. cit., p. 245. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 00:14:07 UTC)
BDD-A1891 © 1998-1999 Editura Academiei



DUMITRU  POP 
 

 
172 

 Că cu minciuni m-au luat 
  Şi un galbăn mi-au giuruit 
 Până ce m-au amăgit. 
 Şi tot au zis că m-a lua 
 Şi binişor m-a îmbrăca, 
 Şi nici a vrut să mă ia, 
 Nici galbănul să mi-l dea. 
 Şi ni i-au agiuns atăta, 
 Ce au îndrăgit şi pe alta 
 Şi mie /pe mine mi-au dat pe uşe afară, 
 De sânt de mare ocară. 

Pledoaria fetei este zadarnică. Vlădica dă dreptate voinicului, de vreme ce ea 
„n-a ţipat”. 

Versurile ce urmează au „spirit”, observă N. Drăganu, dar sunt triviale, motiv 
pentru care nu le reproduce. 

Nu ştim cu ce scop va fi fost creată această „scenetă”, poate spre a fi 
reprezentată în faţa spectatorilor. Indicaţii în favoarea acestei păreri există: elevii 
şcolilor din Blaj ofereau în epocă spectacole de acest gen, iar F. J. Sulzer aminteşte, 
în 1782, „existenţa unei comedii pastorale” reprezentate la Braşov15. Din preajma 
anului 1780 datează „cea mai veche scriere de teatru din Transilvania în limba 
română: Occisio Gregorii in Moldavia Vodae tragedio expressa16, operă încărcată de 
elemente folclorice, care anunţă parcă Ţiganiada lui I. Budai-Deleanu, care 
marchează un moment special în procesul pe care îl urmărim. Oricum, fragmentul 
citat e desprins dintr-o piesă mai amplă, al cărei caracter comico-satiric se vădeşte a 
fi dominant. Este vorba de o producţie cultă, probabil printre primele scrise la noi. 
Substratul ei folcloric e evident, atât în tema şi spiritul ce o străbate, cât şi în 
versurile, care, atunci când nu sunt luate din poezia populară satirică, urmează cu 
fidelitate modelul acesteia. 

Dacă avem în vedere prezenţa, fie ea chiar fragmentară, a Rugăciunii de 
alungare a dracilor din ape, în Codicele Sturdzan din secolul al XVI-lea, precum 
şi faptul că din secolul al XVII-lea şi al XVIII-lea ne parvin numeroase manuscrise 
cuprinzând „vierşuri la morţi”, reprezentând creaţii scrise de preoţi şi dieci de la 
bisericile vremii, care au valorificat străvechi structuri poetice de bocet, iar tematic 
imagini de bocet, dominate adesea de arhicunoscutul motiv fortuna labilis17 
(„soarta alunecoasă” sau „deşertăciunea deşertăciunilor, căci toate sunt deşarte”), 
                                                          

15 Apud Istoria teatrului în România, vol. I, Bucureşti, 1965, p. 183. 
16 Ibidem. 
17 Nicolae Cartojan, Cărţile populare în literatura românească, vol. II, p. 211. Vezi şi I. Breazu, 

Versuri populare în manuscrise ardelene vechi, în AAF, V, 1939, mai ales p. 89-96. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 00:14:07 UTC)
BDD-A1891 © 1998-1999 Editura Academiei



FOLCLOR  ŞI  LITERATURĂ  ROMÂNĂ  ÎN  TRANSILVANIA 
 

 
173 

că din aceleaşi secole ne parvin o parte dintre creştineştile „cântece de stea” şi din 
colindele apocrife create de clerici şi cărturari apropiaţi bisericii, texte crescute şi 
ele pe arhaicele structuri poetice din colinda tradiţională18, precum şi diverse tipuri 
de cântece şi versuri pe teme din cele mai diferite, predominante fiind cele de 
dragoste, cele mai multe inspirate de poezia populară sau valorificând într-o manieră 
originală formele acesteia, adesea în stilul propriu creaţiilor lăutăreşti19 ş. a. m. d., ne 
putem face o idee mai limpede cu privire la modul cum s-a conturat vechea noastră 
literatură scrisă, cultă, care răsare în mod necesar din cea populară, orală. 

 
Universitatea „Babeş-Bolyai” 

Facultatea de Litere 
  Cluj-Napoca, str. Horea, 31 

                                                          
18 Amănunte la Al. Rosetti, Colindele religioase la români, Bucureşti, 1920. 
19 Cântece câmpeneşti cu glasuri rumâneşti, Cluj, 1768, care a fost studiată de Onisifor Ghibu, 

în Contribuţii la istoria poeziei noastre populare şi culte, Bucureşti, 1934. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 00:14:07 UTC)
BDD-A1891 © 1998-1999 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

