
DOINA  GRECU 

DIN  MATERIALUL  ALR.   SĂRBĂTORI  BĂBEŞTI 

Într-o cunoscută lucrare destinată studierii datinilor şi credinţelor poporului 
român, I.-A. Candrea1 prezintă o listă, pe care o socoteşte incompletă, a sărbătorilor 
românilor. El constată că „poporul ţine 96 de sărbători cu date fixe şi 34 de sărbători 
mobile, adică în total 130 de zile. Dacă adăugăm la acestea duminecile de peste an, 
care n-au fost socotite în lista de mai sus, marţile şi joile după Paşti, cele 12 vineri 
etc., se vede clar la ce număr imens de zile oprite – ţinute mai toate cu sfinţenie de 
multe femei bătrâne – se ajunge şi ce puţin mai rămâne îngăduit pentru orice lucrare” 
(p. 130). Se observă cu uşurinţă că o bună parte dintre sărbătorile menţionate nu sunt 
de factură religioasă. Numite în general sărbători băbeşti, muiereşti sau femeieşti2, 
acestea erau dezavuate de biserică şi de oficialităţi atât din motive de ordin religios, 
cât şi pragmatic, fiind zile în care anumite munci erau interzise. 

O dată cu sporirea atenţiei acordate folclorului, în publicaţiile vremii apar şi 
relatări despre credinţe şi obiceiuri legate de asemenea „zile oprite”. A. Fochi3 
înregistrează, numai pe perioada 1873 – 1891, 34 de titluri ale unor materiale cu 
acest subiect. În vreme, interesul sporeşte, determinat fiind nu numai de latura 
anecdotică, misterioasă, miraculoasă uneori, alteori terifiantă a poveştilor ce se 
vehiculau în legătură cu obiceiuri şi întâmplări legate de asemenea zile, ci şi de o 
înţelegere a valorii documentare a conţinutului lor. Mircea Eliade4, vorbind despre 
importanţa mitului Meşterului Manole şi cerând ca în descifrarea lui să se caute 
mai ales „adevărata semnificaţie a tuturor acestor complexe culturale” (p. 198), 
sublinia că „Este mult mai important să înţelegi universul spiritual originar în care 
s-au construit asemenea concepţii religioase primordiale care, în ciuda 
numeroaselor revalorificări religioase (dintre care ultima, creştinismul, a fost cea 
mai radicală), au supravieţuit totuşi sub formă de «superstiţii», de credinţe populare 
încărcate de imagini şi simboluri de o extremă vechime” (p. 200). 

Chestionarul Atlasului lingvistic român I (= ALR I) şi, mai ales, cel al 
Atlasului lingvistic român II (= ALR II) consacră acestor sărbători o serie de 
„întrebări” menite să urmărească în principal latura onomasiologică, dar care, în 
                                                 

1 Iarba fiarelor. Studii de folklor, Bucureşti, 1928, p. 124 şi urm. 
2 Pentru denumirea lor vezi şi ALR II/I, p. 112, MN [2831] Sărbătoare băbească. 
3 Bibliografia generală a etnografiei şi folclorului românesc, I, 1800 – 1891, Bucureşti, 1968. 
4 De la Zalmoxis la Genghis-Han, Bucureşti, 1995. 

DACOROMANIA, serie nouă, III–IV, 1998–1999, Cluj-Napoca, p. 43-47 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:22:30 UTC)
BDD-A1876 © 1998-1999 Editura Academiei



DOINA  GRECU 
 

44 

parte şi datorită generozităţii cu care cei doi anchetatori, Sever Pop şi Emil 
Petrovici, au înregistrat şi date etnofolclorice, depăşesc sfera interesului lingvistic5. 

O raportare a acestor sărbători la cele cu conţinut religios arată că ele nu se 
află toate în aceeaşi situaţie. Unele dintre ele, ca Dragobetele, Armindenul, nu au 
nimic comun cu sărbătorile religioase; altele, deşi poartă numele unor sfinţi de mai 
mică importanţă, pot să nu aibă, în conţinutul lor, nici o tangenţă cu viaţa sau cu 
fapte ale acestor sfinţi, ca de exemplu Dochia. O altă categorie o constituie 
sărbătorile cu nume dublu sau chiar triplu, cum este Sfântul Ioan de Vară, 
sărbătoare cunoscută mai mult sub denumirile de Sânziene sau Drăgaică, şi unde 
elementul religios şi ritul arhaic îşi au fiecare locul şi însemnătatea lor. Mai trebuie 
menţionat şi faptul, bine cunoscut, că multe sărbători religioase poartă şi astăzi, 
mai ales în lumea satelor, şi însemnul unor credinţe şi datini care vin de peste 
veacuri. Această împletire de credinţă creştină cu credinţe şi rituri ancestrale, mai 
mult sau mai puţin bine păstrate, se regăseşte în întreaga lume şi ea este, în secţiunea 
ei sincronică, ilustrarea unor procese dinamice, contradictorii şi adesea dramatice 
care şi-au pus pecetea pe viaţa şi conştiinţa popoarelor în ceea ce au ele specific. 

Faptul că numele unora dintre aceste sărbători este de dată relativ recentă nu 
trebuie să ne influenţeze atunci când le studiem conţinutul în care, după cum 
aprecia Mircea Eliade în amintita analiză a motivului Meşterului Manole, se pot 
găsi elemente culturale care să fie chiar „mai vechi decât moştenirea geto-tracă, 
prezentând o configuraţie preindoeuropeană” (p. 199). Această situaţie este 
remarcată şi de Oct. Buhociu, care subliniază că „factorul lingvistic nu hotărăşte 
mai mult decât ceilalţi factori etnofolclorici; cuvinte cum sunt colindă, ceată, vătaf 
nu explică prin originea lor nici ritul şi urarea, nici confreria sau şeful înnăscut, 
care le sunt premergătoare şi etnice”6. 

În cele ce urmează vom încerca să ilustrăm prin câteva exemple importanţa 
datelor oferite de ALR nu numai pentru lingvistică, ci şi pentru domenii înrudite. 

Se ştie că primele 9 sau 12 zile din martie se numesc babele, zilele babelor 
(sau ale babei), zilele Dochiei sau, uneori, ca şi prima dintre aceste zile, Dochia. 
Legenda babei Dochia are numeroase variante şi apare „literaturizată, la nivelul 
tuturor genurilor literare populare”, cum susţine R. Vulcănescu7, exemplificând cu 
un colind vânătoresc, Ana Dochiana, în care ciuta cu acest nume este vânată de 
Traian Voinicul. Pornind de la acest fapt, spune autorul, s-a făcut presupunerea, 
mai întâi de către Gh. Asachi, cel care a şi cules o variantă a acestui colind, că 
                                                 

5 Sever Pop se gândea chiar că „In un prossimo Atlante folcloristico della Romania bisognerà 
seguire l’espansione di queste feste e gli usi ad esse associati. Essendo legate strettamente alle 
tradizioni e ai vari usi, pare che la maggior parte di queste sărbători băbeşti «feste delle vecchie», 
come noi le chiamiamo, datano da un’epoca precristiana e abbiano rapporti con feste analoghe presso 
altri popoli” (Le più importanti feste presso i romeni, în S. Pop, Recueil posthume de linguistique et 
dialectologie, Roma, 1966, p. 119). 

6 Octavian Buhociu, Cuvânt înainte la Folclorul de iarnă, ziorile şi poezia păstorească, 
Bucureşti, 1979, p. 10. 

7 Mitologie populară, Bucureşti, 1987, p. 332-335. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:22:30 UTC)
BDD-A1876 © 1998-1999 Editura Academiei



DIN  MATERIALUL  ALR.  SĂRBĂTORI  BĂBEŞTI 
 

45 

Dochia nu este altceva decât Dachia şi că am avea păstrată aici o legendă ce 
conţine o transfigurare a originii poporului nostru; deja Hasdeu neagă această 
interpretare, arătând că la 1 martie calendarul creştin o celebrează pe Sfânta 
Eudochia şi că, deşi aceasta nu are nimic comun cu baba (sau zâna rea) din 
legendă, numele lor nu pot fi despărţite. Şi Ion Ghinoiu ţine să precizeze că 
„Dochia carpatică nu este însă un personaj creştin, ci unul păgân, care a preluat de 
la Eudochia numai numele şi data de sărbătoare, 1 martie. La noi nu i se spune 
sfântă sau muceniţă, ci pur şi simplu Dochia, o babă urâtă, rea”8. 

Materialul înregistrat de ALR I ca răspuns la chestiunea [632] = zilele babei, 
coroborat cu cel notat pentru chestiunea [4497] din ALR II (= ALR SN V, h 1563 
= 1) Eudochia, 2) Hipocoristice de la Eudochia) susţine corectitudinea etimologiei 
propuse de Hasdeu. 

Sărbătoarea de la începutul lunii martie este cunoscută pe întreg teritoriul 
anchetat pentru ALR I sub diverse nume, cele mai frecvente fiind babele, zilele 
babelor sau ale babei, zilele Dochiei, Dochia. Pentru discuţia de faţă interesează 
doar formele prenumelui Dochia. Literarizate, cele mai răspândite sunt: Dóchia, 
Dóchea, Dochía, Odóchia, Odóchea, Odochía, Ijdóchia, Ijdóchea, Vâjdóchia, 
Evdóchia, Evdóchea, Eodóchia, Eudóchea, Udóchea, Iudóchia, Iodóchea. 

Lectura hărţii 1563 relevă ca răspunsuri (literarizate) comune (sau foarte 
apropiate) cu cele de mai sus formele Dóchia, Dóchea, Dochía, Odóchea, Odochía, 
Eodochía, Iodóchia, Iodochía. 

Urmărind ariile formelor comune ambelor materiale, constatăm că Dóchia, 
Dóchea şi Dochía, care sunt cele mai numeroase, se găsesc în centrul, vestul şi 
sud-vestul ţării, Odóchea şi Odochía în partea de nord, iar celelalte trei spre 
nord-est şi est. Desigur, este vorba de o suprapunere areală aproximativă, justificată 
prin faptul că se compară material din două anchete diferite, cu informatori diferiţi 
şi cu reţele de puncte diferite numeric; aceasta poate explica şi varietatea mai mare 
de forme notate ca răspunsuri la chestiunea [632], ştiut fiind faptul că numărul de 
localităţi anchetate pentru ALR I este considerabil mai mare. 

Deoarece nu putem presupune că prenumele Eudochia a fost atribuit ca nume 
de botez altfel decât după numele sfintei celebrate de biserică la 1 martie, trebuie să 
acceptăm, ca o consecinţă a relativei coincidenţe a ariei formelor comune 
înregistrate în răspunsurile din cele două anchete, că şi numele legendarei babe are 
la origine tot prenumele Eudochia, aşa cum a afirmat B. P. Hasdeu. 

Cum şi Hasdeu, cu al său Chestionar, a înregistrat date referitoare la numele 
sărbătorii în discuţie, am încercat o comparare a datelor rezultate din această 
anchetă cu cele oferite de materialul ALR. Răspunsurile la Chestionarul Hasdeu, 
aşa cum sunt publicate ele de I. Muşlea şi Ov. Bîrlea9, sunt mai puţine decât ne-am 
fi aşteptat, doar din 16 localităţi din fostele judeţe Neamţ, Dorohoi, Tutova, Tulcea, 
                                                 

8 Vezi Ion Ghinoiu, Vârstele timpului, Bucureşti, 1988, p. 197. 
9 Vezi Tipologia folclorului. Din răspunsurile la chestionarele lui B. P. Hasdeu, Bucureşti, 1970. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:22:30 UTC)
BDD-A1876 © 1998-1999 Editura Academiei



DOINA  GRECU 
 

46 

Gorj şi Caraş-Severin; forma cea mai răspândită a antroponimului este Dochia, iar 
Evdochia şi Ivdochia apar câte o singură dată în judeţul Ialomiţa, respectiv Tutova10. 

Din răpunsurile înregistrate la chestiunea [632] noi am relevat aici doar pe 
acelea care dovedesc legătura dintre numele babei din legendă şi antroponimul care 
este în acelaşi timp şi apelativul pentru sfânta sărbătorită de biserică la 1 martie. 
Dar pe fişe apar şi alte denumiri ale sărbătorii băbeşti, dintre care unele pot fi, de 
asemenea, supuse atenţiei cercetătorilor: merşii babelor (în punctul 268), mersii 
odóchii (punctul 360), sfideliúţele (punctul 59), príi preréşti (punctul 308). Este 
atestată, în punctul 700, şi o formă dróki˜a, care trebuie literarizată drópia. Forma 
reprezintă un caz de etimologie populară, al cărei mecanism de producere este aici 
uşor sesizabil: localitatea anchetată se află într-o zonă în care palatalizarea p + ˜ > 
Ö este cunoscută (vezi, de ex., ALRM I/I h. 2 = piele), iar pasărea numită dropie 
era una dintre bogăţiile cinegetice ale Bărăganului. 

Un alt caz de etimologie populară este înregistrat între răspunsurile la poziţia 
[2850] „Ce fel de sărbători băbeşti mai cunoşti?” din chestionarul ALR II11. În 
punctul 228 (Transilvania), între alte răspunsuri, anchetatorul notează trifitíţă „se 
ţine în postul Crăciunului”. Trifitiţă este o formă rezultată prin etimologie populară 
de la Trisfetite, unul dintre numele sub care e cunoscută în popor sărbătoarea Trei 
Ierarhi, care se ţine la 30 ianuarie. 

Tot ALR II înregistrează, ca răspunsuri la chestiunea [2803]12, şi termenii 
pentru denumirea sărbătorii Trei Ierarhi. În punctul 228, care ne interesează, s-a 
răspuns trei sfinţi, tri sfinţi arhiréi. Este clar deci că nu e vorba de o confuzie a 
informatorului şi că pentru el trifitíţă este într-adevăr numele unei sărbători băbeşti 
despre care nu poate să dea nici un amănunt. Răspunsurile la chestiunea [2803] mai 
înregistrează şi forme ca trisfetíţe (punctele 157, 219, 362, 574, 646, 682), tresfetíţe 
(punctele 365, 872), strefetíţe (punctele 769, 784, 791, 812, 928), ba chiar trefetíţe 
(punctul 958), toate denumind, desigur, sărbătoarea Trei Ierarhi. Cum vom arăta 
altă dată, sfera termenilor populari care denumesc sărbători este un teren propice 
etimologiilor populare. Se întâmplă însă uneori ca, pornind de la numele sărbătorii, 
aceasta să poată primi în conţinutul ei valenţe noi, ca de exemplu credinţa că 
Sfântul Foca şi sărbătoarea pe care o patronează, dacă e respectată, apără de foc. 

Un proces deosebit de interesant, care merită să fie studiat, este acela al luptei 
care trebuie să fi avut loc între sărbătorile tradiţionale, mai vechi, şi altele mai noi, 
care se suprapun, urmând să se celebreze în aceeaşi zi. Astfel, este cunoscut faptul 
că în ziua de 1 ianuarie biserica îl sărbătoreşte pe Sfântul Vasile cel Mare. Numită 
popular Sânvăsii, această sărbătoare, asemeni altora, e marcată şi de practici şi 
                                                 

10 Deoarece în prezentarea răspunsurilor înregistrate în ancheta întreprinsă de N. Densuşianu, 
A. Fochi (Datini şi eresuri populare de la sfârşitul secolului al XIX-lea, Bucureşti, 1976, p. 25-28), 
ocupându-se de sărbătoarea Dochia, nu redă şi formele prenumelui, nu putem spune decât că 
sărbătoarea, conform datelor prezentate, e cunoscută pe întreg teritoriul ţării. 

11 Publicate în ALR II/I, p. 113, MN. 
12 Publicate în ALR II/I, p. 110, MN; ALRM II/I h 259. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:22:30 UTC)
BDD-A1876 © 1998-1999 Editura Academiei



DIN  MATERIALUL  ALR.  SĂRBĂTORI  BĂBEŞTI 
 

47 

credinţe care nu au nimic comun cu ritul creştin. De la un timp, ziua de 1 ianuarie 
s-a impus şi ca sărbătoare a începutului de an. Aşa se face că la chestiunea [617] 
„Sfântul Vasile (la Anul Nou)” s-au înregistrat adesea, în acelaşi punct, câte doi 
termeni, Sfântul Vasile (sau Sânvăsii) şi Anul Nou. Iată însă că în trei puncte (12, 
56 şi 112) informatorii fac nişte precizări importante, atribuind fiecăruia din cei doi 
termeni un conţinut propriu. Ei consideră că Anul Nou se serbează ziua, iar 
Sânvăsii pe seară (punctul 12) sau în ajun (punctele 56 şi 112). Ne-am fi aşteptat, 
poate, ţinând seama de sărbătorirea începutului de an în ajunul zilei de 1 ianuarie, 
ca sensul celor doi termeni să fie atribuit invers, dar, pe de o parte, în perioada în 
care se desfăşura ancheta pentru ALR obiceiul sărbătoririi noului an nu pătrunsese 
încă în mediul rural şi, pe de alta – şi acesta este lucrul cel mai important –, este 
ştiut că în ajunul sau în noaptea de Sânvăsii, conform datinii, se poate ca, prin 
anumite practici, tinerii să-l cunoască pe „cel ursit” ca viitor tovarăş de viaţă (vezi 
punctul 56), să se întocmească o prognoză a vremii pentru anul ce va veni (aşa 
numitul „calendar de ceapă”) ş.a. 

Este în acest exemplu un posibil model al felului în care se înfruntă, se 
suprapun sau se elimină sărbători aparţinătoare unor straturi de cultură diferite. Aşa 
va fi fost şi cu veacuri în urmă, când sărbătorile creştine le înlocuiau pe cele ale 
lumii daco-romane. 

În aceste câteva exemple, sumar prezentate, se află dovezi ale valorii 
materialului ALR, care e departe de a fi fost exploatat în toată bogăţia şi 
diversitatea sa spre folosul lingvisticii şi al disciplinelor înrudite. 

Institutul de Lingvistică şi Istorie Literară 
  „Sextil Puşcariu” 
 Cluj-Napoca, str. Emil Racoviţă, 21 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:22:30 UTC)
BDD-A1876 © 1998-1999 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

