L'image du sacré dans la comédie contemporaine

Toana-Tatiana CIOCAN

The comedy of the previous decades invites to multiple discussions, one of them being
related to the presence of the sacred and its elements in the text. This essay presents images
of the sacred, identified both at the level of characters and actions or through various
allusions in contemporary comedies. These plays are not completely separated from the
sacred, they depict overturned forms, mirrored images of the Paradise, the ban from
Paradise, the Last Judgement, but also of the characters that appear as Biblical myths.

Keywords: the sacred, comedies, contemporary Romanian literature

La comédie de dernieéres décennies met en évidence un monde qui a perdu ses
valeurs morales, sociales, religieuses, un monde qui peut étre facilement parodié ou
vu avec ironie. Dans cet univers, le sacré apparait sous une image inversée, a
["envers.

L'essai suivant démontre les formes du sacré existantes dans les comédies
actuelles, identifiées au niveau des personnages, des actions ou seulement par
différentes allusions, formes qui sont, en permanence, li¢es a la vision des
dramaturges contemporaines sur la vie et sur la condition humaine.

Dans les piéces modernes de théatre, deux mondes s affrontent: le monde du
sacré et le monde du profane. Les deux ne s'excluent pas, ils coexistent dans le
méme texte. Des éléments du sacré se trouvent dans le quotidien, a 1'aide des
personnages ou actions €videntes, mais qui, le plus fréquemment, perdent leur sens
initial, originaire.

Le plus souvent, I'image du sacré dans les comédies contemporaines est
renversée, on y trouve des motifs de la sacralit¢ qui semblent étre inversés. Un
exemple significatif est illustré par les pieces de Teodor Mazilu sous la forme du
Paradis a 'envers.

Dans Ces fous hypocrites (en original Acesti nebuni fatarnici), par exemple,
["absolu que les personnages désirent, révent, un Paradis transformé en domicile
pour un période, semble étre converti, modifié a la maniére propre des héros. La,
dans le ,,paradis de leur réves”', les personnages commencent & s'ennuyer, parce
que ce lieu de 1'éternité est dominé par 1'absence de tous les défauts ou vices qui
dirigeaient leur vie. ,,Camelia, Silvia, Iordache, Dobrisor — c'est a dire le quatuor

! Teodor Mazilu, Teatru, Editura Cartea romaneascd, Bucuresti, 1971, p- 277. Note: Toutes les
citations suivantes de 1'ceuvre proviennent de méme écrivain. Les traductions des citations des
comédies sont personnelles, il n'y a pas une traduction intégrale de ces piéces.

353

BDD-A183 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:58:08 UTC)



entier — vivent maintenant le faix de la dépersonnalisation”. Pour ceux-ci, la
bétise, ["hypocrisie, le détournement, le cynisme, le mensonge sont les valeurs qui
déterminent leur vie et leurs liaisons interhumaines.

Le Paradis est choisit seulement comme un moyen de salut, et non par le désir
ou par la foi et la conviction. Ils voient cet espace comme le lieu de 1'absolu
(,,I'absolu est la meilleure cachette ”, p. 270). La, ils sont sauvés par le fisc ou par
les autres sanctions provenant de leurs actions illégales. Ainsi, c¢'est évident le
désir, 1'urgence d'y arriver le plus vite possible, en cachant ce qui a valeur pour
cux (I'argent). En reste, les héros ne regardent pas en arriére. Ils se rendent compte
qu'ils ne peuvent pas s habituer avec ce lieu qui ne les caractérise pas — un espace
défini par la disparition de leurs activités typiques, un espace du bien et de la
vérité.

Les personnages arrivent a vivre dans ['éternité, dans 1'absolu, mais ils
réussissent a infecter ces catégories, précisément par les non-valeurs qui
déterminent leurs actions et leurs faits. Le groupe des fous hypocrites ne supportera
pas de rester dans cet univers de l'infini, parce que cette situation le conduit a
désespoir: ,,Nous n'existons plus! Nous n"avons plus de consistance! Nous n'avons
plus de désirs, nous n'avons plus d'accés de goutte, nous n'avons rien. Nous
n'avons plus de poids!” (p. 281). Ces caractéres ne sont heureux que seulement
dans leur état d'origine, initiale, comme hypocrites, faux, malhonnétes, en se
trompant chaque a chaque et méme eux-mémes. Les héros fuient de monde ou ils
vivent a peur du fisc et de I'évasion fiscale. Ils trouvent leur salut dans ce paradis
promis par un personnage, ,,L.e Sublime en cas de force majeure” (,,Sublimul in caz
de fortd majora”). ,Je reste sur la terre et je convaincs les autres de partir en
absolu...J ai un plan magnifique...Je vais transporter tous les hommes en Paradis,
aujourd hui I'un, demain I"autre, tout le monde, absolument tous.”(p.276)

Selon Mircea Ghitulescu, dans cette picce, ,,Mazilu n'est pas content avec la
conversation sur 1'absolu, mais il les confronte avec 1'absolu lui-méme en les
élevant dans un Paradis burlesque’”.

La paire céleste (par exemple lordache et Silvia) apparait aussi dans ce Paradis,
ou ils ont ét¢é montés. La partie féminine sera celle qui influencera 1"homme
(comme dans le mythe biblique), parce que, en apprenant de la perte de chaque
sentiment de négativité du directeur dans cet endroit, de la manque du désir d hair,
la femme qui restaure le moral des hommes, le conseille: ,,Reprends ta haine! Hais-
tu Dobrisor! La haine est sainte et pratique en méme temps!” (p.282)

Pour les fous hypocrites, le paradis dans lequel ils se trouvent est seulement un
autre lieu qui peut se transformer dans une possession, ils le voient comme une
marchandise. Par conséquence, son manque crée désolation et inquié¢tude. Les
héros choisissent abandonner cet absolu, mais pas avant récréer 1 expulsion du

2 Mircea Ghitulescu, Istoria literaturii romdne. Dramaturgia, Editura Academiei Romaéne,
Bucuresti, 2007, p. 462.
3 Ibidem, p. 453.

354

BDD-A183 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:58:08 UTC)



paradis (ils attendent étre entrainés avec des fouets, pour ne pas le quitter
volontairement et pour avoir le sentiment d'une reconstruction).

Les personnages sont fiers de leur méchanceté et 1'assument, ils sont sincéres en
parlant de leurs défauts. Sans la partie négative, les caractéres ne se sentent pas
bien et ils veulent s'écarter de Divinité, justement pour se retourner a leur vie,
pleine de fraudes de toute sorte: ,,Dieu, Dieu, ne nous laissez pas sans ténébres!
Pour vous la lumiére est suffit, rendez, Dieu, notre obscurité!”(p. 281). Les
personnages n'ont pas honte et ne sentent pas de remords pour leur existence et
leurs actions. Les sentiments de culpabilité et de duplicité ont disparu: ,,M&me si
nous les trompons, nous regardons les hommes dans le blanc des yeux!” ou, dans le
méme sens: ,,Le Jour du Jugement va venir! Personne ne peut mettre en doute notre
sérieux. Méme quand nous sommes arrétés, la science progresse!”(p. 268).

La sanction (sous l'image du Jugement dernier — ,Enfants! Courez-vous!
Courez-vous, les malheureux! Le Jugement dernier s'approche!”) apparait
inévitablement aprés 1'¢jection du Paradis et apres le Jugement: lordache et
Dobrisor meurent fusillés, ,,L homme avec le téte dans les nuages” (,,Barbatul cu
capul in nori”) est le seul qui reste et qui, dans un certain mode, réussit d'éviter les
influences extérieurs, de rester en dehors, dans un univers personnel.

Mircea Ghitulescu, en parlant de la picce de Mazilu, identifiait les ¢léments de
la sacralité du texte, modifiés par la vision propre de 1'auteur: ,,Une terre de toutes
les possibilités, un purgatoire léger, un paradis vide et un Jugement dernier
minimisé, voici quelques-uns de grands mythes que les créatures de Mazilu
dégradent™.

L'image du sacré est visible aussi au niveau des personnages, et non seulement
au niveau des actions. Dans Ces fous hypocrites (Acesti nebuni fatarnici), on
rencontre des caractéres qui ont un correspondant biblique — par exemple, Adam.
Mais, ce personnage suit un parcours contraire a son mod¢le, il est un
incorruptible: ,,Adam (il sort majestueusement) Je vous détruirai a tous! Je suis le
début et la fin! Je suis le Jugement dernier!” (p. 293). Adam se heurtera de
,Vaurien retardé” (,,Licheaua Intarziatd”), qui, d'un profiteur, un cynique et un
hypocrite, se transformera, en un instant, dans un seconde incorruptible.

Dans Don Juan meurt comme tout le monde (Don Juan moare ca tofi ceilalti),
une autre comédie de ce dramaturge, I'un des personnages avec une grande
influence est Marie-Madeleine (Maria Magdalena), que Monica Spiridon
considérait: ,,l'agent de liaison entre la mythologie sacrée et celle profane,
infatigable postulante pour la rencontre dun meilleur poste dans le schéma
mythique™”.

Dans cette piéce, I'auteur mise sur la réévaluation de certains mythes, dont 'un
est intégré dans I histoire biblique de Marie-Madeleine (Maria Magdalena). Mais,
dans I'ceuvre de Mazilu, ce personnage suit son chemin seulement pour les mots

* Ibidem, p. 454.
5 Monica Spiridon, Melancolia descendentei. O perspectivi fenomenologicd asupra memoriei
generice a literaturii. Editura Polirom, Iasi, 2000, p. 145.

355

BDD-A183 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:58:08 UTC)



¢écrits dans Evangile: ,,Je suis le mythe de Maria Magdalena et j'ai une certaine
responsabilité”. Elle choisit s*éloigner d'une vie frivole, d une débauché, de ne pas
mettre fou les hommes ou de ne pas s'affoler pour chaque déclaration d amour.
Une derniere tentative est faite pour Don Juan, mais, étre refusée, elle choisit le
chemin déja décidée pour elle, sans avoir une foi particuliere pour tout ce qu'elle
fait. Cette femme joue simplement un role, elle effectue seulement une tache. Ses
obligations (apparues avec 1'accomplissement de son travail, la plupart sociales)
font se perdre la patience: ,,J en ai assez! Il n'y a pas un jour dans lequel je ne
recois un millier de déclarations d'amour... Commencer, les lire, les classer, les
répondre, glisser un mot de sympathie (...). J'ai doit engager une secrétaire”.

En ce qui concerne cette tragicomédie, le critique FEugen Simion
affirme: ,,.L"auteur mélange le symbolisme chrétien avec la légende profane (Maria
Magdalena et Don Juan), il combine I'histoire avec la littérature (Maria Antoaneta
et Don Juan)”®. Nommés par le méme critique anachronismes délibérés, ces
rencontres vers le temps ne font que de souligner ou accentuer la manicére de
réception de différents mythes dans ['actualité et la démythisation et la
désacralisation de 1'image centrale.

C’est intéressant d observer le mode dans lequel le dramaturge présente 1'image
d'un mythe biblique, littéraire ou historique, englobant des aspects quotidiens
profanes: Maria Magdalena engage une secrétaire, a la fin de la piéce elle prend
des heures chez le coiffeur, elle essaie de rendre jaloux a Don Juan avec Pitagora,
en déclarant I'amour pour le dernier. C'est comme une derniére tentative de
s'ancrer dans la vie quotidienne, mais les personnages ne réussissent pas a
échapper a ,,I’auréole du mythe appliquée par les autres comme un sceau”.’

Mazilu ne veut pas a désacraliser, mais il essaiec de mettre 1'accent sur
I'incapacité de se débarrasser ou d'échapper de certains mode¢les et de 1'isolement
dans un cadre bien défini. Maria Magdalena ne change pas son existence, mais elle
suit entierement le mythe biblique et, a la fin, elle remarque comme ,,Les mots de
la Sainte Evangile se sont pleinement confirmés (...)”.

Une autre image du sacré est celle de la Divinité, présentée dans la comédie 4
la recherche du sens perdu (In cautarea sensului pierdut), de Ton Biiesu, sous la
forme du personnage Celui du ciel (Aldesus), qui est caractérisé par L' homme de
peine (Omul de serviciu): ,,Messieurs, pour satisfaire votre curiosité, je veux vous
présenter bri¢vement la personnalité de Celui du ciel (Aldesus). Aldesus est, pour
ainsi dire, une personne trés (...) (Il fait un geste ambigu avec les mains). Il se
comporte, pour ainsi dire, trés (...) (le méme geste). Il semble, pour ainsi dire, trés
(...) (le méme geste). Quand il marche, il est (...) (le méme geste). Et quand il dort,

6 Eugen Simion, Scriitori romdni de azi., vol. 3, Editura Litera, Bucuresti, 1998, p. 494.
" Romulus Diaconescu, Condifia umand in dramaturgia postbelicd, Editura Scrisul roménesc,
Craiova, 2001, p. 110.

356

BDD-A183 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:58:08 UTC)



le méme. Généralement et en conclusion, on peut fort affirmer qu'il est (...) pour
ainsi dire (...) comment dire (...) C'est ¢a. (Il part, mystérieusement)”®.

Le sacré apparait dans les pieces de théatre de derniéres décennies sous une
image parodique, de bouffonnerie. L'une des comédies qui est approche du théatre
de I'absurde de Baiesu, A la recherche du sens perdu, illustre ,un psaume
désacralisé et bouffon™. Les personnages de cette piéce essaient de recevoir une
réponse, en ce qui concerne le sens de la vie, d'une instance supréme, a laquelle ils
vont en audience. Ils sont accueillis par La chef de cabinet (Sefa de Cabinet) et
L’homme de peine (Omul de Serviciu), a leur tour des gens situés dans la situation
présentée, mais qui ont transformé cette recherche dans un jeu. Ils ne réussissent
pas arriver a la Divinité et ils découvrent, apres la porte, seulement un immense
gouffre, sans fond, sans fin: ,,Nous sommes les héros d'une farce sinistre. Aldesus
n’existe pas. Le faquin! Tout simplement il n'existe pas! La ou il devrait étre, c’est
1"écart absolu, monument de la nature” (p. 330). Ainsi, les caractéres se heurtent de
I'absence d'un ultime sens des choses, d'ou |'exaspération bouffonne toujours
présente dans 1" ceuvre.

Les héros de la piéce ne sont pas capables de découvrir le sens de | existence et,
pour cela, ils ne réussissent pas a connaitre réellement Celui du ciel (Aldesus). Il y
a des désirs spirituels, mais la capacité de les atteindre est impossible. Le langage
va au zone de 'absurde, L'Infirme (Infirmul), La Vierge (Fecioara), L Espion
(Spionul), Le Boxeur (Boxerul) se battront par les mots avec ceux de camp
adverse, les adversaires, pour gagner l'audience toujours ajournée. Mais le
dialogue est souvent plein de paradoxes et, parfois, I'un absurde, en illustrant, dans
le méme temps, le chaos qui se trouve dans la pensée et la mentalité des héros. La
piece représente ,la farce de 1'absence d'un ordre supérieur de 1 existence qui
condamne le monde au chaos et a I'exaspération comique devant les événements
inutiles et devant les questions sans réponse”'’, affirmait Mircea Ghitulescu.

Aussi au niveau des personnages, le sacré s'infiltre dans les pieces de Vlad
Zografi. En Pierre ou les taches de soleil (en original Petru sau petele din soare),
par exemple, l'image de Zotov, le prince-pape, dépasse la limite vers la
désacralisation. Il n'a pas de foi, mais il utilise les éléments religicux au usage
personnel, dans une forme parodique : ,,Seigneur, aie pitié! Seigneur, aie pitié!
Seigneur, aie pitié¢! Paix a tous les racailles!”'' Mais Pierre (Petru), le héros de la
tragicomédie, soutient verbalement sa foi (en dépit de ses actions et ses mesures
punitives), une foi qui provient uniquement d une crainte de Divinité. Provoqué par
Zotov — qui se distrait en moquant de prétres — il affirme: ,,Moi, je me suis aussi
amusé (...) Et je les déteste... Mais, j'ai peur de Dieu. N'as pas tu peur de
Dieu?”(p. 35). En ce qui concerne cette croyance provenant de peur, Roger Caillois

8 Jon Baiesu, Boul i viteii, Editura Cartea romaneascd, Bucuresti, 1982, p. 316. Note: Toutes les
citations suivantes de 1'ceuvre proviennent de méme écrivain.

® M. Ghitulescu, op. cit., p. 463.

1 Ibidem, p. 462.

"' Vlad Zografi, Petru sau petele din soare, Editura Humanitas, Bucuresti, 2007, p. 83.

357

BDD-A183 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:58:08 UTC)



soutenait: ,le respect prouvé est fait, dans le méme temps, de terreur et de
confiance. Les catastrophes qui le menacent, auxquelles il est victime, les
bienfaisances qu'il veut faire ou qui sont possibles, tous ceux sont rapportés au
principe possible persuadé ou contraint”'?,

Un autre dramaturge contemporain, Cornel Udrea réussit d'infiltrer des images
absurdes dans la relation entre le sacré et le profane. En Le Paradis, le premier au
droit (Raiul, prima pe dreapta), les membres d une famille qui vivent dans un bloc
ont I'impression que l'archange Gabriel, leur ange gardien, est entré dans
I'appartement, sous 1'image d'un mendiant, pour les annoncer leur fin. Ainsi,
I'ange est transformé en homme, et ,,les représentations réalistes de 1’homme sont
remplacées par celles religieuses du monde”"”.

Pour les héros des comédies contemporaines, le centre de leur existence se
trouve dans la matérialité, dans 1'acquisition des avantages financiers, réels. IIs ne
cherchent que de petites joies, qu'ils rencontrent dans la vie quotidienne. L un des
personnages affirmait: ,,Dieu est la dénudation de la nature de son sens matériel ”
(p. 233), d'ou leur incapacité de s'approcher de Dieu et de religion.

Entre croire et ne pas croire, les personnages des comédies actuelles se
remettent le plus souvent a la deuxiéme variante: ,Je peux, contraint par les
circonstances, d'autoriser 1'aide de la Providence, mais cela ne signifie que je crois
en Providence. Je ne renonce pas ni aux idées que je trahis... Je ne serais jamais
mystique!” (p. 268) La foi apparait jusqu'en situations limites, en cas d'urgence ou
dans les moments dans lesquels elle peut étre utilisée aux fins personnelles,
précises. Pour un propre profit, les héros se tournent vers la religion, vers la
sacralité, vers la divinité.

En ces temps difficiles, la présence du sacré se fait sentir parce que, sinon,
quand tout va bien, ces personnes ne se souviennent pas de Dieu. L aide et les
réussites sont attendues du sacré seulement aux situations critiques, qui ne trouvent
pas un résolu. L'image du sacré devient prédominante en face du profane et,
surtout, dans ce type d ceuvres, en face de petites choses et de quotidien.

Les auteurs choisissent leurs environnements de la périphérie des villes ou des
villages, des zones ou le sacré ne se sent pas du tout, ou tout est calomnié par des
éléments du négatif et ou le mal — sous ses diverses formes — est infiltré. A cet
¢gard, Roger Caillois disait: ,,Une séparation si vigilante des principes de la pureté
et de I'impureté implique une localisation distincte au sein de la société. En fait, le
centre semble étre la résidence claire et réconfortante de la premiére nommée, et la
périphérie — 1 ‘empire obscur et inquiétant de 1'autre”'.

Les personnages arrivent a avoir une soi-disant conscience de marchandise, ce
qui signifie qu'ils voient leurs sentiments comme simples marchandises qui
peuvent étre changés, ou, dans certains cas, méme vendus. Ils utilisent leurs

12 Roger Caillois, Omul si sacrul, Trad. Dan Petrescu, Editura Nemira, Bucuresti, 1997, p. 22.
'3 M. Ghitulescu, op. cit., p. 796.
4 R. Caillois, op. cit., p. 56.

358

BDD-A183 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:58:08 UTC)



expériences seulement pour avoir un profit et ils ne sont pas intéressés par la
spiritualité.

Il y a beaucoup de situations dans lesquelles les personnages se posent des
questions existentielles, philosophiques, métaphysiques, méme sur la religion et la
foi: si Dieu existe?, s'ils devaient croire et en quelle divinité? Mais, ces questions
ne trouvent pas leurs réponses, parce que les héros ne sont pas capables de dépasser
une situation limitée, liée a la vie quotidienne et a la matérialité. Ils mettent
I'accent sur le renversement de la perspective sur les valeurs morales, sociales,
éthiques, esthétiques. ,,.Des idées rationaux, comme 1'absolu, la perfection, la
nécessité et 1'entité, et, de plus, le bien comme valeur objective, tous ceux ne se
sont pas nés d'une perception sensible et ne peuvent pas étre développés a partir de
I'une”", soutenait Rudolf Otto dans 1'ceuvre Le Sacre.

Les comédies de derniéres décennies ne s'éloignent en totalité de formes du
sacré. Cependant, ces images sont souvent présentées sous une forme inversée —
I'Expulsion du Paradis, le Dé¢luge, le Jugement dernier, en démontrant
I'incompétence métaphasique des personnages, qui, méme projetés en pleine
spiritualité, ne réussissent pas a comprendre et a trouver un sens pour cela. L'image
des héros qui ont un correspondent mythique est également transformée, étant
transportée vers le quotidien et I habitude, perdant la c6té sacrée.

Ainsi, chaque forme du sacré est en permanence liaison avec la vision des
dramaturges contemporains sur la condition humaine et sur le monde.

Bibliographie

Baiesu, 1., Boul si viteii, Editura Cartea romaneasca, Bucuresti, 1982

Caillois, R., Omul si sacrul, Trad. Dan Petrescu, Editura Nemira, Bucuresti, 1997

Diaconescu, R., Conditia umana in dramaturgia postbelicd, Editura Scrisul roméanesc,
Craiova, 2001

Ghitulescu, M., Istoria literaturii romdne. Dramaturgia, Editura Academiei Romane,
Bucuresti, 2007

Manolescu, N., Istoria critica a literaturii romdne. 5 secole de literatura, Editura Paralela
45, Pitesti, 2008

Mazilu, T., Teatru, Editura Cartea romaneasca, Bucuresti, 1971

Otto, R., Sacrul: despre elementul irational din ideea divinului si despre relatia lui cu
rationalul. Trad. Ioan Milea, Editura Humanitas, Bucuresti, 2005

Simion, E., Scriitori romani de azi, vol.3, Editura Litera, Bucuresti, 1998

Spiridon, M., Melancolia descendentei. O perspectiva fenomenologica asupra memoriei
generice a literaturii, Editura Polirom, lasi, 2000

Udrea, C., Aminteste-mi sa te uit, Editura Viandart,Cluj-Napoca, 2005

Zografi, V., Petru sau petele din soare, Editura Humanitas, Bucuresti, 2007

15 Rudolf Otto, Sacrul: despre elementul irational din ideea divinului si despre relatia lui cu
rationalul, Trad. Ioan Milea, Editura Humanitas, Bucuresti, 2005, p.153.

359

BDD-A183 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:58:08 UTC)



Recherche réalisée dans le cadre du projet POSDRU/CPP107/DMIL.5/S/76851
,,L ' harmonisation des valences académiques (universitaires) roumaines avec celles de la
Communauté européenne”, cofinancé par Le Fond Social Européen par Le Program
Opérationnel Sectoriel pour le Développement des Ressources Humaines 2007-2013;
doctorante avec bourse POSDRU Ioana-Tatiana Ciocan, contrat nr. 26/ 01.11.2010

360

BDD-A183 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 08:58:08 UTC)


http://www.tcpdf.org

