
DACOROMANIA, serie nouă, VII – VIII, 2002 – 2003, Cluj-Napoca, p. 47-77 

MIRCEA  BORCILĂ 

LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE 
METAFOROLOGIEI 

Momentul actual al lingvisticii este caracterizat, poate, înainte de orice altă 
trăsătură definitorie, prin multitudinea orientărilor conceptuale divergente şi prin 
incertitudinea cu privire la căile pe care le va urma această ştiinţă în secolul care 
abia a început. Cu toate acestea, un număr tot mai mare de cercetători împărtăşesc, 
de pe acum, convingerea că un rol hotărâtor în realizarea unităţii disciplinare şi în 
dezvoltarea coerentă, actuală şi viitoare, a domeniului central al umanioarelor îi 
revine, fără îndoială, orientării cunoscute pe plan internaţional sub numele de 
„l i n g v i s t i c ă  i n t e g r a l ă ” şi/sau aşa-numitului „c u r e n t  i n t e g r a l i s t ” în 
lingvistică, dezvoltat din opera lui Eugeniu Coşeriu şi a „şcolii” sale de la 
Tübingen1. Însemnările de faţă urmăresc să schiţeze o foarte succintă motivare a 
acestei convingeri, dintr-un unghi mai puţin obişnuit, care, după câte ştiu, nu a fost 
explorat, până acum, în mod sistematic, în exegeza „integralistă”, dar pe care, 
personal, îl consider de excepţională relevanţă: cel al fundamentării lingvistice a 
metaforologiei2.  

Cred, anume, că potenţialul ştiinţific autentic al lingvisticii integrale poate fi 
pus în lumină, într-un mod exponenţial, în momentul de faţă, prin relevarea 
platformei de principiu pe care această concepţie o poate furniza pentru 
întemeierea sistematică şi riguroasă a studiului „c r e a ţ i e i  m e t a f o r i c e  î n  
l i m b a j ”. Pentru a surprinde cât mai limpede aportul hotărâtor al abordării 
„integrale” în acest context, se impune însă, înainte de toate, o schiţare de 
ansamblu a devenirii (trans)disciplinare a ‘m e t a f o r o l o g i e i ’ şi a aspiraţiilor ei 
de a se constitui în „disciplină pilot” a antropologiei (1). Pe acest fundal mai amplu 
se profilează, cu toată claritatea, formidabilele probleme teoretice cu care se 
confruntă principalele abordări lingvistice în acest domeniu (2). Avantajul 
                                                           

1 O privire sinoptică asupra acestui „curent” – în care s-a înscris, în ultimii ani, şi un grup 
semnificativ de cercetători clujeni – am propus, recent, într-un număr special al revistei „Studia” (în 
special Borcilă, 2001b, p. 3-14; vezi şi secţiunea Libri, passim). 

2 Miza încercării de a demonstra fecunditatea concepţiei „integrale” din acest unghi este cu atât 
mai mare, cu cât, pe de o parte, fondatorul acestei abordări nu a ajuns la o elaborare sistematică în 
metaforologie, iar, pe de altă parte, ponderea acestui domeniu în lingvistică şi în studiile 
„antropologice” în general a crescut considerabil în ultimele decenii. Pentru eforturile proprii, de până 
acum, de dezvoltare a abordării integrale în această direcţie, vezi, în special, Borcilă, 1997a, precum 
şi sursele indicate acolo. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

48 

covârşitor pe care îl furnizează soluţia ‘integralistă’ va deveni, prin contradistincţie, 
uşor de reperat, începând, chiar, cu reîntemeierea acestor studii pe un fundament 
epistemologic antipozitivist şi propriu ştiinţelor culturii (3). Pe aceste baze, vor 
putea fi trasate, cu deplină justificare şi coerenţă, principalele coordonate 
conceptuale ale unei abordări integraliste în metaforologie (4) şi vor putea fi 
evaluate, pe de altă parte, perspectivele de dezvoltare a investigaţiilor în acest 
domeniu (5).  

Mi se pare aproape inutil să precizez că o asemenea încercare se vede nevoită 
să se restrângă, în mod inevitabil, în spaţiul pe care îl poate avea la dispoziţie, la un 
efort de clarificare, preliminar în raport cu investigaţia strictă a „faptelor”. Nu cred 
că un astfel de efort mai necesită, astăzi, la noi, un argument special, de 
„legitimare”. Ceea ce se impune a fi recunoscut şi asumat cu toate riscurile 
implicate este, în schimb, faptul că – cel puţin în acest prim moment al său! – 
demersul propus va fi obligat să se limiteze la o schiţare extrem de schematică a 
traseelor mari ale unui parcurs ce s-ar cuveni, de bună seamă, considerabil mai 
cuprinzător. 

1. Ecloziunea, la scară internaţională, a studiilor de metaforologie a condus, 
cum se ştie, începând cu anii ’70 ai secolului încheiat, la constituirea unui domeniu 
multidisciplinar al cercetării, în primul rând în zona de interferenţă a lingvisticii cu 
psihologia, ‘antropologia cognitivă’, hermeneutica şi poetica. Semnificativă pentru 
noi, în acest context, s-a dovedit nu atât „explozia” cantitativă a investigaţiilor 
asupra metaforei3, cât spiritul nou, esenţial diferit de cel al tradiţiei retorice şi 
stilistice, în care s-au dezvoltat cercetările în domeniu4 . Prin impunerea „noului 
spirit” s-a putut detecta, într-adevăr, o adevărată „c o t i t u r ă  m e t a f o r i c ă ” a 
disciplinelor menţionate, iar unii exegeţi s-au încumetat să aprecieze, chiar, că 
„trăim, tocmai, m o m e n t u l  m e t a f o r i c  în ştiinţele socioumane”5 . Avem a 
face, fără îndoială, cu o mişcare ştiinţifică de anvergură ce se impune a fi evaluată 
în orizontul mai larg al instaurării „n o i i  e r e  c o g n i t i v e ” şi/sau al 
(re)descoperirii „r a ţ i o n a l i t ă ţ i i  i m a g i n a t i v e ” în ştiinţele umane. Fără a 
risca, aici, generalizări pripite şi/sau simplificări abuzive, voi semnala, doar, două 
                                                           

3 „Explozia” cercetărilor în acest spaţiu a ajuns să facă obiectul unor evaluări anecdotice, de 
genul estimării pe calculator conform căreia, în anul 2034, numărul cercetătorilor metaforei va 
depăşi numărul locuitorilor planetei! De acelaşi gen este şi argumentarea formulată în una dintre 
revistele de profil „Metaphor and Symbolic Activity”, pentru instituirea unui moratoriu, de câteva 
decenii, în acest domeniu! O evaluare mult mai sobră a extensiunii cercetărilor de metaforologie 
poate fi realizată, însă, pe baza seriei de volume bibliografice, începute cu van Noppen, De Knop, 
Jongen, 1985 (4193 de titluri), precum şi a culegerilor reprezentative, consemnate în Bibliografia 
noastră. 

4 O circumscriere generală a acestui „spirit” ne întâmpină, mai ales, în prezentările 
introductive ale editorilor, din culegerile reprezentative, precum: Ortony 1979, p. 1-16; Honek & 
Hoffman, 1980, p. 3-24; Dirven & Paprotté, 1985, p. VII-XIX; Haskell, 1987, p. 1-25; Fernandez, 
1991, p. 1-13; Radman, 1995, p. III-IX; Katz, Cacciari, Gibbs, Turner, 1998, p. 3-43; Gibbs & Steen, 
1999, p. 1-8; ş.a. 

5 Vezi, în special, Paprotté & Dirven, 1985, passim; Fernandez, 1991, p. 1; Steen, 1994, p. 5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

49 

aspecte sau trăsături de ansamblu ale acestei mişcări, care mi se par decisive pentru 
destinul metaforologiei şi, poate, pentru viitorul întregului domeniu disciplinar. 

1.1. Cel dintâi aspect vizează „abordarea” de cea mai mare pondere în 
câmpul acestor studii, care a fost definită, cu profundă justeţe, drept „ a b o r d a r e  
a n t r o p o l o g i c ă ” 6.  C a r a c t e r i s t i c  pentru această abordare este, înainte 
de toate, faptul că fenomenul metaforic apare tratat ca „parte a unei viziuni 
cuprinzătoare privind relaţia omului cu lumea în care trăieşte” (Ankersmit & 
Mooij, 1993, p. 1-3). Integrarea într-o astfel de „viziune cuprinzătoare” nu 
înseamnă, în realitate, cum s-a putut crede, „subordonarea” faţă de o anumită 
„teorie filosofică” şi nici „orientarea global filosofică sau universalistă” a 
investigaţiei ştiinţifice ca atare, ci, pur şi simplu, asumarea de principiu a unei 
„p e r s p e c t i v e  n o n r e t o r i c e ” şi/sau „c o g n i t i v e ” în tratarea fenomenului 
metaforic. Departe de a mai fi considerat din unghiul restrâns şi marginal al „figurii 
de stil” sau al „tropului prin asemănare” din studiile de retorică şi stilistică, acest 
fenomen este considerat, acum, în mod aproape unanim, ca „revelator” pentru „o 
operaţie cognitivă de-a dreptul fundamentală” sau pentru „o formă fundamentală a 
cunoaşterii umane”7 . Distingem, în acest fel, raţiunea profundă care legitimează, 
liminar, aspiraţia acestor studii de a înlocui relevanţa unor categorii precum cea a 
„semioticului” sau a „simbolicului” cu categoria nucleară proprie, a 
‘m e t a f o r i c u l u i ’ , pentru a încerca defrişarea unei noi căi de acces spre o 
abordare unitară în antropologie. Deviza întregii mişcări ştiinţifice devine 
reductibilă, astfel, la ecuaţia „o m u l  e s t e  f i i n ţ a  m e t a f o r i z a n t ă ”, iar 
asumarea acesteia pare a anunţa, încă o dată, începutul unei „n o i  p a r a d i g m e ” 
în domeniul disciplinelor umane8.  

1.2. Cel de-al doilea aspect de ansamblu al mişcării ştiinţifice vizate ne 
îngăduie o amorsare directă a consideraţiilor care urmează. Abordarea 
„antropologică” în metaforologie, sintetizată în câteva rânduri în 1.1, mi se pare a fi 
subminată, în proiectul ei global, de absenţa unei întemeieri ştiinţifice unitare şi, în 
primul rând, a unei fundamentări conceptuale în domeniul lingvisticii. Cele mai 
lucide cuprinderi globale, în această privinţă, recunosc, fără ezitare, că „teoriile 
limbajului care s-au impus până în prezent nu au fost capabile să explice încă 
metafora” în dimensiunea ei „nonretorică” sau „cognitivă”9. Convingerea mea este, 
însă, că „eşecul” incriminat nu trebuie corelat doar cu un anumit stadiu din 
                                                           

6 Cele dintâi circumscrieri de ansamblu ale acestei „abordări” se întâlnesc, deja, la Molino, 
1979; Friedrich, 1979; Fernandez, 1991; Annkersmit & Mooij, 1993. Între reperele esenţiale pentru 
constituirea acestei „abordări”, sunt invocaţi, cel mai frecvent, Cassirer 1925/1952; Ricoeur, 
1975/1984; Lakoff & Johnson, 1980. 

7 Cf., între alţii, Kockelmans, 1987, p. XI-XII; Haskell, 1987, p. 17. 
8 „Amorsarea” unei „noi paradigme” a fost anticipată, din acest unghi, încă la Molino, Soublin, 

Tamine,1979, p. 5. Aproximarea cea mai pătrunzătoare este oferită, până în prezent, de Radman, 
1997, p.11, passim; vezi, însă, şi rezervele serioase exprimate, între alţii, de Rastier, 1993, p. 107-108, 
sau Danto, 1993, p. 34 (precum şi infra, 3 şi 4). 

9 Vezi, de ex., Feder Kitay, 1987, p. 8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

50 

dezvoltarea teoriilor avute în vedere, i.e. el nu este unul doar temporar sau 
provizoriu (cf. „încă”), ci că insuficienţa fundamentelor în noua metaforologie ţine 
de înseşi temeliile conceptuale ale acestor doctrine lingvistice. Mi se pare, anume, 
că aceste temelii fac imposibilă, în principiu şi împotriva oricăror eventuale 
dezvoltări sau „progrese” ulterioare, o cuprindere descriptivă şi o explicaţie 
ştiinţifică adecvată a fenomenului metaforic, în genul său proxim propriu şi în 
diferenţa sa specifică ireductibilă. Fără a putea angaja, aici, măcar o argumentaţie 
minimală în sprijinul unei afirmaţii atât de grave, mă voi mărgini să schiţez, în cele 
ce urmează, liniile mari ale unei posibile şi necesare dezbateri de principiu în 
această privinţă. O asemenea aproximare preliminară va putea servi, în orice caz, în 
contextul de faţă, la deschiderea spaţiului conceptual în care se înscriu, în mod 
firesc, principalele coordonate ale „soluţiei” teoretice a ‘integralismului’ în 
metaforologie.  

2. Să admitem, mai întâi, printr-o simplificare extrem de severă, că şansa de 
principiu a noii fundamentări teoretice a acestor studii s-a ivit, pe la mijlocul 
secolului trecut, o dată cu orientarea de ansamblu a ştiinţei lingvistice în sensul 
redefinirii obiectului său de studiu prin conceptul nuclear de ‘c o m p e t e n ţ ă  
l i n g v i s t i c ă ’. Cum am încercat să argumentez, alături de Richard McLain (vezi 
Borcilă, Mc Lain, 1980), această nouă orientare asigură, între altele, şi posibilitatea 
explorării sistematice a „unei i n t u i ţ i i  p o e t i c e  – în sensul larg, de manifestare 
a unei c r e a t i v i t ă ţ i  m e t a f o r i c e , ca dimensiune universală a 
comportamentului verbal”10. Realizarea acestui obiectiv nu s-a putut împlini, însă, 
în această jumătate de veac, iar raţiunea ultimă a acestei neîmpliniri nu poate fi 
străină, cum am anticipat, de problemele cruciale ale întemeierii conceptuale a 
fiecăreia dintre doctrinele dezvoltate în acest context. Problemele cele mai grave 
privesc, desigur, în primul rând, lingvistica generativă de orientare chomskyană, ca 
abordare disciplinară unitară, precum şi direcţiile în care s-a dezvoltat aceasta, dar 
ele apar, în forme diferite, şi în noua „semantică cognitivă”, fondată în cadrul, 
considerabil diferit, al „ştiinţelor cognitive de generaţia a doua” (începând cu 
Lakoff şi Johnson, 1980 şi urm.), şi care s-a impus deja ca orientare „dominantă” în 
„abordarea antropologică” din metaforologie (supra, 1.1). Mi se pare că o 
întâmpinare – oricât de sumară, dar exigentă – a dificultăţilor conceptuale cu care 
se confruntă aceste orientări se impune, în momentul de faţă, ca imperios necesară. 

2.1. Dezvoltarea de aproape o jumătate de veac a lingvisticii generative a 
putut pune, cred, în lumină formidabilele probleme de principiu implicate în 
întemeierea ştiinţifică a teoriei chomskyene şi datorită cărora s-a dovedit 
imposibilă, între altele, integrarea metaforologiei ca domeniu central al acestei 
                                                           

10 Borcilă, 1980, p. 35-36, 98-100. Cu riscul de a fi acuzaţi de lipsă de modestie, trebuie 
observat că Borcilă & McLain, 1980, constituie cel dintâi „dosar” al unei argumentaţii de ansamblu în 
acest sens. În acelaşi an, dar subsecvent culegerii noastre, au apărut şi Ching, Haley & Lunsford, 
1980; Silva, 1980. În contextul de faţă, voi încerca să sintetizez, dar, în acelaşi timp, să radicalizez 
examenul critic din 1980. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

51 

abordări. Cea dintâi şi cea mai importantă barieră în această privinţă mi se pare că 
rezidă în însăşi fundamentarea epistemologică neopozitivistă, pe bazele căreia este 
conceput studiul „competenţei lingvistice”, în general, şi este abordată dimensiunea 
esenţială a „creativităţii” sau „productivităţii” lingvistice, în special. În pofida 
tuturor avatarurilor ei de parcurs, trebuie remarcat că întreaga „întreprindere 
generativă” chomskyană ilustrează, din acest unghi, o orientare mult mai 
cuprinzătoare, care s-a impus de facto, începând cu anii ’60, ca „singura ortodoxie” 
în „filosofia americană”. Dincolo de cadrul lui strict ştiinţific, demersul generativ 
se constituie, anume, într-un „sens filosofic”, care tinde să îndepărteze radical 
teoria chomskyană nu numai de spaţiul tradiţiei „umaniste” europene, ci şi de 
„spiritul” noii „abordări antropologice” în metaforologie (supra, 1.1). Redus la 
nucleul lui central, acest „sens” poate fi definit, în acord cu formula recentă a lui J. 
R. Searle, prin „tendinţa de a reduce intenţionalitatea la ceva mai bazic” (Searle, 
1998, p. 89). Trecând peste toate oscilaţiile şi controversele unei întregi jumătăţi de 
veac, N. Chomsky îşi întemeiază, într-adevăr, întregul studiu asupra „competenţei” 
sau „capacităţii lingvistice” pe o asemenea tendinţă reducţionistă, izvorâtă, în 
primul rând, din obsesia de a „menţine” (sau „salva”) unitatea demersului ştiinţific 
al disciplinelor umane în cadrul de ansamblu al ştiinţelor naturii. Savantul 
american se situează, astfel, din capul locului, pe poziţia că „facultatea limbajului” 
(FL) este conţinută şi/sau „într-adevăr înnăscută” în creierul uman şi că orice 
explicaţie „ştiinţifică” a acesteia nu poate fi realizată, în ultimă instanţă, decât 
printr-o raportare determinist-cauzală a „manifestărilor” ei la acest substrat 
biologic. În această abordare, activitatea lingvistică însăşi, sau „performanţa”, nu 
mai poate constitui obiectul esenţial al cercetării, ea fiind degradată la rangul de 
simplă (şi de cele mai multe ori imperfectă) manifestare a capacităţii biologice. 
Fără a intra în „miezul” întregii dezbateri, mă voi mărgini să subliniez, aici, faptul 
că, în pofida tuturor argumentelor invocate în deceniile parcurse, o asemenea 
poziţie de principiu „r e d u c ţ i o n i s t ă ” se dovedeşte, în ultimă instanţă, profund 
inadecvată în raport cu esenţa limbajului, ca „activitate simbolică” sau 
„semnificativă”, şi cu specificul activităţilor „mintale” umane, în general. Din 
unghiul interesului particular al discuţiei noastre, mi se pare dincolo de orice dubiu 
adevărul că o asemenea orientare epistemologică nu permite, în realitate, abordarea 
adecvată a dimensiunii autentice a „creativităţii semantice”, în sens larg, şi a celei 
„metaforice” în particular, ca formă caracteristică a activităţii de vorbire şi a 
creaţiei culturale, în general (infra, 3.1). 

Anticipând, aici, formularea unei poziţii alternative, aş dori să atrag atenţia, 
în mod special, asupra criticii radicale a teoriei chomskyene a „creativităţii 
lingvistice”, întreprinse de E. Coşeriu, încă din 1970, din unghiul aproximărilor 
europene mai vechi în această privinţă (la Humboldt sau Croce). Savantul de la 
Tübingen sublinia, de pe atunci, profundul echivoc al „creativităţii”, în gândirea 
chomskyană, precum şi aporia conceptuală fundamentală, tipică gândirii 
pozitiviste, pe care s-a clădit întreaga „teorie transformaţională”. Această teorie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

52 

încearcă să „explice caracterul creator” al limbajului prin „ceva deja dat” şi nu ca 
dimensiune constitutivă a activităţii lingvistice în sine (redusă la rangul de simplă 
„execuţie”). Mai precis, „categoriile universale”, presupuse la baza creativităţii 
lingvistice, „nu sunt considerate drept create” în/prin activitatea de vorbire ca atare, 
ci sunt „considerate ca «idei înnăscute»” şi/sau coordonate intrinseci ale creierului, 
ceea ce transformă, evident, „caracterul creator” în ceva ce nu mai este… creator! 
(Coşeriu, 1970, p. 69-71). Din unghiul în care se va situa demersul gramaticii 
transformaţionale, „capacitatea lingvistică nu se explică prin posibilităţile speciale 
de a crea cunoaştere lingvistică, ci se reduce, la rîndul ei, la o cunoaştere: o 
cunoaştere care este înnăscută” (Coşeriu, 1988/1992, p. 225). Indiferent de 
formulările ulterioare ale teoriei „generative”, în ansamblul ei, mi se pare că devine 
evident, de pe acum, că un concept central elaborat pe asemenea baze de principiu 
nu va putea integra, ca un component nuclear al său, şi dimensiunea caracteristică a 
ceea ce Coşeriu însuşi numeşte, încă din 1952, „creaţia metaforică în limbaj” 
(Coşeriu, 1952a). Într-o formulare sintetică şi, inevitabil, simplificatoare, se poate 
anticipa, fără teama de a greşi, că o abordare care încearcă să explice ‘creativitatea’ 
vorbirii umane prin recursul la un ‘sistem’ de „reguli”, „principii”, „parametri” 
primordiali, de natură „sintactică” şi cu ancorare ultimă într-un ‘substrat 
inconştient’ şi/sau ‘biologic’, nu poate face loc creaţiei metaforice decât ca un 
fenomen „d e v i a n t ” şi, în ultimă instanţă, străin de sau neintegrat în capacitatea 
noastră lingvistică fundamentală (infra, 3). 

Nu este vorba, aici, de soluţiile tehnice propuse, în cadrul acestei orientări, 
pentru a „da seamă” de trăsăturile definitorii ale „competenţei metaforice”. 
Explorările cele mai serioase în această privinţă, urmate de examenele critice cele 
mai severe, s-au exercitat, cum se ştie, tocmai în direcţia demonstrării insuficienţei 
definirii acestui concept pe baza unor trăsături de „abatere” sau „devianţă” în raport 
cu „mecanismele” universale ale combinatoricii sintactice. Criticile cele mai 
vehemente s-au îndreptat, astfel, în primul rând, împotriva conceptului iniţial de 
„încălcare” sau „violare” a „restricţiilor selecţionale”, ca furnizând criteriul 
definitoriu al „faptelor metaforice”, N. Chomsky fiind „malignizat” (de cele mai 
multe ori, „pe nedrept”!) pentru erorile şi/sau aberaţiile comise de diverşi 
cercetători, pe această temă, în numele său. Ceea ce s-a trecut, de regulă, cu 
vederea a fost, însă, faptul, mult mai important, că insuficienţa fundamentală a 
teoriei generative, în această privinţă, nu provine din (şi nu rezidă în) soluţiile 
punctuale adoptate pentru modelarea raporturilor dintre operaţia metaforică şi 
regulile de ansamblu ale sintaxei limbilor naturale, ci din (în) însuşi modul de a 
conceptualiza ‘creativitatea’ lingvistică, în general, şi pe cea metaforică, în special. 
Atâta timp cât dimensiunea „creativă” sau „productivă” centrală a ‘competenţei 
lingvistice’ este concepută într-un sens mult prea îngust, ca o capacitate pur 
combinatorică, iar aceasta este considerată, la rândul ei, ca fiind „guvernată” de 
reguli şi/sau factori din afara activităţii de vorbire însăşi, prin „constrângeri” al 
căror substrat este (în ultimă instanţă) biologic, mi se pare evident că nu se va putea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

53 

accede la un concept adecvat al ‘competenţei metaforice’ ca „parte integrantă a 
competenţei lingvistice a fiecărui vorbitor”11. Pentru a „găzdui” un asemenea 
concept, marele lingvist american ar trebui să „renunţe” nu doar la o „noţiune de 
competenţă” exclusiv sintactică şi „excesiv de rigidă”, cum s-a putut crede la 
început12, ci să abandoneze, pur şi simplu, înseşi presupoziţiile sale epistemologice, 
împreună cu perspectiva investigaţională în interiorul căreia şi-a definit obiectul de 
studiu şi şi-a baricadat întreaga abordare „generativă”. 

2.2. Nu voi ezita să admit, fără rezerve, că un pas enorm, în direcţia ridicării 
barierei de principiu implicate în abordarea generativă chomskyană, s-a realizat în 
cadrul semanticii cognitive a lui George Lakoff şi Mark Johnson13. Abandonarea 
recurgerii la „constrângerile sintactice”, de substrat biologic, a condus la asumarea, 
în cadrul acestui curent, a premiselor unei „semantici experienţiale”, orientate spre 
„faptul primar” al ‘creativităţii’ semantice şi care respinge, în principiu, demersul 
chomskyan „naturalist” şi „formalizant”, de „stil galileian” (vezi, în special, Lakoff 
& Johnson, 1980, passim; Lakoff & Johnson, 1999, p. 89). Aceste noi premise au 
făcut posibilă situarea, în centrul abordării semantic-cognitive, a conceptului de 
„capacitate conceptualizantă”, în cadrul căruia un loc „nuclear” îl ocupă 
„cunoaşterea intuitivă” şi „imagistică”, pe care o ilustrează, „prototipic”, 
f e n o m e n u l  m e t a f o r i c . Departe de a mai apărea ca „marginală” sau 
„deviantă” în raport cu capacitatea pur combinatorică, „creaţia metaforică” apare 
recuperată, astfel, într-o perspectivă „nonretorică” şi „cognitivă” (supra, 1.1), ca 
„unul dintre marile triumfuri ale imaginaţiei umane” (în special, Lakoff, 1987, 
p. XI, 269-288). Din acest unghi, s-au putut dezvolta, în consecinţă, încă din anii 
’80, investigaţiile sistematice asupra „metaforelor convenţionale” (”prin care 
trăim” sau „din viaţa cotidiană”) şi s-a putut demonstra locul foarte important al 
acestora în vorbirea umană şi/sau în ceea ce aceşti semanticieni numesc „sistemul 
conceptual obişnuit”. Aceste investigaţii au deschis, de asemenea, pentru prima 
oară, posibilitatea explorărilor privind rolul pe care îl joacă „metaforele 
conceptuale” în creaţia imaginativă „inedită”, inclusiv în cea textuală, de natură 
literară sau „poetică”. Abordarea cognitivă a „metaforei conceptuale” se deschide, 
în acest fel, spre explorarea rolului matricial sau catalizator al metaforelor 
înrădăcinate în gândirea şi vorbirea noastră obişnuită pentru activitatea 
imaginativă, în general, şi pentru formele ei exponenţiale sau „poetice”, în special, 
                                                           

11 Lyons, 1977, I, p. 566. Trebuie subliniat că cei mai importanţi teoreticieni ai metaforei care 
s-au bazat iniţial pe modelul chomskyan al ‘competenţei’ şi-au revizuit, ulterior, în mod radical, 
fundamentarea conceptuală (vezi, de ex., Levin, 1988; Haley, 1990). 

12 Silva, 1980, passim. În Borcilă, 1980, passim, se argumenta posibilitatea elaborării 
„analogice” a unui concept al „competenţei poetice”, pornind de la aproximarea larg „generativă” a 
‘competenţei lingvistice’. Un asemenea traseu nu mai apare, însă, astăzi, ca potenţial fecund sau chiar 
relevant, din unghiul fundamentării epistemologice şi al perspectivei investigaţionale asumate în 
demersul chomskyan (vezi şi infra, 3). 

13 Diverse aspecte ale semanticii cognitive, din unghiul care interesează aici, au fost examinate 
în Borcilă, 1997b; 1997c; 2001c. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

54 

şi urmăreşte să furnizeze, prin aceasta, fundamentul unitar al studiilor de 
metaforologie, în orientarea lor dominantă, „antropologică”. 

Din păcate, convingerea mea este că realizarea unor progrese esenţiale în 
această direcţie nu este posibilă din cauza unor asumpţii şi/sau presupoziţii 
constitutive, în cea mai parte diferite de cele ale lingvisticii generative 
chomskyene, dar care mi se pare că subminează, la rândul lor, ambiţia semanticii 
cognitive de a accede la o teorie unitară a creativităţii semantice sau la o „Poetică a 
Minţii” (după formula lui Gibbs, 1994). Cea dintâi dintre acestea apare direct 
legată de însuşi eşecul acestor semanticieni de a se întemeia pe un concept propriu 
lingvistic al ‘competenţei’ şi/sau de a recunoaşte natura creativ-cognitivă a 
limbajului însuşi (vezi şi infra, 4). „Capacitatea conceptualizantă” nu este abordată, 
ca atare, în cadrul acestei orientări, ca manifestându-se într-un prim „eşalon” 
lingvistic, i.e. prin instituirea de conţinuturi „conceptuale” în activitatea de vorbire, 
ci ea apare situată într-un „spaţiu mental” prelingvistic şi/sau nonlingvistic, în care 
aceste conţinuturi nu se diferenţiază, încă, de cele psihologice şi, în primul rând, de 
cele „schematic-imagistice”: „Munca conceptuală care are loc dincolo de limbaj 
este cea care face metafora ceea ce este” (Lakoff & Turner, 1989, p. 138). Prin 
întemeierea investigaţiilor sale în această zonă, „semantica cognitivă” îşi refuză, de 
fapt, accesul spre „mecanismele” creativităţii semantice în mediul cognitiv al 
limbajului şi nu poate distinge, prin urmare, nici rădăcinile funcţionale ale „creaţiei 
metaforice” în acest mediu. Mai general, prin izolarea schemelor imagistice şi a 
„modelelor cognitive idealizate” în afara spaţiului semnificaţiei lingvistice, 
cognitiviştii riscă să compromită însuşi obiectivul central şi aportul important al 
întregii lor întreprinderi, i.e. investigarea rolului esenţial al structurilor cunoaşterii 
extralingvistice în „vorbirea” (şi „gândirea”) cotidiană 14. 

Abandonarea semanticii şi retranşarea în spaţiul psihologic embrionar al 
„schemelor imagistice” şi al „modelelor cognitive” se aliază, pe de altă parte, în 
cadrul acestei orientări, cu obsesia (de sorginte, indubitabil, empiristă) de a 
subordona „creativitatea imaginativă” unor „experienţe primare” şi, mai general, de 
a corela foarte strâns şi direct „schemele imagistice” şi „modelele cognitive” cu 
tiparele dinamicii corporale. Mi se pare că abordarea „lakoviană” ajunge să cedeze, 
pe această latură a ei, aceleiaşi viziuni pozitiviste care încearcă să explice 
creativitatea prin factori externi, „deja daţi”, tendinţă accentuată, în ultima 
perioadă, în cadrul acestei mişcări, prin apelul insistent la impactul „conexiunilor 
neuronale”15. Prin această dimensiune reducţionistă şi simplificatoare, demersul 
cognitivist intră, în ultimă instanţă, în contradicţie flagrantă cu premisele fecunde 
ale orientării sale iniţiale spre creativitatea semantică şi riscă să compromită grav 
forţa explicativă a întregii teorii. Pentru a mă limita la unghiul care interesează aici, 
                                                           

14 Cel mai temeinic examen critic al fundamentelor semanticii cognitive mi se pare că rămâne, 
în această privinţă, Coşeriu, 1990. Vezi, de asemenea, critica penetrantă a lui Rastier, 1993. 

15 Această dimensiune a teoriei semantice cognitive apare articulată, în special, în Lakoff & 
Johnson, 1999 (vezi, mai ales, p. 55-57). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

55 

trebuie observat că, pe această cale, semantica cognitivă ajunge să înlocuiască 
modelarea ‘creativităţii’ lingvistice, pe baza „constrângerilor combinatorice 
înnăscute” (şi/sau „biologice”) din abordarea chomskyană, cu constrângerile 
propriului lor „inconştient cognitiv”, bazat, în ultimă instanţă, pe structurările 
senzorio-motorii, ale dinamicii fizice corporale, cristalizate în „experienţele 
primare” ale indivizilor umani. Cei mai tineri şi mai dotaţi exponenţi ai acestui 
curent au ajuns să recunoască, în ultimii ani, adevărul că, în cadrul ei teoretic 
actual, semantica cognitivă nu poate explica, de fapt, decât „rădăcinile 
metonimice” ale unui set foarte restrâns de metafore convenţionale ale vorbirii şi 
nu poate spera, în nici un caz, să furnizeze o explicaţie unitară a creativităţii 
metaforice, în general, şi a celei poetice, în special16. 

2.3. Impactul cu adevărat hotărâtor al lingvisticii integrale poate fi 
aproximat, de pe acum, în liniile lui cele mai importante. Trebuie observat, înainte 
de toate, că „soluţia” integralistă precedă, în perspectivă istorică, şi depăşeşte, cu 
mult, în perspectivă teoretică, doctrinele lingvistice care s-au impus, ca dominante, 
în cea de-a doua jumătate a secolului al XX-lea. Elaborările conceptuale întreprinse 
de E. Coşeriu, încă de la începutul deceniului al 6-lea, constituie, într-adevăr, 
iniţierea unui proces istoric ce furnizează atât premisele conceptuale ale lingvisticii 
„integrale”, cât şi, explicit şi implicit, bazele unei noi abordări în metaforologie. 
Este important să se observe faptul că un rol esenţial în cea dintâi afirmare a noii 
concepţii îl joacă tocmai studiul fundamental asupra „creaţiei metaforice în limbaj” 
(Coşeriu, 1952a), care anunţă, deja, atât noua orientare „poststructuralistă” a 
lingvisticii, cât şi „cotitura metaforică” a ştiinţelor umane, ce se va impune numai 
în ultimele decenii ale secolului încheiat. Încă în acest studiu, deschizător de noi 
orizonturi, se pot distinge, cred, fără dubiu, începuturile acelei „vaste mutaţii a 
orizonturilor lingvisticii”, pe care un însemnat grup de cercetători de pe toate 
meridianele o consideră, astăzi, drept adevărata „r e v o l u ţ i e  c o p e r n i c a n ă ” a 
acestei ştiinţe şi direcţia cea mai fecundă în care se va dezvolta „l i n g v i s t i c a  
s e c o l u l u i  XXI”17. 

Relevant pentru contextul de faţă trebuie considerat, înainte de toate, faptul 
că în opera lui E. Coşeriu se prefigurează, încă din perioada timpurie menţionată, 
fundamentele teoretice ale noii orientări disciplinare, care fac, în acelaşi timp, 
posibilă întemeierea ştiinţifică a metaforologiei ca domeniu central al lingvisticii 
vorbirii şi ca moment crucial în constituirea „abordării antropologice” în acest 
domeniu (supra, 1.1). La nivelul ei cel mai profund, mutaţia coşeriană constă, 

                                                           
16 Cel mai serios proiect de reconstrucţie, din interior, a acestei teorii îi aparţine lui J. Grady 

(vezi, în special, Grady, 1999). Pentru o întâmpinare critică, dar constructivă, vezi întreaga dezbatere 
din Borcilă 1997b; 1997c; 2001c. 

17 Pentru reperele cele mai importante în afirmarea doctrinei ‘integrale’, vezi sursa indicată în 
nota 1 (supra), precum şi principalele lucrări monografice consacrate operei lui E. Coşeriu: Ezawa, 
1985; Vilarnovo, 1993; Laplace, 1994; Bernardo, 1995. Indispensabil este şi volumul lui Kabatek, 
Murguía, 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

56 

astfel, în (re)întemeierea epistemologică a lingvisticii ca ştiinţă a culturii, aport 
crucial prin care se furnizează, în acelaşi timp, bazele de principiu ale studiului 
autentic „antropologic” al „creaţiei metaforice în limbaj”. Schimbarea radicală a 
perspectivei investigaţionale în lingvistica integrală, împreună cu noua definire a 
obiectului acestei discipline, oferă, pe de altă parte, posibilitatea stabilirii 
coordonatelor conceptuale celor mai generale ale unei noi „metaforologii”, 
întemeiate în această perspectivă. Anticipând considerarea sintetică a „soluţiei 
integraliste”, convingerea mea este că poziţia de principiu a acestei noi abordări 
apare net consolidată şi incomparabil mai fecundă tocmai din unghiul studierii 
adecvate a competenţei lingvistice, în general, şi a creativităţii metaforice, în 
special. Prin asumarea consecventă a temeiurilor ştiinţifice ale lingvisticii 
„integrale” mi se pare că pot fi evitate, întru totul, formidabilele dificultăţi 
conceptuale cu care am văzut că se confruntă „soluţiile” alternative în acest 
domeniu şi se poate asigura, în acelaşi timp, o orientare coerentă şi unitară a 
metaforologiei în ansamblul studiilor antropologice18 .  

 3. Bazele de principiu ale abordării integrale în metaforologie pot fi 
circumscrise, cum am anticipat, pornind de la modul în care E. Coşeriu 
(re)defineşte fundamentul epistemologic al ştiinţei limbajului. Sintetizând, aici, 
un argument mult mai cuprinzător19, voi spune că fondatorul lingvisticii integrale 
elaborează premisele unei investigaţii ştiinţifice a „creativităţii lingvistice” care 
situează, în chiar centrul acestui studiu, fenomenul „creaţiei metaforice în limbaj”. 
Se impune a fi subliniat, evident, că abordarea integrală îşi asumă şi ea – din capul 
locului, împotriva lingvisticii pozitiviste tradiţionale şi structurale (vezi Coşeriu, 
1952b, 1958 ş.a.) – obiectivul primordial al e x p l i c ă r i i  ş t i i n ţ i f i c e  a 
„faptului primar”, fundamental” al „ c r e a t i v i t ă ţ i i ”  şi postulează, în acelaşi 
timp, în perspectiva constituirii demersului propriu, întemeierea pe aceeaşi 
dimensiune nucleară a unei „ c a p a c i t ă ţ i ”  s a u  „ c u n o a ş t e r i ”  de natură 
intuitivă, care face posibilă realizarea „actului lingvistic” ca atare. Spre deosebire 
de abordările alternative menţionate, E. Coşeriu tratează, însă, această dimensiune 
în acord cu amintita tradiţie a gândirii europene (supra, 2.1), ca un modul central al 
„c o m p e t e n ţ e i  c u l t u r a l e ”  în general şi, în consecinţă, ca o „capacitate” 
ireductibilă la orice alt factor condiţionant, i.e. bază biologică, experienţă etc. 
Situarea creativităţii semantice a limbajului şi, în speţă, a „creaţiei metaforice în 
limbaj”, în genul său propriu, al creativităţii culturale, reprezintă, de fapt, aspectul 
fundamental al abordării integrale în lingvistică şi în metaforologie. Această situare 
impune, la rândul ei, exigenţa asumării unei platforme epistemologice de natură 

                                                           
18 Interpretarea globală a operei coşeriene, pe care se bazează reflecţiile din textul de faţă, a 

fost prezentată, mai întâi, în Borcilă, 1988/1996 şi considerată de E. Coşeriu însuşi drept „cea mai 
cuprinzătoare” dintre interpretările concepţiei sale (vezi Kabatek, Murguía, 1997, p.263). O definire 
sintetică a temeiului epistemologic şi a perspectivei investigaţionale în lingvistica integrală poate fi 
găsită în Borcilă, 2001a şi Borcilă, 2002. 

19 Vezi, în special, pe lângă sursele indicate supra, în nota 18, Bernardo, 1995 şi Durafour, 2002. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

57 

larg ‘fenomenologică’ şi constituirea unui demers ştiinţific de orientare 
‘hermeneutică’, pentru care obiectivul central şi ultim al abordării ştiinţifice nu 
poate fi altul decât, tocmai, definirea competenţei lingvistic-metaforice ca parte 
constitutivă a „competenţei culturale”. Cred că abordarea consecventă a „creaţiei 
metaforice în limbaj” din unghiul acestui gen proxim, inalienabil al său, deschide, 
cu adevărat, principalele căi de acces spre o aproximare prealabilă incomparabil 
mai adecvată a „competenţei metaforice” ca obiect central al metaforologiei20. 

3.1. Definitoriu pentru orientarea integrală şi decisiv pentru constituirea 
„abordării antropologice” în noua disciplină mi se pare, în primul rând, modul de a 
concepe natura obiectului supus investigaţiei, prin focalizarea asupra dimensiunii 
de conţinut specifice a „faptelor” lingvistice şi metaforice considerate. E. Coşeriu 
circumscrie, astfel, încă din 1952, „creaţia metaforică în limbaj” ca „formă de 
cunoaştere creatoare”, care „manifestă toate caracteristicile inerente activităţilor 
creatoare ale spiritului, ale căror rezultate nu sunt materiale sau în care aspectul 
material contează mai puţin, fiind pur şi simplu vehicol sau suport pentru 
elementele formale esenţiale” (1952a, p. 14). Prin opoziţie cu abordările generative 
şi cognitiviste consemnate, pentru abordarea integrală această dimensiune 
„esenţială” („spirituală”) a faptelor culturale constituie, în realitate, obiectul prim şi 
ultim al oricărei investigaţii legitime în domeniul propriu al ştiinţelor umane. 
Departe de a căuta, în spatele acestei dimensiuni, engramele unor „determinări” 
materiale sau fizice, demersul integral se va constitui, dimpotrivă, pe postulatul 
identităţii specifice a „faptelor culturale”, prin latura lor esenţială, nonmaterială, 
şi pe principiul autonomiei funcţionale (ireductibile) a acestor „fapte”. E. Coşeriu 
urmăreşte, astfel, să încadreze, înainte de toate, „creaţia metaforică în limbaj” în 
genul ei proxim propriu, i.e. în „capacitatea omului pentru activitatea creatoare” în 
general sau, mai precis, în „capacitatea” de a „crea fapte de cultură”, în sensul 
menţionat.  

Pe de altă parte, el urmăreşte, în acelaşi timp, să studieze această capacitate în 
forma ei specifică de „funcţionare” în „activitatea de vorbire” sau în „creaţia 
metaforică în limbaj”, în primul rând în/prin „vorbirea cotidiană – spontană 
(nonreflexivă) a vorbitorilor obişnuiţi (naivi)” (Weber, 1988/1992, p. 7). În acord 
cu premisele epistemologice ale unei asemenea abordări, „capacitatea” sau 
„facultatea” care „face posibilă” creativitatea metaforică nu poate fi căutată, în nici 
un caz, undeva în afara activităţii de vorbire ca atare, şi ea nu poate fi concepută 
ca ceva separat de această activitate în sine. Dimpotrivă, ea trebuie să fie reperată şi 
poate să fie studiată tocmai şi numai în însăşi activitatea creatoare de conţinuturi 
semantice, constituind, în realitate, o dimensiune „implicită” şi ireductibilă a 
acesteia. Înţelegerea corectă a acestui adevăr fundamental constituie, în realitate, 
însuşi fenomenul originator al întregii abordări „integrale” în lingvistică şi 
                                                           

20 Din acest unghi, s-ar impune, cred, şi evidenţierea atât a aspectelor comune cât şi a 
avantajului de principiu al platformei integrale, în raport cu întemeierea „lingvistică” propusă în 
lucrarea fundamentală a lui Ricoeur, 1975 /1984 (vezi şi infra, 4.3). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

58 

metaforologie: „Fiind activitate, limbajul este implicit «facultate»: într-adevăr, 
acest termen, aplicat limbajului, nu se referă la o constatare diferită, anterioară sau 
ulterioară, ci la aceeaşi constatare văzută sub alt aspect, dat fiind că indică doar 
posibilitatea de a fi o activitate care este, iar ca facultate nu ar exista ca atare dacă 
nu s-ar realiza ca activitate” (Coşeriu, 1952a, p. 10-11). Recunoaştem, aici, temeiul 
cel mai profund al noii concepţii integrale a „competenţei” lingvistice, în general, 
şi a celei „metaforice”, în special21. 

3.2. Cel de-al doilea component decisiv al întemeierii epistemologice 
„integrale”, strâns conectat cu primul, îl constituie respingerea radicală a abordării 
determinist-cauzale a „faptelor” studiate şi considerarea lor consecventă din 
unghiul specific cultural al ‘ i n t e n ţ i o n a l i t ă ţ i i ’  şi/sau al ‘ f i n a l i t ă ţ i i ’  
lor constitutive. Acest aspect a fost recuperat de E. Coşeriu din întreaga istorie a 
gândirii europene asupra limbajului, începând cu Aristotel (Coşeriu, 1969, 1972), şi 
a fost opus, apoi, direct, viziunii „cauzaliste” chomskyene (Coşeriu,1970, 1975). 
Avem a face, aici, într-adevăr, cu decizia crucială de a trata faptele limbajului, 
alături de celelalte „activităţi culturale” ale omului, în specificul acestora de 
„activităţi libere” (vezi şi supra, 2.1).Trebuie subliniat că dimensiunea inerentă a 
„libertăţii” este concepută, în această abordare, într-un sens mult mai radical decât 
cel al simplei „independenţe” în raport cu „controlul stimulului” (sens preconizat, 
cum se ştie, de Chomsky însuşi)22. În acord cu menţionata tradiţie a gândirii 
„umaniste” europene, această dimensiune este înţeleasă ca implicând, tocmai, 
intenţionalitatea şi/sau finalitatea lor „implicită”, constitutivă. E. Coşeriu nu ezită 
să îşi asume, din acest unghi, teza fundamentală vichiană, a naturii „poetice” a 
limbajului23, pe care o reinterpretează şi extinde, fireşte, într-un sens cardinal: 
„Activitatea imaginativă, activitatea poetică a omului (în sensul etimologic al 
termenului), se observă la toţi indivizii vorbitori (nu numai la «zei şi eroi») şi în 
orice act lingvistic, atât în limba literară cât şi în limbajul curent, atât în limbajul 
enunţiativ cât şi în limbajul emotiv” (Coşeriu, 1952a, p. 15). Această extensiune 
este efectuată, desigur, în spiritul celebrului concept aristotelic de enérgeia, preluat 
de Humboldt pentru a defini esenţa creativă a limbajului, în toate manifestările ei, 
şi pe care E. Coşeriu îl pune, el însuşi, la temelia întregii reconstrucţii a lingvisticii 
şi a ştiinţelor umane, în general24.  

Pe această bază, „creaţia metaforică” se relevă a fi doar o „formă” specifică, 
de creaţie „imaginativă” în limbaj, care nu poate fi concepută, în esenţa ei, ca o 
„abatere” sau o devianţă în raport cu „esenţa” limbajului, ci, dimpotrivă, ca o 
                                                           

21 Importanţa crucială a acestui mod de concepere a „competenţei”, ca dimensiune „implicită” 
a performanţei, a fost subliniată la Vilarnovo, 1993, p. 169-170. 

22 Vezi Chomsky, 1980, p. 231-239; Chomsky, 1986, passim, ş.a.. 
23 Teza vichiană este respinsă, cum se ştie, în mod direct, de Chomsky, 1980, p. 9-11, 241-242 

ş.a. Vezi şi infra, 4.1, în special nota 33. 
24 Conceptul de enérgeia apare asumat încă din 1952a şi 1952b, dar primeşte o pondere 

decisivă în Coşeriu, 1955 şi Coşeriu, 1958; pentru importanţa cardinală a acestui concept în 
epistemologia integrală, vezi Borcilă, 2002 şi infra, 4.2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

59 

potenţare sau o încununare a creativităţii lingvistice în general. Nici în cazul 
metaforei nu se poate pune, aşadar, problema „explicării”, în perspectivă cauzală, 
deoarece „creaţia însăşi […] este o activitate liberă a imaginaţiei”, care rămâne 
„faptul primar” şi care nu îşi poate găsi o altă „raţiune” („temei” sau „explicaţie”) 
decât „în/prin finalitatea activităţii de creaţie însăşi”. Acesta este, de altfel, aspectul 
definitoriu al conceptului de enérgeia, asumat, din primul moment, de E. Coşeriu, 
pentru fundamentarea conceptuală a metaforologiei: ca şi poezia, creaţia 
metaforică îşi poartă în sine propria finalitate, fiind tocmai realizarea acestei 
finalităţi ca atare. Parafrazând o expresie de mare circulaţie în opera coşeriană, am 
putea spune că – după cum, „finalitatea Iliadei este Iliada însăşi” – finalitatea 
creaţiei metaforice este… creaţia metaforică însăşi. Din acest unghi, mi se pare că 
tentaţia cognitivistă de a deplasa investigaţia spre dinamica corporală şi a căuta o 
„explicaţie” a metaforei vorbirii în afara activităţii imaginative (în spaţiul 
„experienţelor primare”) trădează, în ultimă instanţă, aceeaşi profundă neînţelegere 
a naturii fundamental creatoare a limbajului ca şi cea a abordării 
„naturalist”-cauzaliste chomskyene. 

3.3. În sfârşit, cel de-al treilea component al epistemologiei integrale vizează 
definirea, pe aceste baze, a specificului ireductibil al demersului ştiinţific 
„umanist” în metaforologie, ca şi în lingvistică şi în „disciplinele culturii” în 
general. Într-un sens opus orientării chomskyene – care se articulează „împotriva 
bifurcării sinucigaşe” (în ‘ştiinţe ale naturii’ şi ‘ştiinţe ale culturii’) şi îşi situează, 
din primul moment, ‘obiectul’ „cu un ochi la unificarea eventuală”, pe temeiul 
ştiinţelor biologice25 –, Eugeniu Coşeriu postulează întemeierea unitară a oricărei 
abordări ştiinţifice pe principiul fundamental al „o b i e c t i v i t ă ţ i i ” (în special, 
Coşeriu, 1992). Tocmai pentru a respecta acest principiu, exprimat în celebra 
formulă platoniciană şi reluat emblematic de E. Coşeriu: «a spune lucrurilor aşa 
cum sunt»26, ştiinţele culturii sunt obligate să ţină seamă, din chiar momentul lor 
constitutiv, de „natura” particulară a „faptelor” pe care le studiază şi, în cazul de 
faţă, a „competenţei” implicate în acestea. Ca atare, orice demers cu adevărat 
„ştiinţific” care are drept obiect „competenţa lingvistică” şi cea „metaforică”, în 
sensul deja aproximat, nu îşi va putea fixa ca obiectiv ultim, aşa cum face 
Chomsky, studierea „modului în care funcţionează creierul” (supra, 2.1), ci se va 
focaliza, în schimb, asupra modului în care funcţionează activitatea de vorbire 
(metaforică).  

În acelaşi timp, orice demers „ştiinţific” care urmăreşte „explicarea 
competenţei” (culturale, lingvistice, metaforice), ca dimensiune „implicită” a 
acestei activităţi, nu va putea considera, ca „punct de pornire” sau ca „factori 
determinanţi” ai investigaţiei, nici un fel de condiţionare materială sau externă a 
acestei activităţi funcţional-autonome. Dimpotrivă, pentru a putea „da seamă” de 

                                                           
25 Vezi, mai recent, Chomsky, 2000, p. 167-168. 
26 Vezi, în acest sens, în special Kabatek, Murgüía, 1997, p. 171-176. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

60 

„natura” intrinsecă a „capacităţii creatoare”, investigaţia ştiinţifică va trebui să se 
constituie într-un sens opus demersului determinist-cauzal din ştiinţele naturii şi 
esenţial diferit în raport cu cel al orientării „semantic-cognitive”: factorii „externi” 
vor trebui să fie «p u ş i  î n t r e  p a r a n t e z e », în spiritul lecţiei exemplare a 
fenomenologiei, iar cercetarea va trebui să urmărească aportul fiecăruia dintre 
componenţii implicaţi (elemente, reguli), în perspectiva finalităţii proprii actului 
semantic vizat. Explicarea „competenţei” sau a „capacităţii” metaforice, în 
dimensiunea sa definitorie, va trebui să ţină cont, aşadar – ca şi explicarea 
competenţei „lingvistice” sau „conceptualizante” (supra, 2.2.) –, numai de aceşti 
‘ f a c t o r i  f u n c ţ i o n a l i ’ : stricto sensu, explicarea competenţei metaforice este 
chiar explicarea modului de funcţionare a actului de creaţie semantică în procesul 
metaforic27.  

4. Principalele coordonate conceptuale ale metaforologiei integrale pot fi 
trasate, în această lumină (supra, 3.), pornind de la instaurarea perspectivei 
investigaţionale proprii şi de la noua definire a obiectului lingvisticii în opera 
teoretică a lui Eugeniu Coşeriu28. Pentru a scoate în evidenţă, cât mai limpede, 
noutatea radicală a abordării ştiinţifice întemeiate pe aceste baze trebuie să ne 
întoarcem, puţin, în timp, la celebra discociere, teoretizată de Ferdinand de 
Saussure, între limbă (langue) şi vorbire (parole), ca moment premergător 
disocierii chomskyene între competenţă şi performanţă (Saussure 1916/1998). Încă 
din anii ’50, Eugeniu Coşeriu supunea, cum se ştie, diada conceptuală saussuriană 
unui examen pătrunzător, recunoscând că lingvistica s-a constituit, în întreaga ei 
istorie, ca ştiinţă a limbilor şi nu a vorbirii. La capătul explorării sale critice a 
modului de conceptualizare a acestor două dimensiuni, savantul român demonstra, 
fără putinţă de tăgadă, că abordarea vorbirii „din punctul de vedere al limbii” 
implică o  e r o a r e  f u n d a m e n t a l ă  d e  p e r s p e c t i v ă ,  care are drept 
rezultat o reducţie gravă – atât în intensiune, cât şi în extensiune – a sferei 
conceptuale a „vorbirii”. În consecinţă, fondatorul lingvisticii integrale va promova 
o „s c h i m b a r e  r a d i c a l ă  a  p e r s p e c t i v e i ”  în această disciplină: 
„situarea din primul moment în terenul vorbirii” şi considerarea acesteia ca 
                                                           

27 Din unghiul poziţiei prezentate în acest paragraf (3), apare cu totul straniu efortul unor 
„filosofi”, din orientarea menţionată (supra, 2.1), de a combate, în metaforologie, „prejudecata 
fundametală” a unei „opoziţii între disciplinele umaniste […] şi metodele ştiinţei fizice”, precum şi 
„argumentul” lor că „poezia şi arta […] trebuie supuse metodelor naturaliste de studiu”, deoarece 
„sensul” nu reprezintă «ceva ‘superior’, ‘misterios’, ‘spiritual’», „diferit de lumea fizică” (Stern, 
2000, p. 30-31, 158). Ca şi pentru „materialiştii marxişti” dogmatici, pentru aceşti „filosofi fizicalişti” 
americani, întreaga tradiţie „umanistă” europeană se dovedeşte a fi doar o lungă şi gravă rătăcire 
„mistică”, „izvorâtă” din „diverse concepţii teologice medievale asupra limbajului” (ibidem.). Orice 
dialog cu asemenea „fundamente” în metaforologie mi se pare total lipsit de … sens ! 

28 Aceste aspecte de principiu au fost considerate, alături de temeiul epistemologic prezentat, 
drept cardinale în definirea concepţiei coşeriene (Borcilă, 1988/1996; 2001a; 2002). Trebuie amintit 
că E. Coşeriu însuşi atrage atenţia asupra acestor aspecte ca fiind cruciale pentru înţelegerea şi 
evaluarea aportului său ştiinţific (vezi, în special, Coşeriu, 1988/1992, p. 72-75, 80-82; Kabatek, 
Murguía, 1997, p. 191-206). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

61 

„dimensiune esenţială” a „tuturor celorlalte manifestări ale limbajului, inclusiv a 
« limbii »” (1955, p. 186-188). Această mutaţie a perspectivei investigaţionale va fi 
complinită, apoi, prin definirea vorbirii ca activitate de instituire sau de creaţie a 
unor conţinuturi semantice, denumite printr-un termen generic 
„s e m n i f i c a ţ i ” ( în special, Coşeriu, 1977a) . „Creaţia de semnificaţi”, ca 
dimensiune funcţională autonomă şi esenţială a vorbirii, reprezintă conceptul 
fundamental prin care gândirea coşeriană reuşeşte să depăşească, în mod radical, 
antinomia dintre lingvistica structurală, liminar pozitivistă, şi cea idealistă 
europeană, rămasă încă prizoniera unei viziuni subiectivist-individualiste. Acest 
concept cardinal realizează, în fapt, „sinteza”, până atunci imposibilă, între cele 
două dimensiuni definitorii ale activităţii lingvistice: dimensiunea „creativă” – pe 
de o parte, şi cea „intersubiectivă” – pe de altă parte (Borcilă, 1988/1996, passim). 

Schimbarea radicală a perspectivei investigaţionale şi noua definire a 
obiectului lingvisticii determină, firesc, şi platforma conceptuală a abordării 
integrale în metaforologie. Demersul ştiinţific va fi întemeiat, ca atare, în acest 
domeniu, „pe terenul” creaţiei metaforice în limbaj, mai precis în vorbire, ca 
„dimensiune esenţială” a limbajului. Abordarea din acest unghi va conduce, în mod 
necesar, la o aproximare preliminară a „naturii” competenţei metaforice în acord cu 
trăsăturile definitorii atribuite vorbirii în general. Aceste trăsături au fost 
examinate, pentru prima oară, în mod riguros, de către E. Coşeriu însuşi, tocmai 
din unghiul stabilirii „locului creaţiei metaforice în limbaj”, şi au fost definite prin 
formula sintetică a „caracterului fundamental de creaţie inerent esenţei 
cognitive a limbajului” (Coşeriu, 1952a, p. 15). Această teză reprezintă, după 
ştiinţa mea, o elaborare coşeriană originală a poziţiei inaugurate de Humboldt, în 
gândirea europeană, privind „rolul activ al limbii” în procesul cunoaşterii, iar 
formularea ei deschide, dacă nu mă înşel, întregul orizont conceptual în care se 
putea constitui o abordare transdisciplinară, „antropologică”, cu adevărat legitimă, 
în lingvistică şi în ştiinţele umane, în general29. Voi încerca să argumentez, în acest 
sens, că trăsăturile îngemănate ale esenţei cognitive şi ale modalităţii creatoare 
oferă posibilitatea definirii preliminare a ‘competenţei metaforice’ într-un mod 
mult mai adecvat şi mai fecund decât au făcut-o toate celelalte aproximări 
lingvistice în acest domeniu. Aceste trăsături vor fi disociate, în mod analitic, şi 
considerate, pe rând, ca reprezentând cele dintâi coordonate conceptuale 
definitorii pentru abordarea integrală în metaforologie.  

4.1. Coordonata conceptuală cognitivă situează abordarea integrală a 
studiului competenţei metaforice într-un spaţiu investigaţional total diferit de cel al 

                                                           
29 Poziţia lui Humboldt apare afirmată tranşant în 1835/1998, p. 288-289 ş.a. Dintre exegeţii 

operei coşeriene, A. Vilarnovo pare a fi singurul care insistă asupra importanţei acestei teze (1993, p. 
172-175). Lingvistul spaniol nu accentuează, însă, din păcate, originalitatea aportului coşerian, 
semnalând, doar, coincidenţele sau analogiile de formulare cu Humboldt, Cassirer, Pagliaro (loc. cit.). 
Pentru raportarea la gândirea humboldtiană, esenţiale rămân, în primul rând, în pofida „formatului” lor 
academic, cursurile lui E. Coşeriu din ultimul deceniu al activităţii sale (vezi, în special, Coşeriu, 1994). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

62 

abordărilor alternative. Diferenţa este, desigur, mai net vizibilă în raport cu teoria 
chomskyană, întrucât Coşeriu se orientează, din capul locului, spre investigarea 
creaţiei de „semnificaţi”, i.e. de conţinuturi semantice („metaforice”). Disocierea 
radicală în raport cu „semantica cognitivă” devine, însă, şi ea, imediat perceptibilă. 
Pentru abordarea integrală, aceste conţinuturi nu sunt create în „afara limbajului”, 
într-un spaţiu mintal preverbal, care adăposteşte schemele imagistice şi se 
întemeiază, direct, pe „inconştientul cognitiv” al „experienţelor primare” (vezi şi 
supra, 2.2). Dimpotrivă, creaţia metaforică are loc, pentru E. Coşeriu, în interiorul 
spaţiului vorbirii, anume în acea activitate primară, a cărei finalitate constitutivă 
este tocmai instituirea de asemenea conţinuturi „semnificative”30. Conform definirii 
acestei „funcţii”, nu există „muncă conceptuală” care să se manifeste anterior 
activităţii primare a vorbirii şi prin care să se poată situa, deja, fenomenul 
„metaforic” în afara „spaţiului verbal” (supra, 2.2). Incapacitatea cognitiviştilor de 
a surprinde dimensiunea acestei „munci conceptuale” în „mediul cognitiv” al 
vorbirii reprezintă acel proton pseudos care a dus la disocierea artificială şi 
ilegitimă a metaforei („conceptuale”) de mediul său propriu, amputat tocmai de 
aportul său primordial în cunoaştere şi redus la simpla instrumentalitate 
„expresivă”. Cred că nu greşesc atunci când afirm, în acest sens, că adevărata 
instaurare a „paradigmei cognitive” în lingvistică şi în metaforologie nu se produce 
nici în „întreprinderea generativă” şi nici în „semantica cognitivă”, ci are loc încă 
din anii ’50 şi se dezvoltă, până astăzi, în sensul ei autentic, numai în cadrul 
eforturilor de fundamentare teoretică a lingvisticii integrale. 

Definirea esenţei cognitive a vorbirii în general porneşte, la E. Coşeriu, de la 
aproximarea cassireriană a limbajului ca „formă simbolică”31. Fondatorul 
lingvisticii integrale îşi asumă, prin raportare directă la E. Cassirer, considerarea 
limbajului ca fiind „în mod esenţial activitate cognitivă”, i.e. „activitate de 
cunoaştere care se realizează prin simboluri (sau semne simbolice)” (Coşeriu, 
1952a, p. 11). Pe această bază, lingvistul nostru argumentează că singura definiţie 
adecvată a esenţei limbajului este cea care porneşte de la integrarea vorbirii în 
genul proxim al „a c t i v i t ă ţ i l o r  s i m b o l i c e ” .  Acesta este sensul global în 
care se preia, de altfel, definiţia limbajului ca „modalitate specifică a omului de a 
lua contact cu lumea, adică de a cunoaşte realitatea, realitatea sa, pe care fiinţa 
umană o «traduce», în sensul că o clarifică şi o explică, o desemnează şi o exprimă 
prin «simboluri»” (Coşeriu, 1952a, p. 11). Şi acesta este sensul în care E. Coşeriu 
                                                           

30 Pentru o confruntare globală a abordării integrale cu semantica cognitivă, vezi Kabatek, 
2000, p. 202-203. 

31 Să observăm, în acest sens, că întregul program ckomskyan al abordării „cognitive” a 
‘competenţei’ lingvistice se întemeiază pe o reducţie a funcţiei „simbolice” la o „capacitate 
computaţională”. Am examinat, deja, în 1980, eforturile unor savanţi americani (ex. Dell Hymes ş.a.) 
de a reorienta „întreprinderea generativă” în spiritul unei „reconstrucţii contemporane” a teoriei 
formelor simbolice (Borcilă, 1980, p. 87-92). Trebuie subliniat, de asemenea, că, printre obiecţiile 
esenţiale care s-au adus doctrinei semantice cognitive, F. Rastier reproşează, pe bună dreptate, 
„ignorarea” fatală a fundamentelor acestei teorii (Rastier, 1993, p. 183). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

63 

legitimează, din primul moment, cum am văzut, obiectivul principal al investigaţiei 
ştiinţifice a limbajului ca fiind cunoaşterea „competenţei culturale” la primul 
eşalon al activităţilor simbolice ale omului, mai precis, în nucleul ei bazic, al 
„creaţiei de semnificaţi”. 

Mi se pare important să se sublinieze, în acelaşi timp, sporul substanţial pe 
care îl aduce gândirea coşeriană în definirea esenţei cognitive a limbajului, în 
raport cu aceste premise din teoria „formelor simbolice”. Pornind de la 
interpretarea proprie a conceptului humboldtian de enérgeia şi de la conceptul său 
nuclear al „funcţiei semnificative”, fondatorul abordării integrale va extinde, în 
fapt, sfera primordială a cunoaşterii în vorbire dincolo de definirea ‘simbolului’ 
cassirerian, prin cel puţin două laturi esenţiale. Pe de o parte, el va surprinde 
persistenţa „activităţii cognitive în vorbire” şi dincolo de momentul iniţial al creării 
‘simbolului’ ca atare. Coşeriu respinge, într-adevăr, limitarea interpretării 
cassireriene la acest prim moment, argumentând că limbajul „este formă de 
cunoaştere nu doar în momentul în care se produce un semn simbolic pentru prima 
dată în istorie”, „moment ce implică recunoşterea unei «clase» ca atare şi 
delimitarea ei prin cuvânt, prin nume, de celelalte «clase» care se disting în 
realitate” (Coşeriu, 1952a, p. 11) . Argumentul său se dezvoltă, într-o primă 
direcţie, în spirit autentic humboldtian, în sprijinul tezei conform căreia 
„simbolurile se re-creează în fiecare act de vorbire” sau, cu alţi termeni, teza că 
vorbirea umană comportă o dimensiune „cognitivă” în „orice moment” al ei . Pe de 
altă parte, într-o a doua direcţie, E. Coşeriu reproşează teoriei formelor simbolice 
faptul că se restrânge, în aproximarea esenţei cognitive a limbajului, la a „indica 
natura elementelor sale şi a momentului în care se articulează” acestea (Coşeriu 
1952a, p. 11-12 ). Dincolo de „simbolul” lingvistic individual şi de „articularea” 
internă a acestuia (cf. germ. Gliederung), sfera instituirii de semnificaţi integrează, 
însă, ca „moment” constitutiv al său, şi „operaţiile complexe” care au loc în 
activitatea de vorbire. Cum sugerează E. Coşeriu, încă din 1952, şi argumentează, 
apoi, aprofundat, în 1955, această latură distinctă, surprinsă pe axa fundamental 
sintactică a vorbirii, nu se poate reduce, după model „raţionalist”, la operaţia unică 
a predicaţiei („logice” sau „logico-gramaticale”), al cărei corelat extensional s-ar 
restrânge, la rândul lui, la desemnarea obiectivă a realităţii. Dimpotrivă, E. 
Coşeriu relevă „un întreg complex de operaţii de natură cognitivă”, în absenţa 
cărora vorbirea nu ar putea asigura „contactul” permanent al omului cu „lumea sa” 
şi nu şi-ar putea realiza potenţialul său autentic de „cunoaştere”32.  

Consecinţele redefinirii coşeriene a esenţei cognitive a vorbirii pot fi, din 
unghiul schiţat aici, uşor sesizabile. În aproximarea cea mai largă, prin contrast cu 
                                                           

32 Premisele schiţate în Coşeriu, 1952a, p. 11-12, apar dezvoltate, în acest sens, în Coşeriu, 
1955; 1962/1967; 1975; 1978; 1988/1992 ş.a. Dezvoltarea organică a teoriei integrale, pe acest 
parcurs unitar, nu a fost explorată, cu toată rigoarea, în exegeza coşeriană. Obiectivul este cu atât mai 
important cu cât unitatea de profunzime a fost negată în monografia lui Zavala, 1982 (vezi Borcilă, 
2001b, p. 6-8). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

64 

teoria formelor simbolice, abordarea integrală defineşte dimensiunea cognitivă a 
vorbirii într-un sens suficient de cuprinzător pentru a putea include fenomenul 
„creaţiei metaforice” în chiar zona centrală a domeniului ei. Impactul integrării 
dimensiunii cognitive se dovedeşte, însă, cu adevărat hotărâtor, tocmai din unghiul 
constituirii unui demers ştiinţific sistematic în acest domeniu central şi, în primul 
rând, al aproximării preliminare a naturii obiectului propriu. Se poate afirma, fără 
exagerare, că, pe baza stabilirii perspectivei investigaţionale şi a definirii obiectului 
abordării integrale, devine posibilă, acum, pentru prima oară, fundamentarea atât a 
lingvisticii cât şi a metaforologiei, ca „ştiinţe cognitive”. Adevărul acestei afirmaţii 
poate fi relevat, în mod pregnant, prin confruntarea cu temeliile teoretice ale 
lingvisticii europene a epocii şi, în primul rând, cu teoria „funcţiei 
reprezentaţionale a limbajului”, elaborată de Karl Bühler (Bühler, 1933/1990). 
Poziţia lui E. Coşeriu presupune, astfel, reconstrucţia radicală a acestei baze 
conceptuale, prin disocierea de principiu a „informaţiei” (Bericht), ca „funcţie 
particulară a limbajului”, de „reprezentarea propriu-zisă” (Darstellung), care 
„aparţine limbajului în totalitatea sa, coincizând cu natura sa cognitivă” (Coşeriu, 
1952a, p. 14-15). Pe temeiul acestei distincţii primordiale, devine pe deplin 
legitimă, încă din acest moment, integrarea dimensiunii metaforice în funcţia 
fundamentală, „reprezentaţională” a limbajului, ce va fi reinterpretată, în mod 
constructiv, în concepţia integrală, prin inserţia unei dimensiuni esenţial „creative” 
(infra, 4.2).  

   Pasul decisiv, în această direcţie, este realizat încă în anii ’50, prin decizia 
coşeriană de a include în sfera „funcţiei semnificative”, constitutive (i.e. 
„simbolice”, în sensul lărgit în raport cu Cassirer), atât funcţia reprezentativă 
(bühleriană, reinterpretată), cât şi „funcţia asociativă”, care „asociază semnele ca 
factori de cunoaştere prin forma lor sau prin conţinutul lor” (Coşeriu, 1952b, 
p. 83). Prin această situare, motivată in extenso în 1952a, fenomenul metaforic 
apare pentru prima oară disociat, în mod radical, de sfera şi/sau „funcţia” 
e x p r e s i v ă  a activităţii de vorbire – unde continua să fie menţinut, atât la Bühler, 
cât şi la Cassirer – şi integrat în sfera şi/sau funcţia „ e s e n ţ i a l ă ” , 
„c o g n i t i v ă ” ,  a limbajului. E. Coşeriu redefineşte, într-adevăr, ‘metafora’ 
„într-un sens foarte amplu”, în care „nu mai este înţeleasă”, în spiritul retoric, „ca 
simplă transpoziţie verbală, [sau] ca «comparaţie abreviată»”, ci ca „expresie 
unitară, spontană şi imediată (adică, fără nici un «ca» intermediar) a unei 
v i z i u n i ,  a unei  i n t u i ţ i i  p o e t i c e ”  ( Coseriu, 1952a, p. 15-16). Fenomenul 
„metaforic” astfel redefinit îşi revendică, mai mult, o poziţie centrală în domeniul 
limbajului, prin faptul că reprezintă o manifestare „curentă” şi, în acelaşi timp, 
specifică asocierii semnelor ca factori de cunoaştere, prin conţinutul lor: 
„Într-adevăr, cunoaşterea lingvistică este de multe ori o  c u n o a ş t e r e  
m e t a f o r i c ă ”, i.e. o cunoaştere „p r i n  i m a g i n i ” (Coseriu 1952a, p. 15). 
Această cunoaştere se înscrie în proiectul limbajului de structurare a experienţei 
lumii („de a clasifica realitatea”) şi se realizează „nu prin intermediul unor categorii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

65 

ale raţiunii, ci prin imagini şi în prezenţa unor analogii stabilite […] între 
«viziuni»” (Coseriu, 1952a, p. 15). 

Cum am anticipat deja (supra, 3.2), lingvistul nostru recuperează, în acest 
punct, „marea descoperire” a lui Vico privind „cunoaşterea imaginativă” în limbaj, 
anume, în primul rând, în „partea esenţială” a „vorbirii metaforice” originare33. 
Sintetizând, aici, un cuprinzător efort hermeneutic, reconstrucţia contemporană a 
„viziunii” vichiene se întemeiază, în proiectul „integral” coşerian, pe ideea 
fundamentală că „universaliile fantastice” atribuite vorbirii „originare” surprind, în 
fapt, „intuiţia universalului în individual”, care stă la baza întregii semnificaţii 
lingvistice (nu doar „originare” şi nu doar „figurative”): „Este vorba pur şi simplu 
de intuiţia unui obiect şi, în acelaşi timp, a posibilităţilor sale infinite” (Coşeriu, 
1972, p. 118-120; Coşeriu, 1995, p. 79). Ceea ce dă specificitatea cognitivă a 
vorbirii metaforice dintotdeauna nu constă, aşadar, în natura intuitivă a 
„imaginilor” (sau a ceea ce romanticii germani vor numi schemata) – căci de 
aceeaşi natură este orice ‘semnificat’ (cf. intuiţia eidetică husserliană) –, ci în 
sporul de cunoaştere adus prin „asocierea” acestor „modele primare”. Iar acest 
„spor” nu poate fi cuprins decât prin înţelegerea „caracterului fundamental” de 
c r e a ţ i e ,  c a r e  e s t e  „inerent esenţei cognitive a limbajului”  ş i  c a r e  
t r e b u i e  r e p e r a t  î n  d i m e n s i u n e a  i r e d u c t i b i l  m e t a f o r i c ă .  

4.2. Cea de a doua coordonată conceptuală a abordării integrale în 
metaforologie este menită să furnizeze, tocmai, o cale de acces spre specificul 
acestui „caracter creator” al „cunoaşterii metaforice”. Pentru interpretarea 
corectă a acestui aspect cardinal, va trebui să se pornească, din nou, de la înscrierea 
în genul proxim al creativităţii lingvistice, în general, şi de la aproximarea corectă a 
cadrului filosofic şi istoric din care îşi trage rădăcinile concepţia coşeriană. 
Fondatorul abordării integrale se confruntă, cum am văzut, cu „marele mister al 
creativităţii”, prin revenirea la obârşiile humboldtiene ale gândirii lingvistice 
moderne şi prin asumarea unei poziţii de principiu, în esenţă kantiană (supra, 3). 
Încă în confruntarea timpurie cu bazele teoretice ale gramaticii transformaţionale 
(supra, 2.1), E. Coşeriu invocă, astfel, ca alternativă la aporia chomskyană a 
„caracterului înnăscut” al creativităţii, „supoziţia” de sorginte kantiană a unei 
„sinteze a priori”, pe care el o adoptă, în întemeierea epistemologică a lingvisticii 
integrale, ca singura explicaţie adecvată a „caracterului creator” al activităţii de 
vorbire în întreaga sferă a manifestărilor ei: „În realitate toate principiile creatoare 
au caracterul unei sinteze a priori, ceea ce în filosofia germană (în idealism) a fost 
explicat mai întâi la Kant” (1970, paragraful 3.6.). „Supoziţia sintezei a priori” 

                                                           
33 E. Coşeriu atrage atenţia lingviştilor contemporani americani asupra faptului că teza 

conform căreia „intuiţia este anterioară raţionalităţii” este „cunoscută de mult, de la Vico…” (Borcilă, 
Vlad, 1994, p. 3). Este adevărat că unii psihologi şi semioticieni recunosc ascendenţa vichiană în 
descoperirea „f u n c ţ i e i  c o g n i t i v e ” a metaforei (ex. Haskell, 1987), dar Coşeriu este singurul 
care propune o recuperare a gândirii marelui napolitan la temeliile lingvistice ale metaforologiei (vezi, 
în special, Coşeriu, 1952a; 1972; 1995). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

66 

(„convertită” de Hegel în „dimensiunea autentică a cunoaşterii” şi asupra căreia 
Coşeriu va reveni până în perioada ultimă a activităţii sale – vezi, de ex., Coşeriu 
1994, paragraful 4.3.6.), trebuie recunoscută, dacă nu mă înşel, în chiar filigranul 
definirii „creaţiei de semnificaţi” ca obiect integral al ştiinţei lingvistice. Mi se 
pare, în orice caz, că această supoziţie poate fi detectată ca temei explicativ 
implicit, încă din 1952, în contextul formulării tezei „caracterului fundamental de 
creaţie inerent esenţei cognitive a limbajului”. Dacă lucrurile stau aşa, atunci 
întreaga definire a creaţiei metaforice în limbaj va trebui raportată, în ultimă 
instanţă, şi ea, la acest principiu34. 

   Cadrul conceptual cel mai cuprinzător în care se poate aproxima specificul 
„creator” al activităţii metaforice a vorbirii poate fi delimitat, la rândul său, printr-o 
nouă raportare globală la teoriile lingvistice contemporane, precum şi la teoria 
cassireriană a „simbolului” şi a „formelor simbolice”. Ceea ce reproşează lingvistul 
nostru, din acest unghi, teoriilor alternative este, înainte de toate, neînţelegerea 
„faptul[ui] că omul – deja în formarea conceptelor – trece întotdeauna dincolo de 
experienţă şi creează ceva universal” (Coşeriu, 1988/1992, p. 225). Obiecţia îl 
vizează, în primul rând, pe Chomsky, dar ea disociază, în acelaşi timp, în mod 
radical, concepţia ‘integrală’ în raport cu cea a semanticii cognitive, în măsura în 
care nici aceasta din urmă nu înţelege „formarea conceptelor” în/prin „creaţia de 
semnificaţi”. În contradistincţie cu aceste orientări, E. Coşeriu îşi situează, şi de 
data aceasta, poziţia proprie, i.e teza „caracterului creator al cunoaşterii” 
încapsulate în activitatea de vorbire, în imediata proximitate a teoriei „formelor 
simbolice”. Cele două abordări au în comun, într-adevăr, ideea fundamentală 
conform căreia „imaginea lumii” care se construieşte în limbaj – ca şi în mit, în artă 
sau cunoaşterea ştiinţifică – „nu reproduce o schemă deja dată în obiect”, ci 
„implică actul primitiv care creează modelul”35. Abordarea ‘integrală’ se 
conturează, însă, şi în acest caz, prin reinterpretarea şi extensiunea considerabilă a 
filonului comun. Spre deosebire de teoria formelor simbolice, care situa „actul 
creator primitiv” al limbajului pe drumul „obiectivării” spre „cunoaşterea 
ştiinţifică”, pentru E. Coşeriu „m o d u l  c r e a t o r ” al vorbirii în general trebuie 
înscris, în primă aproximaţie, într-un gen proxim comun cu cel al poeziei. 
Argumentul hotărâtor în această privinţă este tocmai locul central al „creaţiei 
metaforice” în vorbirea spontană, aspect empiric fundamental care nu a putut fi 
explicat în teoria formelor simbolice, dar care se explică firesc într-o abordare 
focalizată pe natura intuitivă a „artei vorbirii”, ce refuză considerarea acesteia ca 
simplu „preambul” al cunoaşterii ştiinţifice36. În contrast cu soluţia de ansamblu a 

                                                           
34 Explorarea acestui aspect constituie, cred, un obiectiv liminar al exegezei coşeriene; pentru 

o aproximare a gravităţii problemelor implicate, a se vedea Durafour, 2002, passim . 
35 Acest aspect esenţial comun a fost observat, cu pătrundere, la Vilarnovo, 1993, p. 171. 
36 În unul dintre ultimele sale texte, publicate postum, E. Cassirer se vede nevoit să recunoască 

faptul că „în vorbirea comună nu vorbim conceptual, ci metaforic” şi că „această vorbire imaginativă, 
metaforică, pare strâns legată cu funcţia fundamentală a gândirii mitice” şi, implicit, cu „poezia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

67 

filosofiei lui Cassirer, abordarea ‘integrală’ impune, aşadar, o inserţie a principiului 
constructiv într-o abordare de tip vichian, care îşi asumă intuiţia imaginativă sau 
„p o e t i c ă ” a vorbirii şi atribuie, în această construcţie, un rol esenţial gândirii 
intuitiv-analogice din actul metaforic (supra, 4.1.) 

   Redusă la nucleul ei central, concepţia coşeriană presupune că acelaşi 
principiu fundamental care „guvernează” creaţia conţinuturilor semantice primare, 
în vorbire, i.e. a semnificaţilor lexicali primari ai limbilor, se manifestă, în esenţă, 
şi în „creaţia metaforică în limbaj”. Modul în care sunt circumscrise cele trei forme 
primordiale ale creativităţii metaforice, în studiul inaugural din 1952, mi se pare că 
nu lasă nici o îndoială în această privinţă. Cea dintâi şi cea mai răspândită formă, 
reperată de E. Coşeriu în numeroase limbi, „implică o identificare momentană a 
unor obiecte diferite”, de tipul cap – dovleac (1952a, p. 10). Operaţia „identificării 
momentane” a „obiectelor” trebuie înţeleasă, evident, nu în sensul unei simple 
„asociaţii” întâmplătoare a unor „imagini” (= „impresii”), ca în defuncta psihologie 
asociaţionistă37, ci ca ilustrând, tocmai, modul de manifestare a principiului 
fundamental al sintezei a priori (supra), la nivelul specific al semanticii metaforice. 
O explicaţie de aceeaşi natură se impune şi mai pregnant în cazul celei de-a doua 
forme a creativităţii metaforice, întrucât „hiperbolizarea unui aspect particular al 
obiectului”, ca în cazul denumirii metaforice a „ursului” în limbile slave, drept 
medved’ („mâncătorul de miere”), ilustrează un proces foarte apropiat de cel al 
creaţiei semnificaţilor lexicali primari. În sfârşit, principiul explicativ invocat îşi 
găseşte sprijinul cel mai puternic în cea de-a treia formă a creaţiei metaforice (ex. 
negru – blond ), întrucât „identificarea între contrarii, absurdă din punct de vedere 
logic” – chiar dacă favorizată de anume circumstanţe contextuale („în anumite 
situaţii”) – nu poate fi explicată în nici un alt mod în manifestarea sa de operaţie 
spontană a activităţii de vorbire (1952a, p. 10-11). 

   Abordarea integrală în metaforologie se constituie, aşadar, pe temeiul 
conceptual al înscrierii „creaţiei metaforice” în genul proxim al „creativităţii” 
vorbirii în general, situat, la rândul său, într-un gen proxim comun cu cel al creaţiei 
„poetice” (într-un sens foarte larg). Diferenţa specifică a dimensiunii metaforice 
verbale, în acest context, este dată, prin opoziţie cu semantica cognitivă, de faptul 
că realizarea metaforică se exercită la un nivel secund, ea necesitând preexistenţa 
unor entităţi semnificaţionale deja create în vorbire. „În afara” acestor 
semnificaţii, „obiectele” din procesul metaforic nu ar putea poseda nici natura 
mentală intersubiectivă şi nici consistenţa „conceptuală” necesară pentru 
desfăşurarea operaţiilor semantice menţionate. Pe de altă parte, cheia de boltă a 
                                                                                                                                                    
genuină” (1942/1978, p. 177, 188). Dacă nu mă înşel, această recunoaştere ar impune, însă, o 
redefinire radicală a naturii şi a locului limbajului în „sistemul formelor simbolice”, în sensul celei 
propuse de E. Coşeriu (începând cu 1952a). 

37 Este adevărat că textul timpuriu vizat, în primul rând, aici (Coşeriu, 1952a) nu insistă, 
suficient de explicit şi de tranşant, asupra acestei diferenţe radicale de perspectivă. Dezvoltările din 
contextele corelate nu lasă, însă, nici un dubiu în această privinţă (în special, Coşeriu, 1952b, p. 
83-84, precum şi scrierile ulterioare la care ne referim). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

68 

întregii abordări „integrale” în acest domeniu constă tocmai în recunoaşterea 
faptului că, deşi operează la un nivel „secund”, „creaţia metaforică în limbaj” nu se 
„abate” (sau nu este „deviantă”), în esenţa ei, în raport cu creativitatea vorbirii în 
general. Este, cred, meritul esenţial al teoriei integrale faptul că ea face posibilă o 
abordare ştiinţifică pentru care „competenţa metaforică” se întemeiază pe acelaşi 
principiu şi nu reprezintă, în ultimă instanţă, decât o formă exponenţializată în 
raport cu capacitatea lingvistică generală a vorbitorilor: creativitatea metaforică 
operează cu elemente care au fost deja „sintetizate”, prin aceeaşi operaţie 
fundamentală a minţii umane. Pentru a parafraza un celebru adagiu jakobsonian, 
sintaxa vorbirii metaforice nu face decât să proiecteze acest principiu cardinal al 
‘sintezei’ pe axa operaţiilor de „determinare” ale vorbirii (Coşeriu, 1955). Acesta 
mi se pare a fi punctul arhimedic pe care se întemeiază aportul cu adevărat capital 
al concepţiei integrale şi singurul sens în care se confirmă, ca legitimă, aspiraţia 
metaforologiei, în abordarea ei „antropologică”, de a-şi revendica, drept obiect, 
acea „operaţie de-a dreptul fundamentală” a cunoaşterii şi creaţiei umane (supra, 
1.1.). 

   5. Cadrul disciplinar al metaforologiei astfel întemeiate poate fi conturat, 
extrem de schematic, pornind de la asumarea aceleiaşi perspective investigaţionale, 
a activităţii de vorbire, şi adoptând, drept criteriu orientativ, trihotomia planurilor 
competenţei lingvistice, elaborată de Eugeniu Coşeriu38. Într-o formulă sintetică, 
se poate afirma că situarea iniţială a abordării integrale pe terenul „creaţiei 
metaforice” în vorbire asigură, sub unghiul extensiunii, deschiderea spre un câmp 
faptic incomparabil mai cuprinzător, împreună cu şansa sistematizării în 
subdomenii omogene, delimitate mult mai riguros decât în orice abordare 
alternativă. Savantul român a argumentat, cum se ştie, „schimbarea radicală a 
perspectivei” în lingvistică, din acest unghi, tocmai în sensul că „vorbirea este mult 
mai cuprinzătoare decât limba”, iar „situarea pe terenul ei” permite recuperarea 
unor domenii faptice, de excepţională amploare şi relevanţă, ce fuseseră 
dintotdeauna obnubilate din perspectiva „limbii” (Coşeriu, 1955; Coşeriu, 
1988/1992). Lingvistica integrală se deschide, astfel, în primul rând, spre domeniul 
faptic al ‘v o r b i r i i ’, în plan universal, sau al competenţei elocuţionale, al cărui 
studiu ar trebui să se constituie, în principiu, într-un demers anterior, din punct de 
vedere logic, studierii ‘l i m b i l o r ’ istorice sau ‘competenţei idiomatice’ ca atare. 
Pe de altă parte, dincolo de explorarea domeniului vorbirii şi a celui al limbilor, 
demersul integral se încununează prin investigarea celui de-al treilea palier sau 
domeniu, care le integrează şi le depăşeşte pe cele anterioare, în spaţiul 
l i n g v i s t i c i i  t e x t u l u i  sau al studiului competenţei „expresive”. Cele trei 
planuri ale competenţei, manifestate în aceste trei domenii faptice, apar delimitate, 

                                                           
38 Pentru această componentă centrală a teoriei integrale, trebuie consultate, pe lângă sursele 

deja menţionate, în primul rând, Coşeriu, 1981/2000; Coşeriu, 1985; Laplace, 1994. Relevanţa 
distincţiei trihotomice coşeriene în metaforologie a fost deja argumentată de Borcilă, 1997a, care 
constituie cadrul de referinţă pentru paragraful de faţă. Nu abordăm aici problemele speciale ale 
„congruenţei”, aşa cum apar ele la Coşeriu, 1967/1977, passim, şi Coşeriu, 1988/1992, p. 141-144. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

69 

cum se ştie, în mod riguros, prin disocierea a trei straturi de conţinut (sau 
„semantice”) corespunzătoare: designaţia – în planul vorbirii; semnificaţia (limbii) 
– în planul idiomatic; sensul – în planul textului39. 

Noua extensiune şi organizarea complexă a domeniilor în lingvistica integrală 
determină, fireşte, în mod direct, atât „locul” disciplinar al metaforologiei, cât şi 
configurarea ei internă. Din unghiul noii definiri a ‘creaţiei metaforice’ şi a 
‘competenţei’ pe care aceasta se întemeiază (supra, 4.), devine, cred, limpede că 
studiul fenomenului metaforic nu mai poate fi captat într-un singur subdomeniu al 
unuia dintre cele trei paliere, aşa cum se încercase, anterior, prin recuperarea 
„figurilor de stil” ale retoricii în diversele orientări din „stilistica limbii”40. 
Consideraţiile de până acum au putut releva deja statutul special al metaforologiei 
în lingvistica generală, mai precis locul central atribuit studiului creaţiei metaforice 
în limbaj, datorită relevanţei lui excepţionale pentru definirea naturii 
creativ-cognitive a fenomenului lingvistic şi pentru explicarea competenţei 
metaforice ca formă exponenţială a competenţei lingvistice. În acelaşi timp, în 
perspectiva constituirii unui studiu riguros descriptiv mi se pare că se prefigurează, 
clar, legitimitatea abordării ‘competenţei metaforice’, din unghiuri diferite, în 
fiecare dintre cele trei domenii ale lingvisticii integrale. În comparaţie cu toate 
abordările descriptive de până acum, inclusiv cu cele „generative” şi 
„semantic-cognitive”, demersul lingvisticii integrale prezintă, astfel, nu numai 
avantajul unei întemeieri teoretice unitare şi incomparabil mai solide, ci şi pe cel al 
pluralităţii perspectivelor de investigaţie semantică pe care le furnizează. Voi 
puncta, aici, numai câteva repere care mi se par esenţiale pentru constituirea 
metaforicii vorbirii – pe de o parte, şi a metaforicilor limbii şi textului – pe de altă 
parte. 

5.1. Metaforica vorbirii constituie, în concepţia lui E. Coşeriu, domeniul de 
bază al metaforologiei lingvistice: „tema metaforei aparţine […] lingvisticii 
vorbirii” (Coşeriu, 1955, p. 293). Raţiunea principală a acestei situări primordiale 
constă, după înţelegerea mea, în faptul că domeniul vorbirii îngăduie, prin 
excelenţă, studiul „creaţiei metaforice” în act. Ca atare, mi se pare firesc ca 
lingvistica vorbirii să fie luată drept domeniu de referinţă pentru celelalte abordări, 
complementare. Statutul privilegiat al metaforicii vorbirii provine, cred, şi din 
natura specifică a competenţei metaforice. Cum sublinia E. Coşeriu, încă din 1952, 
„capacitatea creatoare”, care se manifestă în „creaţia metaforică”, „nu depind[e] de 
cunoaşterea unei limbi…” (Coşeriu, 1952a, p. 13). Mai mult, ea „se orientează atât 
                                                           

39 Importanţa distincţiei trihotomice coşeriene pentru lingvistica teoretică şi descriptivă este, 
încă, greu de evaluat. Să amintim că E. Coşeriu însuşi şi-a revendicat această distincţie ca 
reprezentând „contribuţia” sa principală la „fundamentarea lingvisticii” (Coşeriu, 1985, p. XXV). 

40 E. Coşeriu întreprinde, din primii ani, o critică frontală a acestor orientări, argumentând 
decisiv că ele nu s-au putut constitui într-o „disciplină autonomă şi coerentă”, din cauza eşecului lor 
de a-şi „elabora cu exactitate” fie „un obiect distinct”, fie un „criteriu” de abordare distinct (vezi 
Coşeriu, 1953, p. 210-213). Pentru recuperarea domeniului „stilisticii limbii” în lingvistica integrală, 
vezi Coşeriu, 1988/1992, p. 48-49 ş.a. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

70 

de des în aceeaşi direcţie, încât ne face să ne gândim în mod serios la o anumită 
unitate universală a imaginaţiei umane, dincolo de diferenţele lingvistice, etnice 
sau culturale” (Coşeriu, 1952a, p. 15). Într-un sens mai riguros, studiul vorbirii este 
singurul care ne poate furniza posibilitatea investigării „funcţionale” specifice a 
semanticii metaforice. Într-adevăr, „motivaţia” internă a creativităţii cognitive în 
care se înscrie actul metaforic nu poate fi găsită decât în vorbire: „«Limba» nu ne 
este niciodată în întregime suficientă pentru a ne exprima în fiecare caz particular, 
pentru că intuiţiile noastre (conţinutul cognitiv căruia dorim să-i dăm forma de 
limbaj) nu sunt niciodată identice cu cele anterioare” (Coşeriu, 1952a, p. 13). 
Exigenţa „depăşirii limbii” este şi mai imperativă în cazul unor „conţinuturi 
intuitive” ce nu pot fi circumscrise prin expresie directă, ca cele studiate de 
Coşeriu (1952a), şi care „invită” spontan la „invenţia analogică”. Este evident că, 
numai din acest unghi, pot fi explorate, în profunzime, explicativ şi descriptiv, 
‘mecanismele’ „d e s i g n ă r i i  m e t a f o r i c e ” ,  ca un complex de operaţii de 
„determinare reciprocă a universaliilor”, „cu ajutorul contextelor şi situaţiilor” în 
care se produce acel spor semnificativ al cunoaşterii, definitoriu pentru creaţia 
metaforică în limbaj (Coşeriu, 1977, p. 44, 54; supra, 4.).  

O primă cartare a domeniului metaforicii vorbirii poate fi descoperită, deja, la 
Coşeriu (1952a). După o delimitare atentă în raport cu diverse fenomene înrudite 
(etimologia populară, tabuul lingvistic, circumlocuţia eufemistică, jocul de cuvinte) 
– care manifestă aspecte structurale asemănătoare, dar care nu reprezintă principiul 
funcţional metaforic (vezi 1952a, p. 17-23) –, în faţa investigaţiei se deschide 
câmpul unor „infinite creaţii metaforice”. Lingvistul schiţează proiectul unei 
explorări sistematice a acestui câmp, în primul rând, din unghiul funcţiei 
primordiale, denominative, a vorbirii (onomásein), „în funcţie de distincţia, 
clasificarea şi denumirea iniţială a ceea ce e cunoscut, a ceea ce se prezintă ca 
realitate în intuiţia omului” (p. 23). Ţinând cont de toate diferenţele conceptuale 
menţionate, se poate afirma că lingvistul nostru „descoperă”, acum, „câmpul” 
metaforicii vorbirii, în care se vor instala, mai târziu (dar numai parţial şi 
provizoriu, pentru a-l părăsi imediat), semanticienii cognitivişti. Mai mult, 
E. Coşeriu propune şi o cuprindere de ansamblu a acestui câmp, pornind de la un 
criteriu de structurare foarte asemănător cu cel ce va fi adoptat, ulterior, în/prin 
„Modelul cognitiv global” (i.e. „Marele lanţ al fiinţei”) din semantica cognitivă 
(vezi Borcilă, 1997c): el stabileşte „s e r i i ” metaforice universale, care corespund, 
în mare, „felurilor de fiinţă” din modelul cognitivist. Se delimitează, astfel, mai 
întâi, un prim palier, ce vizează „fenomene şi aspecte ale naturii”, în care se 
reperează, în diverse limbi, metafore de acelaşi gen cu cele semnalate încă de Vico 
(ex. creasta muntelui, ochiuri de apă etc.). La un al doilea palier sunt situate 
„p l a n t e l e ” („florile”, „fructele” ş.a.), cu o foarte bogată ilustrare metaforică, în 
numeroase limbi cunoscute (în rom.: barbă de ied, limbă de bou, coada calului sau 
a şoricelului, mâţişori etc.). Un al treilea palier este rezervat „f a u n e i ”, cu 
metafore cum sunt cele pentru „liliac” (fr. chauve-souris „şoarece chel”, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

71 

sp. murciélago, „şoarece orb”, germ. Fledermaus „şoarece zburător” etc.), pentru 
tot felul de „păsări” (cu exemplul celebru al nevăstuicii, în limbile romanice şi 
neromanice vorbite în Europa, al vrabiei etc.) şi multe alte animale. În sfârşit, la un 
ultim palier sunt consemnate metaforele referitoare la fiinţa umană şi la viaţa 
omului, cu „produsele şi activităţile proprii”, „instrumentele pe care le fabrică 
pentru munca sa”, dar şi cu „bucuria, tristeţea, durerea şi frica omului” (vezi, în 
special, p. 23-25). 

Deosebirile faţă de abordarea semantic-cognitivă se întrezăresc, însă, cu 
claritate, şi la nivelul acestei prime aproximări a câmpului faptic. Trebuie observat, 
înainte de toate, că abordarea integrală a metaforicii vorbirii nu limitează şi nu îşi 
preorientează cercetarea faptică în funcţie de presupusa proiecţie a dinamicii 
corporale şi a schemelor spaţialităţii (supra, 2.2.). E. Coşeriu nu impune urmărirea, 
din capul locului, a unei anumite direcţii în operaţiile analogice (de la „fizic” spre 
„abstract”), ci se mulţumeşte să postuleze că, în toate aceste „infinite” metafore, 
„se reflectă” doar „modul său [al omului] de a considera lumea şi atitudinea lui faţă 
de lume” (Coşeriu, 1952a, p. 25). Mai mult, trebuie subliniată deosebirea 
fundamentală în modul de a considera aceste „fapte” ale metaforicii vorbirii. Pentru 
cognitivişti, care se situează pe o plajă lingvistică mult mai îngustă (a „vorbirii 
cotidiene” dintr-o anumită limbă), aceste metafore pot fi reperate doar în vorbire, 
prin „expresii” care „ascund”, în fapt, „metaforele conceptuale”, de adâncime, şi 
care izvorăsc, în ultimă instanţă, din modelarea „inconştientului cognitiv” prin 
„experienţele primare”. Pentru E. Coşeriu, avem a face, dimpotrivă, cu „fapte 
primare” ale vorbirii, care „trebuie să fi apărut într-un anumit moment, în 
imaginaţia creatoare a cuiva” (1952a, p. 16). Făcând abstracţie de toate celelalte 
diferenţe de concepţie, mi se pare, aşadar, că platforma iniţială a abordării integrale 
se dovedeşte a fi net superioară şi sub raportul exigenţelor stricte ale cercetării 
empirice41. 

Avantajele acestei abordări în planul investigaţiei descriptive se vor putea 
proba, însă, mult mai pregnant, după părerea mea, în raport cu cel de-al doilea 
parametru, în constituirea semanticii metaforice, i.e. din unghiul funcţiei 
„discursive” (légein) a vorbirii. Această funcţie fundamentală este pusă, cum am 
văzut, la baza definirii operaţiilor de „determinare” şi „încadrare” din semantica 
vorbirii, în raport cu care se impune a fi definit, în mod mai strict, şi procesul 
metaforic (vezi şi supra, 4.2.). Deşi nu dispunem, până în prezent, de o aplicare 
riguroasă şi, fireşte, de investigaţii sistematice în această privinţă, îndrăznesc să 
cred că acesta este domeniul în care metaforica integrală a vorbirii îşi va putea 
dovedi adevărata forţă descriptivă şi explicativă. Mai mult, pornind de la 
observaţiile pertinente ale unuia dintre cei mai străluciţi exponenţi actuali ai 
                                                           

41 Nu exclud, prin aceasta, posibilitatea ca ipoteza „dispunerii pe verticală” sau a „structurării 
ierarhice” a conţinuturilor semantice, inclusiv metaforice, într-un posibil ‘Model cognitiv idealizat’ al 
vorbirii, să se dovedească, în cele din urmă, ca „fecundă” sau chiar „valoroasă” (vezi, în acest sens, 
Albrecht, 1997, p. 27-28 ). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

72 

„şcolii” de la Tübingen, J. Kabatek, se poate anticipa că acesta este domeniul în 
care abordarea integrală va putea „recepta şi încadra”, în perspectivă proprie, cele 
mai importante câştiguri strict empirice ale semanticii cognitive. Joncţiunea va fi 
posibilă, cum indicase deja E. Coşeriu, din unghiul „contribuţiei cunoaşterii 
extralingvistice în vorbire” (Coşeriu, 1990, p. 280-282). Acceptând, fireşte, 
premisa că „semnele lingvistice sunt asociate în vorbire cu anumite conţinuturi de 
experienţă” şi că acestea din urmă sunt integrate într-un „model” al „cunoaşterii 
obişnuite a lucrurilor”, care nu apare exprimat (explicit) în vorbire, abordarea 
integrală va putea valorifica, cred, numeroasele observaţii „cognitiviste” privind 
rolul acestei cunoaşteri în operaţia analogizării. Trebuie subliniat, din nou, însă, 
cum observă şi J. Kabatek, că principiul explicativ rămâne radical diferit şi că 
valorizarea contribuţiei semanticii cognitive se anunţă posibilă mai ales în ce 
priveşte „utilizarea metonimică a unor expresii” (Kabatek, 2000, p. 196). 

5.2. Metaforica limbii şi metaforica textului se constituie ca domenii 
distincte, dar complementare, în raport cu domeniul de bază al metaforicii 
vorbirii42. Pentru a înţelege corect statutul şi profilul disciplinar al fiecăruia dintre 
aceste domenii trebuie să ţinem seamă, din nou, de natura relaţiilor dintre vorbire şi 
limbă – pe de o parte, şi de „autonomia funcţională” a textului – pe de altă parte. 
Abordând chestiunea în perspectiva investigaţională proprie, E. Coşeriu a subliniat, 
astfel, din primul moment, că „nu toate metaforele care se produc în actele 
lingvistice concrete [i.e., în vorbire, în general] devin «limbă», adică nu toate 
pătrund în tradiţia comunităţii” (Coşeriu,1952a, p. 16). Într-o primă aproximare, se 
poate afirma că „metaforica limbii” reprezintă, tocmai, domeniul metaforelor care, 
„pătrunzând în «limbă» […], devin «convenţionale», pierzându-şi treptat valoarea 
iniţială de imagini”: „Există, deci, un aspect metaforic-convenţional al semnelor 
sau cel puţin al unor semne, care, în cadrul unei tradiţii, continuă să fie percepute 
ca imagini: un aspect ce poate fi studiat din perspectiva simţului lingvistic al 
comunităţii” (Coşeriu, 1952a, p. 16). Studiul acestui „aspect”, prin care „ceva din 
această valoare metaforică a semnului-imagine se conservă […] în relaţie cu 
celelalte semne”, vizează, aşadar, în primul rând, semnificaţii lexicali derivaţi ai 
limbilor, iar obiectul lui propriu îl constituie nu dimensiunea distinctivă, ci cea 
asociativă, a acestora. Explorarea acestei dimensiuni se impune, mai întâi, ca o 
sarcină complementară, în raport cu studierea dimensiunii distinctive a limbilor 
istorice. Pe de altă parte, investigarea ei îşi va putea găsi tărâmul cel mai fecund în 
exploatarea relaţiilor asociative ale semnelor în finalitatea proprie a diverselor 
texte. 

Într-un mod mai riguros, spaţiul „faptic” al manifestării dimensiunii 
asociative în limbile istorice va fi precizat de E. Coşeriu ca ţinând nu de sistemul 

                                                           
42 Investigaţiile în acest domeniu se prezintă într-un stadiu incipient, astfel încât se impune 

recunoaşterea caracterului nesistematic, tentativ şi provizoriu al consideraţiilor din acest ultim 
paragraf. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

73 

limbii, ci de norma ei43. „Relaţia semantică” asociativă a semnificaţilor metaforici 
nu poate fi găzduită, într-adevăr, de ‘sistem’, în definirea strictă a acestuia. Ea 
poate fi, în schimb, „percepută” şi „studiată” tocmai în cadrul vorbirii „normale”, 
„obişnuite”, „în acord cu tradiţia”, dintr-o limbă istorică dată. În acest spaţiu 
lingvistic se manifestă, „cel puţin pe parcursul unui anumit timp”, 
„e x p r e s i v i t a t e a ”  specifică a „semnificaţilor metaforici” – fenomen care 
furnizează, cel mai sigur, criteriul reperării „faptelor” metaforice în ‘normă’. 
Trebuie subliniată, însă, exigenţa delimitării „relaţiei semantice” asociative şi a 
„expresivităţii” corelate cu aceasta, în raport cu dimensiunea care „asociază”, în 
vorbire, „semnele lingvistice cu anumite conţinuturi de experienţă” (supra, 5.1.) 
sau, mai simplu, cu „asocierile” care privesc lucrurile ca atare (de ex. boul, asociat 
cu „lentoarea” etc.). Confuzia permanentă a asocierilor psihologice întâmplătoare 
cu asocierile constante privitoare la lucruri (în interiorul comunităţii) şi cu „relaţia 
semantică” asociativă a condus, de multe ori, prin recursul la termenul „umbrelă” 
al ‘conotaţiilor’, la grave contrasensuri în cercetările stilistice. Mă voi restrânge, 
aici, să subliniez teza lui E. Coşeriu că dimensiunea „asociativă” din metaforica 
limbii istorice, mai precis a ‘normei’, în cazuri ca cele ale germ. Fledermaus, fr. 
chauve-souris, sp. murciélago etc. reprezintă o „relaţie semantică” internă a 
acestor limbi şi, ca atare, ea constituie obiectul de studiu al unei ştiinţe lingvistice a 
‘normei’. 

În sfârşit, abordarea integrală promovează delimitarea şi explorarea distinctă 
a domeniului separat al metaforicii textului. Spre deosebire de abordările 
cognitive, pe de o parte, şi de cele stilistice, pe de altă parte, linia de graniţă faţă de 
domeniul (‘arhitecturii’) limbii se impune a fi trasată, conform concepţiei lui E. 
Coşeriu, datorită situării la nivelul autonom al sensului. Diferenţa de nivel poate fi 
ilustrată pregnant, deja, în cazul unor sintagme, „expresii”, „zicători”,„proverbe”, 
care manifestă clar „structura” sau „operaţia” semantică a „determinării analogice”. 
Delimitarea acestora de „faptele” de la nivelul „normei” se impune nu datorită 
extensiunii şi complexităţii sintagmatice, ci, în primul rând, din unghi funcţional. 
Cum arată E. Coşeriu, aceste construcţii trebuie considerate ca „texteme”, în 
măsura în care conţinutul lor semantic specific se constituie dincolo de nivelul 
semnificaţilor limbii şi al designaţiilor, care devin doar semnificante pentru ‘sensul 
metaforic’ al expresiei. Studiul acestor texteme constituie, aşadar, cel dintâi 
„filon” care se impune a fi investigat sistematic în metaforica textului. Cel de-al 
doilea este reprezentat, fireşte, de examinarea rolului funcţional al metaforelor în 
diverse tipuri de texte şi, în primul rând, în textele literare, care constituie domeniul 
faptic central al lingvisticii textului, tocmai datorită „plenitudinii lor funcţionale” 
(vezi, în special, Coşeriu, 1980/1997). Investigaţii serioase şi sistematice în acest 
                                                           

43 Paralel cu textul-ancoră din 1952a, unde „semnele-imagini” apar integrate, încă, în „sistem” 
(vezi p. 16), E. Coşeriu elaborează cunoscuta tripartiţie a „nivelurilor” limbii istorice: sistem – normă 
–vorbire (1952b). Pe această bază, şi în toate dezvoltările ulterioare, dimensiunea „asociativă” îşi 
găseşte legitimarea la nivelul normei  (vezi, în special, Coşeriu, 1977b, p.  87-142). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

74 

domeniu au fost deja iniţiate şi în „centrul de studii integraliste” clujean, în primul 
rând prin lucrările lui Tămâianu (2001) şi Zagaevschi (2001). 

Sintetizând argumentul dezvoltat în ansamblul textului de faţă, se poate 
conchide, cred, că lingvistica integrală, fondată de E. Coşeriu, furnizează premisele 
conceptuale cele mai temeinice şi direcţiile de cercetare cele mai clar delimitate 
pentru fundamentarea ştiinţifică riguroasă a noului domeniu al ‘metaforologiei’. 
Elaborarea teoretică unitară şi coerentă a cadrului disciplinar al acestui demers 
ştiinţific, precum şi dezvoltarea sistematică a cercetărilor în acest cadru poate 
constitui o direcţie de dezvoltare fecundă nu numai pentru lingvistica integrală, ci 
şi pentru destinul viitor al „abordării antropologice” în metaforologie44. Concepţia 
savantului român şi a „Şcolii” sale se va putea dovedi, în acest fel, drept una dintre 
cele mai importante contribuţii ale epocii contemporane la reconstrucţia unitară a 
ştiinţelor culturii. 

  
 

BIBLIOGRAFIE 
 

Albrecht, 1997 = J. Albrecht, Fünf Thesen zur „kognitiven Semantik”, în U. Hoinkes/ W. 
Dietrich (hrsg.), Kaleidoskop der lexikalischen Semantik, Tübingen, Gunter Narr Verlag, p. 19-30. 

Ankersmit & Mooij, 1993 = F. R. Ankersmit & J. Mooij (eds.), Knowledge and Language, 
Volume III. Metaphor and Knowledge, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers. 

Bernardo, 1995 = J. M. Bernardo, La construcción de la lingüística. Un debate 
epistemológico, Valencia, Universitat de Valencia, 1995. 

 Borcilă, 1980 = M. Borcilă, Noi orizonturi în poetica americană, în Borcilă, McLain, 1980, 
p. 3-100. 

 Borcilă, 1988/1996 = M. Borcilă, Eugenio Coseriu şi orizonturile lingvisticii, în „Revista de 
lingvistică şi ştiinţă literară”, 1996, nr. 5, p. 42-54. 

Borcilă, 1997a = M. Borcilă, Între Blaga şi Coşeriu. De la metaforica limbajului la o poetică a 
culturii,în „Revista de filosofie”, XLIV, nr. 1-2, p. 147-163. 

Borcilă, 1997b = M. Borcilă, The Metaphoric Model in Poetic Texts, în Szöveg es stilus. Text 
şi stil. Text and Style, Cluj, Presa Universitară, p. 97-104.  

Borcilă, 1977c = M. Borcilă, Marele lanţ al fiinţei.O problemă de principiu în poetica 
antropologică, în „Limbă şi literatură”, vol. II, p. 13-20.  

Borcilă, 2001a = M. Borcilă, Eugeniu Coşeriu şi bazele ştiinţelor culturii, în „Revista de 
lingvistică şi ştiinţă literară”, nr. 184-198, p. 37-47. 

Borcilă, 2001b = M. Borcilă, Început de drum în studiile integraliste, în StUBB, Philologia, 
XLVI, nr. 4, p.  3-14. 

Borcilă, 2001c = M. Borcilă, A Cognitive Challenge to Mythopoetics, în Un hermeneut 
modern. In honorem Michaelis Nasta, ed. E. Popescu şi V. Rus, Cluj, Clusium, p.  97-103. 

Borcilă, 2002 = M. Borcilă, Eugeniu Coşeriu, fondator al lingvisticii ca ştiinţă a culturii, în 
Un lingvist pentru secolul XXI, Chişinău, Ştiinţa, p. 31-48 

                                                           
44 Pentru stadiul actual al lingvisticii integrale, pe plan internaţional, vezi Tămâianu-Morita, 

2002. În privinţa metaforologiei, trebuie menţionat că E. Coşeriu a recunoscut, cu diverse prilejuri 
(între care şi cel consemnat de Lazăr, 1996, p. 6), importanţa dezvoltării concepţiei sale în această 
direcţie, precum şi caracterul „foarte adecvat” al corelării cu teoria blagiană a culturii, propuse de 
autorul textului de faţă (vezi supra, nota 2). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

75 

Borcilă, McLain, 1980 = M. Borcilă, R. Mc Lain, Poetica americană. Orientări actuale, Cluj, 
Dacia. 

Borcilă, Vlad, 1994 = M. Borcilă, C. Vlad, Profesorul Eugeniu Coşeriu despre situaţia actuală 
a lingvisticii, în „Tribuna”, nr. 11-12, p. 3. 

Bühler, 1933/1990 = K. Bühler, Theory of Language. The Representational Function of 
Language, Amsterdam, Philadephia, University Press. 

Cassirer, 1925/1952 = E. Cassirer, Language and Myth. Translated by S.K.Langer, New York, 
Dover Publications. 

Cassirer, 1942/1978 = E. Cassirer, Symbol, Myth and Culture. Edited by D. P. Verene, New 
Haven, London, Yale University Press. 

Ching, Haley & Lunsford, 1980 = M. K. L. Ching, M. C. Haley, R. F. Lunsford, Linguistic 
Perspectives on Literature, London, Boston and Henley, Routledge & Kegan Paul. 

Chomsky, 1980 = N. Chomsky, Rules and Representations, New York, Columbia University 
Press. 

Chomsky, 1986 = N. Chomsky, Knowledge of Language: Its Nature, Origin and Use, New 
York, Praeger. 

Chomsky, 2000 = N. Chomsky, New Horizons in the Study of Language and Mind, 
Cambridge, University Press. 

Coseriu, 1952a = E. Coşeriu, Creaţia metaforică în limbaj. Traducere de Eugenia Bojoga, în 
„Revista de lingvistică şi ştiinţă literară”, nr. 184-198, 1999 – 2001, p. 8-26. 

Coseriu, 1952b = E. Coşeriu, Sistema, norma y habla, Montevideo, 1952, în Coşeriu, 
1962/1967, p. 11-114. 

Coseriu, 1953 = E. Coşeriu, Estilistica y estilisticas, în Coşeriu, 1977a, p. 210-214 
Coseriu, 1955 = E. Coşeriu, Determinación y entorno, în Coşeriu, 1962/1967, p. 282-325. 
Coseriu, 1958 = E. Coşeriu, Sincronie, diacronie şi istorie. Problema schimbării lingvistice, 

trad. N. Saramandu, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 1997. 
Coseriu, 1962/1967 = E. Coşeriu, Teoría del lenguaje y lingüística general, Madrid, Gredos. 
Coseriu, 1967/1977 = E. Coşeriu, Las solidaridades lexicas, în Coşeriu, 1977b, p. 143-161. 
Coseriu, 1969 = E. Coşeriu, Die Geschichte der Sprachphilosophie von der Antike bis zur 

Gegenwart. Eine Übersicht (Teil I: Von der Antike bis Leibniz), Tübingen, Gunter Narr u. Rudolf 
Windisch. 

Coseriu, 1970 = E. Coşeriu, Einführung in die transformationelle Grammatik, G. Narr, R. 
Windisch (Hrsg.), Tübingen. 

Coseriu, 1972 = E. Coşeriu, Die Geschichte der Sprachphilosophie von der Antike bis zur 
Gegenwart. Eine Übersicht, Teil II: Von Leibniz bis Rousseau, G. Narr (hrsg.), Tübingen. 

Coseriu, 1975 = E. Coşeriu, Leistung und Grenzen der transformationellen Grammatik, 
Tübingen, Gunter Narr. 

Coseriu, 1977a = E. Coşeriu, El hombre y su lenguaje. Estudios de teoría y metodología 
lingüística, Madrid, Gredos. 

Coseriu, 1977b = E. Coşeriu, Principios de semántica estructural, Madrid, Gredos. 
Coseriu, 1978 = E. Coşeriu, Grammatica semantica, universales, Estudios de lingüística 

funcional, Madrid, Gredos. 
Coseriu, 1980/1997 = E. Coseriu, Linguistica del testo. Introduzione a una ermeneutica del 

senso, Roma, La Nuovo Italia Scientifica. 
Coşeriu, 1981/2000 = E. Coşeriu, Lecţii de lingvistică generală. Traducere de Eugenia Bojoga, 

Chişinău, Arc. 
Coseriu, 1985 = E. Coşeriu, Linguistic Competence: What is it Really?, în „The Modern 

Language Review”, 80, p. XXV-XXIX.  
Coseriu, 1988/1992 = E. Coşeriu, Competencia lingüística. Elementos de la teoría del hablar, 

Madrid, Gredos, 1992. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



MIRCEA  BORCILĂ 
 

 

 

76 

Coseriu, 1990 = E. Coşeriu, Semantica estructural y semantica cognitiva, în „Jornadas de 
Filologia”, Barcelona, p. 239-282. 

Coşeriu, 1992 = E. Coşeriu, Principiile lingvisticii ca ştiinţă a culturii, în „Studia”, XXXVII, 
nr. 1 – 2, p. 5-12. 

Coseriu, 1994 = E. Coşeriu, Wilhelm von Humboldt. Die deutsche Sprachphilosophie von 
Herder bis Humboldt, Teil III, Tübingen, Ch. Dern, U. Maier u. H. Weber.  

Coseriu, 1995 = E. Coşeriu, Von den „universali fantastici”, în J.Trabant (hrsg.), Vico und die 
Zeichen. Vico e i segni, Tübingen, p. 73-80. 

Danto, 1993 = A. C. Danto, Metaphor and Cognition, în Ankersmit & Mooij, 1993, p. 21-36. 
Dirven & Paprotté, 1985 = R. Dirven, W. Paprotté, Introduction, în Paprotté & Dirven (ed.), 

1985, p. 7-19. 
Durafour, 2002 = J-P. Durafour, Epistémologue, philosophe du language et linguiste. La 

sémantique génétique: une nouvelle pousse de la pensée cosérienne, în Murguía (ed.), 2002, p.33-70. 
Ezawa, 1985 = K. Ezawa, Sprachsystem und Sprechnorm. Studien zur Coseriuschen 

Sprachnormtheorie, Tübingen, Niemeyer. 
Feder Kittay, 1978 = E. Feder Kittay, Metaphor. Its Cognitive Force and Linguistic Structure, 

Oxford, Clarendon Press. 
Fernandez, 1991 = J. W. Fernandez, Beyond Metaphor: The Theory of Tropes in 

Anthropology, Stanford, Stanford University Press. 
Friedrich, 1979 = P. Friedrich, Language, Context, and the Imagination, ed. Anwar S. Dil, 

Stanford, California, Stanford University Press. 
Gibbs, 1994 = R. J. Gibbs, The Poetics of Mind. Figurative Thought, Language and 

Understanding, Cambridge, University Press. 
Gibbs & Steen, 1999 = R. W. Gibs Jr., G. Steen, Metaphor in Cognitive Linguistics. Selected 

Papers from the Fifth International Cognitive Linguistics Conference, Amsterdam/Philadelphia, John 
Benjamins. 

Grady, 1999 = J. Grady, A Typology of Motivation for Conceptual Metaphor: Correlation and 
Resemblance, in Gibbs & Steen (eds.), 1999, p. 79-100. 

Haley, 1990 = M. C. Haley, The Semeiosis of Poetic Metaphor, Bloomington and Indianapolis, 
Indiana University Press. 

Haskell, 1987 = R. E. Haskell (ed.), Cognition and Symbolic Structures: The Psychology of 
Metaphoric Transformation, Norwood, New Jersey, Ablex Publishing Corporation. 

Honeck & Hoffman, 1980 = R. P. Honeck & R. R. Hoffman (eds.), Cognition and Figurative 
Language, Hillsdale, New Jersey, Lawrence Erlbaum Associates. 

Humboldt, 1835/1998 = W. von Humboldt, Über die Verschiedenheit des menschlichen 
Sprachbaues und ihren Einfluß auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, hrsg. D. Di 
Cesare, Paderborn, München, Wien, Zürich, Ferdinand Schöningh. 

Kabatek, 2000 = J. Kabatek, Einheitlichkeit der Bedeutung, Designat und Integrale Linguistik, 
in B. Staib (hrsg.), Linguistica romanica et indiana. Festschrift für Wolf Dietrich zum 60. Geburtstag, 
Tübingen, Gunter Narr. 

Kabatek, Murguía, 1997 = J. Kabatek, A. Murguía, „Die Sachen sagen, wie sie sind…”. 
Eugenio Coseriu im Gespräch, Tübingen, Gunter Narr Verlag. 

Katz, Cacciari, Gibbs, Turner, 1998 = A. Katz, C. Cacciari, R. W. Gibbs Jr., M. Turner, 
Figurative Language and Thought, Oxford, Oxford University Press. 

Kockelmans, 1987 = J. J. Kockelmans, Foreword, în Haskell, 1987, p. V-XII. 
Lakoff, 1987 = G. Lakoff, Women, Fire and Dangerous Things. What Categories Reveal about 

the Mind, Chicago and London, The University of Chicago Press. 
Lakoff & Johnson, 1980 = G. Lakoff, & M. Johnson, Metaphors we live by, Chicago and 

London, The University of Chicago Press. 
Lakoff & Johnson, 1999 = G. Lakoff & M. Johnson, Philosophy in the Flesh. The Embodied 

Mind and Its Challenge to Western Thought, New York, Basic Books. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei



LINGVISTICA  INTEGRALĂ  ŞI  FUNDAMENTELE  METAFOROLOGIEI 
 

 

 

77 

Lakoff & Turner, 1989 = G. Lakoff & M. Turner, More Than Cool Reason. A Field Guide to 
Poetic Metaphor, Chicago and London, The University of Chicago Press. 

Laplace, 1994 = C. Laplace, Théorie du language et théorie de la traduction: les concept-clefs 
de trois auteurs…, Paris, Didier.  

Lazăr, 1996 = L. Lazăr, Fiinţă şi limbaj. Interviu cu Eugenio Coşeriu, în „Echinox”, XXVIII, 
nr. 10-11-12, p. 3-6. 

Levin, 1988 = S. R. Levin, Metaphoric Worlds. Conceptions of a Romantic Nature, New 
Haven and London, Yale University Press. 

Lyons, 1977 = J. Lyons, Semantics, Volume I-II, Cambridge, Cambridge University Press. 
Molino, 1979 = J. Molino, Anthropologie et métaphore, în „Langages”, 54, p. 103-125. 
Molino, Soublin, Tamine, 1979 = J. Molino, F. Soublin, J. Tamine, Problèmes de la 

métaphore, în „Langages”, 54, p. 5-40. 
Murguía, 2002 = A. Murguía, Sprache und Welt. Festgabe für Eugenio Coseriu zum 80. 

Geburtstag, Tübingen, Gunter Narr Verlag. 
Ortony, 1979 = A. Ortony (ed.), Metaphor and Thought, Cambridge, Cambridge University 

Press. 
Paprotté & Dirven (ed.), 1985 = W. Paprotté & R. Dirven (eds.), The Ubiquity of Metaphor. 

Metaphor in Language and Thought, Amsterdam, Philadelphia, John Benjamins Publishing 
Company. 

Radman, 1995 = Z. Radman, From a Metaphorical Point of View. A Multidisciplinary 
Approach to the Cognitive Content of Metaphor, Berlin-New York, Walter de Gruyter. 

Radman, 1997 = Z. Radman, Metaphors: Figures of the Mind, Dordrecht, Boston, London, 
Kluwer Academic Publishers. 

Rastier, 1993 = F. Rastier, La Sémantique cognitive. Eléments d’histoire et d’épistémologie, în 
„Histoire Epistémologie Langage”, 15/I, p. 153-187. 

Ricoeur, 1975/1984 = P. Ricoeur, Metafora vie, trad. Irina Mavrodin, Bucureşti, Univers. 
Sampson, 1980 = G. Sampson, Making sense, Oxford, New York, Toronto, Melbourne, 

Oxford University Press. 
Saussure, 1916/1998 = F. de Saussure, Curs de lingvistică generală, trad. I. I. Tarabac, Iaşi, 

Polirom. 
Searle, 1998 = J. R. Searle, Mind, Language and Society. Philosophy in the real World, New 

York, Basic Books 
Silva, 1980 = V. M. de Aguíar E. Silva, Competencia lingüística y competencia literaria, 

Madrid, Gredos. 
Steen, 1994 = G. Steen, Understanding Metaphor in Literature. An Empirical Approach, 

London and New York, Longman. 
Stern, 2000 = J. Stern, Metaphor in Context, Cambridge, Massachusetts, London, England, 

Bradford Book, The MIT Press. 
Tămâianu, 2001 = Emma Tămâianu, Fundamentele tipologiei textuale. O abordare în lumina 

lingvisticii integrale, Cluj, Clusium. 
Tămâianu-Morita, 2002 = Emma Tămâianu-Morita, Integralismul în lingvistica japoneză, 

Cluj, Clusium. 
Vilarnovo, 1993 = A. Vilarnovo Caamaño, Lógica y lenguaje en E. Coseriu, Madrid, Gredos. 
Weber, 1988/1992 = H. Weber, Prologo del editor, în Coşeriu, 1988/1992, p. 5-10 
Zagaevschi, 2001 = L. Zagaevschi, Despre statutul metaforei ca funcţie textuală în lingvistica 

textului, în StUBB, Philologia, XLVI, nr. 4, p. 76-88. 
Zavala, 1982 = V. Sánchez de Zavala, Funcionalismo estructural y generativismo: 

aportaciones a un capitulo de la historia de la lingüística, Madrid, Alianza. 
 

Universitatea „Babeş-Bolyai” 
Facultatea de Litere 

Cluj-Napoca, str. Horea, 31 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 10:07:27 UTC)
BDD-A1827 © 2002-2003 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

