
DACOROMANIA, serie nouă, XI–XII, 2006–2007, Cluj-Napoca, p. 263-279 

 
 

ROXANA  MUNTEANU 
 
 

RECURENŢE  ALE  DRUMULUI  ÎN ROMANUL 
DRUMUL  LA  ZID  DE  NICOLAE  BREBAN 

 
 

0. Premise 
Bogăţia metaforică debordantă a textelor brebaniene este în mod deosebit 

ilustrată prin „megametafora”1 „drumul la zid”, din romanul cu acelaşi titlu de 
Nicolae Breban. Lucrarea de faţă are în vedere analiza diferitelor funcţii textuale pe 
care le îndeplineşte această metaforă în sensul demersului deschis de Lolita 
Zagaevschi-Cornelius. Înscriindu-se într-o perspectivă integralistă, cercetătoarea 
face o primă distincţie a funcţiilor textuale ale metaforei2: (A) metafora 
„punctuală”, având o funcţie textuală „constitutivă” şi (B) metafora ca procedeu 
textual configurativ, situată la niveluri superioare, cu funcţie textuală 
„articulatorie”. Fiecare categorie se subdivide în două. Avem astfel: (A1) la nivel 
„local”, „de suprafaţă” şi (A2) la un nivel mai „de adâncime” al sensului textual, 
constituindu-se în noduri semantice „puternice” care generează câmpurile 
referenţiale. Această ultimă funcţie este îndeplinită prin metafora trans-
semnificaţională3. În a doua categorie avem: (B1) metafora „configurală”, care 
operează cu segmente de text, şi (B2) „strategiile semantic-textuale metaforice”, 
care au în vedere structuri complexe de sens, între care stabilesc o anumită 
dinamică metaforică. Precum A2, şi B2 se alcătuieşte după modelul metaforei 
transsemnificaţionale, proiectat însă la nivel macrotextual. Acesta se realizează în 
trei momente sau strategii semantice: în strategia diaforică se instituie două 
câmpuri referenţiale (CRI şi CRII), aflate în opoziţie; strategia endoforică 
încearcă ocolirea tensiunii generate anterior, iar strategia epiforică rezolvă această 
tensiune reecuând CRI şi CRII prin proiecţia unui CRIII4. 

Sintagma drumul la zid evocă bine cunoscuta metaforă din planul vorbirii 
„drumul vieţii” –, fiind, de asemenea, unul dintre termenii încărcaţi „cu sarcină 
                                                 

1 Werth 1999, p. 318: „it is the accumulation of different metaphors clustering around a single 
broad frame which gives this text its incredible power”. 

2 Zagaevschi-Cornelius 2005, în special p. 165-176. 
3 Metafora trans-semnificaţională sau translingvistică reprezintă corelatul integralist al 

metaforei revelatoare blagiene. Vezi, de exemplu, Borcilă 1997, p. 151: „teoria «funcţiei revelatoare» 
a metaforei translingvistice poate fi reluată şi consolidată astăzi, pornind de la corelarea ei riguroasă 
cu viziunea integralistă asupra disocierii funcţionale fundamentale între «limbaj» şi «poezie» (în 
accepţiunea cea mai largă)”. 

4 Vezi prezentarea sinoptică a acestor elemente de poeză discursivă, în elaborarea lui Mircea 
Borcilă, la Zagaevschi-Cornelius, op. cit., p. 56. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



ROXANA  MUNTEANU 
 

 

 

264 

mitică”, în termenii lui Blaga. În roman, aceasta apare ca metaforă trans-
semnificaţională, cu funcţie textuală B2. Vom încerca să surprindem prin analiza 
noastră modul în care ea contribuie la articularea sensului întregului text, după 
dinamica metaforică în strategiile diaforic, endoforic şi epiforic, şi, în paralel, să 
urmărim proiecţia ei la nivelul de suprafaţă al textului, concomitent cu sensul creat 
de fiecare dată. 

În mod explicit, la nivel discursiv, această metaforă apare în capitolul IV, 
partea a 4-a (cifra 4 având o declarată dimensiune simbolică), în cadrul 
momentului endoforic, prefigurând lumea unui CR III. Credem însă că pentru 
analiza efectelor de sens (în perspectivă funcţională) este importantă urmărirea 
recurenţelor care se grupează într-o reţea izotopică a drumului5. 

Încercând acest demers, intrăm într-un dificil hăţiş metaforic. Dificultatea se 
datorează stilului specific prozei brebaniene de a construi sensul textual: ca un joc 
debordant, aproape inflaţionist, al metaforelor cu funcţii textuale A1, care se 
grupează în jurul metaforelor A2, adevăratele „noduri semantice” ale textului. 

Metafora apare chiar în titlului romanului şi îi este conferită o deschidere 
interpretativă prin două elemente paratexuale cu importante efecte de sens: subtitlul 
şi mottoul. Subtitlul, „poem epic”, a atras în mod deosebit atenţia criticilor, care au 
pus accentul pe dimensiunea poematică a romanului. Acesta devine o poveste a 
gesturilor esenţiale: „La fel ca Iliada şi Odiseea, ca Divina Commedia, ea vorbeşte 
despre parcurgerea unui spaţiu magic, despre un itinerariu al Omului, despre 
iniţiere”6. Mottoul intertextual „…e quindi usciammo a riveder le stele” – Dante, 
Infernul –, un ecou metaforic al titlului, activează atât sensul poetic al traseului 
iniţiatic de izbăvire printr-un infern străbătut, cât şi spaţiul marilor „viziuni”, care 
plasează omul în orizontul „misterului”7. 

1. Recurenţe ale drumului în diaforic 
Faptul că această metaforă are funcţie textuală B2 este evident prin exigenţa 

impusă de text de a urmări recurenţele (metaforice) de suprafaţă prin strategiile 
dia-, endo- şi epiforice, şi prin faptul că valorile de sens sunt de fiecare dată 
diferite, în funcţie de aceste momente ale articulării metaforice. În primul capitol se 
configurează o reţea cu trei imagini ale drumului: 

a) Prima ipostază este reprezentată de plimbarea pe care o face Castor, în 
fiecare lună, în ziua de salariu, cu Vezoc. Fără a fi metaforică, această imagine îşi 
                                                 

5 Dintre reţelele care contribuie la articularea sensului textual (Vlad 2003, p. 114-191), analiza 
nostră are în vedere mai ales: reţeaua comunicativă şi configurarea vocalică sau polifonică; reţeaua 
spaţio-temporală şi configuraţia cronotopică; reţeaua evenimenţială şi configurarea narativă; reţeaua 
semică şi configuraţia izotopică; reţeaua figurală şi configuraţia tropică; reţeaua intertexuală, 
metatextuală şi paratextuală sau configurarea adtextuală. 

6 Pecican 1984, p. 6. 
7 Se actualizează aici, ca funcţie evocativă, relaţia semnului cu semne din alte texte, şi anume 

prin „discursul repetat”. Faptul că „citatul” se află în pragul textual, nefiind integrat discursului 
propriu-zis, îi accentuează importanţa, fiind pus în legătură cu sensul global al textului (vezi tipurile 
funcţiilor evocative în Coşeriu 1981/1997, p. 97-131). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



RECURENŢE  ALE  DRUMULUI  ÎN  DRUMUL  LA  ZID  DE  N.  BREBAN 
 

 

 

265 

găseşte importanţa la nivelul global al macroarticulării sensului, reprezentând 
CR I, al vieţii cotidiene, al rutinei. Orice posibilă „călătorie” în acest CR I ar fi un 
simplu „voiaj”, după cum spune reprezentantul şi iniţiatorul acestor plimbări, 
Vezoc: „aş pleca, ... fie şi numai pe un alt continent ... aş voiaja” (p. 144, s.n.), dar 
nu înseamnă o „plecare definitivă” (p. 143), cum spune acelaşi personaj, pentru 
cineva „chemat” (p. 143). 

b) O cu totul altă ipostază a drumului, în opoziţie cu plimbarea anterioară şi 
care se grupează într-un CR II, este deschisă prin dubla existenţă nocturnă, 
misterioasă a lui Castor. Acesta se retrage sâmbătă noaptea în cămăruţa lui, mai 
ales pentru a pregăti o teză secretă din Noul Testament. Astfel, noua imagine a 
drumului se alcătuieşte sub cupola discursului mitic8 şi se converteşte în drumul lui 
Iisus din cele patru evanghelii ale Noului Testament. Nici aici drumul nu se 
constituie într-o metaforă, el pare a fi un simplu element intertextual; nici măcar nu 
este vorba de metafora biblică „Eu sunt calea”. Accentul cade pe elementele 
desfăşurării spaţiale: imperiul şi provincia. Acestea însă, prin recurenţă în alte 
contexte, vor deveni metafore cu funcţii textuale A2. Aici, deocamdată, aceste 
elemente sunt însoţite de lungi detalii descriptive, fără un rol metaforic, menite să 
dea carnaţie, concreteţe unui drum abstract, îndepărtat în timp şi păstrat doar într-o 
carte care îl învoalează şi îl încriptează. Cele patru evanghelii sunt „patru oglinzi 
care însoţesc mersul unui om desculţ” (p. 18), ocultând, într-o aură de taină, figura 
christică („o oglindă prindea un amănunt, un profil, o istorie, alta nu, dar fixa cu 
obsesie, îngroşând deci, un alt aspect”, p. 18). Tot printr-o funcţie textuală A1, 
oglinda devine o legătură vagă şi formală, deocamdată, între Castor cu lumea lui 
modernă şi „acea” lume din discursul mitic: „comportamentul nesigur al lui Castor 
îşi găsea aici, în aceste patru istorii nesigure, un sprijin, un fel de oglindă. Noul 
Testament era prima istorie nesigură de cele ce afirmă şi în acest fel foarte actuală 
cu el însuşi, poate şi cu secolul lui, cu sfârşitul lui de secol” (p. 18). Se realizează 
astfel o primă – aproape timidă – punere în relaţie a celor două „personaje”, sau, 
mai degrabă, a celor două „lumi” (două câmpuri referenţiale opuse): a lui Castor 
şi a lui Iisus. Asocierea lor apare şi ca o mică neatenţie, un incert şi timid joc al 
deicticelor: „iată [...] găsea aici... acolo, [...] echilibrul său” (p. 18). 

În partea a patra a aceluiaşi capitol, naratorul îl „citează” pe Castor „citând” 
un fragment din discursul biblic – o altă ipostază a drumului. Atenţia lui Castor se 
îndreaptă înspre un „pasaj din Evanghelia lui Luca, Cina sau Revelaţia sau Uceni-
cii din Emaus” (p. 36). Sunt conturate două elemente care vor deveni recurenţiale, 
creând anumite efecte de sens: drumeţul care aduce revelaţia şi cina de la sfârşitul 
drumului. Amplele comentarii pe care le face Castor, printr-o exegeză destul de 
liberă, reprezintă o primă apropiere de lumea mitică, deocamdată teoretică, şi, 

                                                 
8 „Temele religioase ţin de patrimoniul mare al culturii europene. Nu există un scriitor 

important în Europa, în ultimele două secole, care să nu se fi hrănit cu aceste teme”, esenţial este însă 
a nu lua „aceste istorii la modul fanatic, ci la modul literar, metafizic, legendar, la modul cultural” 
(Breban 1994, p. 31). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



ROXANA  MUNTEANU 
 

 

 

266 

dintr-o perspectivă mai vastă, acestea reprezintă o necesară distanţare a discursului 
literar-artistic faţă de discursul mitic9. Comentariile personajului sunt redate ca 
discurs indirect liber. Această alegere a modalităţii narative caracterizată prin 
bivocalitate10 are o deosebită importanţă: reprezintă, în primul rând, o intersecţie a 
celor două universuri atât de înstrăinate până acum, şi, în al doilea rând, înseamnă 
crearea unei lumi ficţionale proprii, interioare, independentă de CR I în care 
trăieşte Castor, dar şi de dogmaticul CR II. Abia în acest spaţiu „castoresc” se 
alcătuiesc metaforele profunde, cu funcţii textuale A2, care perspectivează CR II 
spre un CR III al drumului propriu lui Castor. Figura lui Iisus capătă dimensiuni 
metaforice (cu alte sensuri decât cele biblice): „Da-da, foarte probabil un 
provocator, noi astăzi putem desluşi mai bine această figură, gândi funcţionarul, 
cine ştie, poate chiar... El... Celălalt. [...] Sau se simţea atât de apărat de Celălalt, 
de Celălaltul Celuilalt, de El adică, cu a cărui viaţă nehotărâtă, reflectată în patru 
oglinzi, îşi ocupa nopţile de sâmbătă, de Iisus?!” (p. 41); „...El este Răul, scria 
aplecat, funcţionarul [...], el este Răul, nefiinţa, ceea ce este întunecat, el este 
celălalt talger al balanţei, care, e drept, face uneori să urce în cer talgerul opus. El 
este neliniştea, dar... ce este el în viaţa mea, în viaţa celor din jurul meu?! Cine ştie, 
poate este însăşi liniştea, cealaltă linişte, cea întunecată, moartă, sterilă, [...]. Sau el 
este numai o anume moarte, cealaltă moarte” (p. 42). Distanţarea de discursul mitic 
şi crearea unui alt sens, propriu acestui text literar, sunt evidente, încă o dată, în 
seria de termeni „nepotriviţi” sau contradictorii asociaţi figurii lui Iisus: răul, 
nefiinţa, moartea, liniştea – neliniştea. 

c) O a treia ipostază a drumului în acest prim capitol este plimbarea pe care o 
fac studenta Alexandra şi doctorul Ostfeld, prietenul cel mai bun al familiei lui 
Castor. Că acest eveniment are o semnificaţie deosebită se dezvăluie şi în final, în 
rezumarea abisală din momentul epiforic: „Mergând spre casă, dând colţul spre 
Parcul Domeniilor, funcţionarul avu o scurtă dar clară viziune asupra unei plimbări 
întâmplătoare dar teribil de semnificative a celor doi vecini [...]. Era un eveniment 
la care nu va participa – de asta îl vedea cu atâta acurateţe?! – dar care se lipea, 
cumva, de firul esenţial al existenţei, al devenirii sale intime” (p. 769), „era ceva 
teribil de aţâţător, de sufocant, profund interesant, care îl privea” (p. 770). 

Ca element al designatului textual, această plimbare reprezintă o incursiune 
în labirinticul, perifericul Bucureşti11. Doar aici, în acest spaţiu profund uman, cei 
doi găsesc lumina-întuneric a Paştilor, şi nu în biserica a cărei sacralitate a fost 

                                                 
9 Această distanţare pune în evidenţă diferenţa dintre universurile de discurs: al credinţei, care 

este aici redus doar la un context extralingvistic cultural, şi universul fanteziei (al artei), corespunzând 
următoarelor „lumi” sau „domenii de cunoaştere”: (a) lumea credinţei şi (b) lumea libertăţii şi a 
finalităţii (Coseriu 2002). 

10 Vezi Bivocalitatea discursului undirect liber, în Oltean 2006, p. 198-201. 
11 „Aici, în aceste teritorii kitsch pe care cotidianul cel mai frivol cu putinţă îşi risipeşte 

semnele prezenţei sale, personajul kitsch poate să-şi amintească, să atingă adevăratele sale 
«adâncimi». Poate să-şi realizeze fiinţa sa adâncă” (Ungureanu 1985, p. 605). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



RECURENŢE  ALE  DRUMULUI  ÎN  DRUMUL  LA  ZID  DE  N.  BREBAN 
 

 

 

267 

pierdută, al cărei Dumnezeu a murit şi care a ajuns un fel de „vast muzeu de 
paleontologie” (p. 43). În magia nopţii, plimbarea celor doi devine o incursiune în 
„infrareal”, devine o iniţiere într-o altă revelaţie decât cea christică. Discuţia lor şi, 
apoi, dublu învoalat, scrisoarea Alexandrei se centrează în jurul aceloraşi nuclee 
tematice ca studiul lui Castor şi sunt completate, printr-un ciudat magnetism spira-
lat, cu altele: „versantul celălalt”, „cealaltă parte a vieţii”, „dincolo”, „provincia”, 
„imperiul”, „Diavolul”, „fanatismul”, „nebunia”, „isteria”. Observăm aici cum o 
izotopie secundară este generată de aceste „metafore filate”12, un câmp semantic 
care, în economia întregului text, reprezintă CR III şi care, în acest moment, se 
întrezăreşte doar ca aşteptare a personajelor. Mai mult, aceste metafore centrate pe 
„dincolo” îşi vor continua „înfilarea” cu fiecare dintre profeţiile discutate mai jos, 
alcătuind cumva o structură ascunsă, simbolică a lumii. În dimensiunea profundă a 
textului, drumul se prefigurează, metaforic, ca o incursiune „dincolo”, care include, 
dar şi depăşeşte, ca sens, drumul spre moarte – desemnată, în norma vorbirii, prin 
„dincolo”. 

Abia acum imaginea „drumului” devine metaforică, deoarece „imperiul” din 
discursul biblic, Imperiul Roman, dă naştere metaforei „Imperiul uman”, supunând 
unei lecturi metaforice şi provincia, şi drumul: „D-zeu a murit nu înseamnă, neapă-
rat, că Dumnezeu e mort pentru toate veacurile, deloc! El poate va renaşte, cine 
ştie, poate a şi renăscut, undeva, în vreo provincie depărtată, pustie, prăfoasă, 
ridicolă a Imperiului uman, sau chiar aici, la, să zicem, două străzi de noi...” 
(p. 102-103). Multitudinea metaforelor conturează un altfel de drum, atât faţă de 
drumurile „acestei” vieţi – CR I, cât şi faţă de drumul biblic, secătuit de sens şi 
revelaţie, deocamdată „mort” – CR II: este un drum care va deschide, printr-o 
„renaştere”, un CR III. 

Odată cu capitolul II, metafora apare ca drum-destin special, al unui personaj 
chemat, ales, transformat dintr-un antierou asemănător personajului lui Eliade, 
Gavrilescu, într-un erou însingurat. Recurenţele drumului ţin în această parte de 
„măruntele profeţii” care se aglomerează în jurul lui Castor: 

1. Vezoc, personajul cel mai bine „înfipt” în CR I, îi vorbeşte despre o anumită 
plecare: „s-ar putea ca dintre noi toţi dumneata să fii cel care va pleca şi nu eu! [...] 
Dacă vei fi chemat, aşa, din senin, aşa, din plafon (Castor tresări), te va striga: 
Domnule Ionescu, părăseşte totul, tot ce ţi-e drag, lasă totul şi... [...] Nu, nu, 
dumneata, Castor Ionescu, dumneata ne-ai fi preţios, vasul dumitale de ... de ... lut, 
ca să zicem aşa, ne trebuie pentruuu... uleiul nostru. Da, aşa e, ne trebuie o formă, 
deşi dumneata nu eşti decât conţinutul, ha, ha !” (p. 143-144) 
2. Florentina Barbu, bătrâna doamnă care, transformată într-o „halucinaţie” 
(p. 130), într-un „mărunt coşmar” (p. 131), îi vorbeşte lui Castor de o „stare 
specială”, despre „acolo” şi „singurătate”: „Nu, nu, mon ami, timpul dumitale se 

                                                 
12 Fenomenul a fost pus în evidenţă de L. A. Pimentel (1990), unde urmăreşte cum aceste 

metafore filate generează „the second isotopic line” (p. 40). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



ROXANA  MUNTEANU 
 

 

 

268 

apropie, văd asta cu claritate” (p. 131); „Şi... hi, hi, să nu crezi că sunt aleşi, pentru 
cererile astea deosebite, totdeauna, oameni deosebiţi, oamenii aceia excentrici, 
supradotaţi... pas du tout, pas du tout! La nivelul acela nici nu mai există supradotaţi 
şi-apoi... ce înseamnă acolo supradotat?!” (p. 132); „aş fi teribil de curioasă, atunci, 
în acele momente, când... de toute façon, vei fi foarte singur, cu adevărat singur, 
cum ai să te... descurci, cum ai să faci faţă?” (p. 132). 
3. Neli, soţia excentrică a doctorului Ostfeld, „cu aerele ei de şamană, de 
prezicătoare, de vrăjitoare necesară” (p. 359), completează celelalte profeţii – 
drumul: „...Nu eşti defel la capătul drumului [...] există unele planuri cu dumneata”, 
alegerea: „Dacă eu însămi am simţit tentaţia de a te alege, cineva, cu siguranţă, te va 
alege, dacă nu te-a şi ales de fapt. Nu eşti făcut pentru o viaţă cenuşie, previzibilă, în 
ciuda aparenţelor” (p. 279); singurătatea-tăcere: „lumea se va retrage din jurul tău şi 
murmurul ei va face un cerc mai larg, aproape respectuos. Va fi aproape tăcere” 
(p. 286)13 – şi pune în evidenţă mai ales natura străină, neomenească, a experienţei 
lui Castor, provocând spaimă: „te-aş compătimi dacă nu mi-ar fi frică” (p. 284); „E 
un fel de gol negru, dar... asta nu e nimic, e un fel de altceva, e un fel de urlet în altă 
lume” (p. 285). Această imagine a unui peisaj inuman este de asemenea recurentă şi 
semnificativă. 
4. Cea de-a treia profeteasă, ciudata boală care se instalează în el, se construieşte tot 
prin imagini spaţiale. În primul rând este numită „doamna din colonii”, ceea ce 
sugerează exoticul, necunoscutul, îndepărtatul14. În al doilea rând, este o doamnă a 
„periferiei”: „doamna din colonii părea că se depărtase, sau se ghemuise foarte bine 
în viscerele sau la capătul, la periferia vreunui membru (în provincia imperiului său, 
cum spunea el nimănui, cum şoptea el ţestoasei sale)” (p. 161). 

Ne oprim asupra acestor două elemente spaţiale cheie antrenate de metafora 
drumului: imperiul şi periferia (provincia), care, reiterându-se în diferite ipostaze, 
primesc funcţii textuale diferite. Ele sunt, în primul rând, nonmetaforice, 
desemnând, pur şi simplu, traseul călătoriei lui Iisus. În al doilea rând, ca metafore, 
par a avea funcţie textuală A1, plasticizând doar zonele centrale sau periferice ale 
corpului uman (aproape desfăşurând metafore din norma vorbirii). Totuşi, ele ar 
putea fi elementele comune care unesc, în ceea ce Ricardou numeşte „metaforă 
ordinală”, celulele spaţio-temporale diferite15, având astfel un rol important în 
crearea sensului global. Exemplificând, întâlnim astfel cei doi termeni-pereche în 
următoarele situaţii recurenţiale: 

                                                 
13 Singurătatea personajului este o etapă necesară a drumului iniţiatic al oricărui „erou”, pentru 

că, în spatele insignifianţei, personajul se construieşte după „modelul eroic” pus în evidenţă de Sellier 
1970/1990, model care urmează traiectoria arhetipală a naşterii, iniţierii, morţii şi a renaşterii 
apoteotice. 

14 Pentru universul românesc, „colonia” este un „semn” care evocă o întreagă lume 
necunoscută, actualizându-se aici, ca funcţie evocativă, relaţia între „semn” şi „cunoaşterea 
lucrurilor” (vezi supra, nota 6). 

15 „În cazul metaforei ordinale [...], e vorba de întâlnirea a două celule [...] plecând de la unul 
dintre punctele lor comune: unul dintre elementele fiecărei celule afectat de asemănare” (Ricardou 
1978/1988, p. 119). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



RECURENŢE  ALE  DRUMULUI  ÎN  DRUMUL  LA  ZID  DE  N.  BREBAN 
 

 

 

269 

1. ca elemente ale disursului mitic, fiind reprezentări spaţiale ale drumului christic: 
„picioarele cu care răscoliseră pustiul acela umil de la marginea mândrului imperiu” 
(p. 219). 
2. ca metaforă: „El [Dumnezeu] poate va renaşte, cine ştie, poate a şi renăscut, 
undeva, în vreo provincie îndepărtată, pustie, prăfoasă, ridicolă a Imperiului uman” 
(p. 102-103). Aici, ceea ce ar putea fi interpretat ca o concretizare a umanităţii, 
devine, prin paralelism cu discursul biblic, o întreagă umanitate aşteptând o nouă 
întrupare mântuitoare a vieţii. 
3. ca parte a corpului lui Castor în care se instalează boala: „ca un animal mărunt, 
viclean şi tiranic, cuibărit, deocamdată, la periferia, în provincia imperiului...” 
(p. 162). Aşezându-se la „periferie”, „doamna din colonii” „mută” drumul în 
interior, spaţializând personajul, cosmicizându-l16. Astfel, Castor devine „imago-
mundi”, iar corpul lui corespunde imperiului mitic, fiind microcosmosul care 
reflectă macrocosmosul. 
4. în capitolul III, într-o reevaluare a raporturilor lui Castor cu viaţa, acesta se 
situează „periferic” faţă de ea: „fericit că se află într-un fel de echilibru cu ea, cea 
majoră, superbă, făcută din materia zeilor. Locul acela la margine, umil şi viu, voia 
însă să şi-l păstreze” (p. 224). Acest nou sens al periferiei vine să activeze un 
paralelism virtual, între Castor şi drumeţul de la periferie, Iisus. 

Prin urmare, metafora drumului elaborează la nivelul de suprafaţă al textului 
reprezentări spaţiale, de asemenea metaforice, precum provincia, imperiul, peisajul 
(inuman). Acestea atrag, la rândul lor, printr-o contagiune „magnetică”, 
brebaniană, o serie de alte metafore A2, puncte-cheie ale constituirii sensului 
poetic. Avem astfel metafore precum: 

1. Dublul: „Pe cel secund, vechi secund, ce conduce de fapt, pentru că primul, 
căpitanul, e atât de adeseori absent, pe Castor ce devine, nesimţit, uleios, indecis, 
evident, Pollux, fratele său, pe cel din culise, din periferia oraşului, din provincie, 
provincialul Castor ce visează de-o viaţă să se exileze în metropolă. Da, pe el l-aş fi 
imitat atunci dacă m-aş fi autoimitat!” (p. 283-284). Aici şi numele devine un 
simbonim17 sugerând dualitatea. 
2. Amfitrionul18: „ea, ciudata, fin agresiva doamnă din colonii, se aciuase, închiriase 
cu un zâmbet timid şi tenace o parte din trupul său” (p. 174), „Castor devenise 
amfitrion” (p. 429). 

                                                 
16 Constatăm aici un demers invers decât cel pus în evidenţă de cognitivişti: nu o proiecţie a 

corporalului în afară, ci o spaţializare a corpului. 
17 Mariana Istrate (în Istrate 2000) studiază anumite aspecte ale onomasticii literare, observând 

că „numele propriu se comportă ca un simbol poetic (literar), iar nu ca unul convenţional şi are ca 
principală caracteristică unicitatea, fapt care îl face dependent de context” (p. 11). Astfel, numele 
propriu devine „simbonim”. 

18 În interpretarea Laurei Pavel, „amfitrionatul” are o importanţă deosebită, reprezentând „o 
strategie abisală de poetică a romanului” (Pavel 1997, p. 77), care vizează, mai ales, căutarea/captarea 
în dimensiunea umană a „supraumanului” (Zeul, Regele). Am putea avansa ideea că „amfitrionatul” 
(omul care devine zeu) este o (posibilă) metaforă cu funcţie textuală B2, dar la nivelul întregii Opere 
brebaniene (Operă în sens coşerian). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



ROXANA  MUNTEANU 
 

 

 

270 

3. Vasul de lut: „Nu, nu, dumneata, Castor Ionescu, dumneata ne-ai fi preţios, vasul 
dumitale de... de... lut, ca să zicem aş, ne trebuie pentruuu... uleiul nostru. Da, aşa e, 
ne trebuie o formă, deşi dumneata nu eşti decât conţinutul, ha, ha !” (p. 143-144). 

Reiterările în contexte diferite verticalizează sensul, prin corespondenţe 
„celulare”, alveolare, creându-se astfel un „spaţiu metaforic”, corespondent 
prefigurării unui CR III. Dificultatea urmăririi traseelor metaforice la Breban se 
datorează tocmai acestor reiterări care creează funcţii textuale diferite. Vom 
prezenta aici alte două exemple. 

Primul este o amplă descriere metaforică a râsului lui Castor. Fragmentul, în 
pofida prezenţei metaforei centrale „drumul său în cerc”, nu-şi depăşeşte dimen-
siunea semantică „plasticizantă”, având, ca funcţie textuală A1, mai puţină relevan-
ţă în construirea sensului: „Râsul său ca o apă subţire, ce-i submina şi întovărăşa 
aproape orice gând, orice frază măruntă, orice reflex, ca o oglindă veşnic prezentă, 
fidelă şi purgatoare, un reazăm, oricum, un tovarăş în lungul, monotonul mers, în 
călătoria sa calmă, senină, traversată de razele oblice, subţiri şi vii, ale râsului său. 
Drumul său în cerc” (p. 115). 

Un al doilea exemplu ales este mai complex, desfăşurându-se în jurul 
metaforei spaţiale a unui continent (care va fi citit în zona semantică a imperiului). 
Prima parte este un fragment dintr-un articol scris de Castor pe „ţestoasă” şi citat 
de narator: „[...] dacă ne apropiem de cercetarea energiei psihice, şi a consumului 
ei, intrăm, trebuie s-o recunoaştem, într-un teritoriu nu numai aproape virgin, dar şi 
enorm. Numai gândul la acest nou continent poate să ne umple de frică şi de 
respect religios. Mă refer la un respect de tipul pe care-l au indigenii, triburile care 
trăiesc în pădurile virgine ale Americii de Sud, ce trăiesc înconjuraţi din toate 
părţile de o natură atotputernică şi violentă, genială în fantezia sa de a inventa 
forme, animale şi zgomote” (p. 329). Fragmentul continuă cu cuvintele naratorului: 
„Gândul numai la acest continent al cheltuielii psihice îl umplea pe Castor de frică, 
de groază, de frică superstiţioasă, sălbatică, semănând acelor sălbatici afundaţi în 
natura virgină şi care încearcă, disperat, să intre în contact cu zeii probabili, 
răzbunători şi tutelari” (p. 329-330). Aici, o metaforă din norma vorbirii – precum 
„teritoriu” pentru o nouă zonă de cunoaştere, de experienţă – devine o metaforă 
A1: continent care... şi care..., prin extrema carnaţie pe care o primeşte. În fine, în 
ultima parte a fragmentului citat, detaliile ţin de zona mitică şi sacră a naturii 
primordiale, a zeilor, şi deschid metafora spre profunzimile de sens A2. 

2. Recurenţe ale drumului în endoforic 
Drumul se configurează în primul rând din interior19, deschis parcă de o forţă 

străină: „Castor stătea pe scăunelul lui, cu capul puţin aplecat pe umăr, de parcă ar 
fi vrut să asculte ce se petrecea în el, ce se «ordona» în el. Îşi era astfel supus lui 
                                                 

19 „[...] accentul cade mai mult pe traseul interior al redefinirii personajului, lumea exterioară 
reverberându-se în pagină abia în măsura în care protagonistul însuşi îi prelucrează datele” (Pecican 
2004, p. 217). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



RECURENŢE  ALE  DRUMULUI  ÎN  DRUMUL  LA  ZID  DE  N.  BREBAN 
 

 

 

271 

însuşi şi, fără să ştie, începea în felul acesta un lung drum” (p. 133) şi primeşte, 
pentru prima dată, o formă concretă: „plecarea lui Castor de acasă” (p. 334). 
Aceasta are sensul părăsirii cotidianului20, a lumii specifice pentru CR I. Castor se 
mută de fapt într-o cămăruţă cu o triplă semnificaţie: 

Este semnul schimbării unui întreg context referenţial: „Acolo devenise acum 
dincolo” (p. 347); 

Reprezintă doar începutul, sau o primă fază a unei călătorii necunoscute: 
„domiciliul ... era tranzitoriu, un loc de trecere, un fel de peron, o rampă, aproape 
un culoar” (p. 346); şi, în sfârşit: 

Înstrăinarea, exoticul: „Trăia în exoticul pur, cum spunea, cu bună dispoziţie, 
adică în cea mai străină încăpere posibilă, ce nu aducea cu ea nimic din aerul şi 
însemnele de dincolo” (p. 357). 

Metaforic însă, această plecare este de fapt o „cădere” (p. 360), în „sens 
invers” (p. 361), din viaţă. 

În capitolul patru apare elementul esenţial, zidul. El este, în primul rând, un 
element al designatului textual, decor al noului topos: „Iată, el privea pe geam 
într-o stradă inexistentă şi respira albul mat al zidului din faţă” (p. 362), privea 
„spre peretele din faţa patului, albul acela mat îl liniştea” (p. 362) etc. Închizându-l 
pe Castor în afara unei lumi, izolându-l, zidul are şi funcţia unei ferestre magice 
deschise spre o altfel de lume. În timp ce pentru Florica, personaj al CR I, acesta 
rămâne doar element al decorului („ce-ai putut vedea, zidul acesta monoton, 
respingător, crăpat ... sărmanul de tine!”, p. 415), pentru Castor devine tot mai mult 
punct de reper, îi devine prieten, îi dă un nume: „«E bine că ea [primăvara, asociată 
isteriei] ajunge la mine îndulcită, reflectată de zidul acesta, prietenul meu, Ibis» 
(Ibis era numele zidului)” (p. 399). 

Transfigurarea metaforică însă se va realiza după ce, în viziunea lui Castor, 
cămăruţa lui se identifică cu tronul regal, „văzut” în timpul incendiului. Acum el 
însuşi devine „un tânăr rege” (p. 411), iar lumea lui devine „singurătate regală” 
(p. 410). În fragmentul pe care îl vom reda aici în întregime, metafora aflată la cel 
mai profund nivel al articulării sensului, de unde „regizează” macroarticularea, 
apare proiectată la nivelul de suprafaţă al textului ca un botez instituind o altă 
ordine a lucrurilor, care ţine de o „fatalitate a numelor, a denumirii” (p. 412): 

„Uneori colinda ore întregi de-a lungul pereţilor, ca un beduin tânăr ce pipăie 
incredul cu degetele, cu oasele degetelor zidul alb, îngust, neregulat, scund, cel ce 
simbolizează oaza, ţinta sa, ţelul său, mai mult sau mai puţin pasager. Un fel de 
incredulitate a mâinilor, a degetelor, uneori mâinile tremurânde pot fi ajutate cu 
nările, zidul, varul alb poate fi mirosit sau poate fi privit, flămând foarte de aproape, 
şi atunci zidul vechi, sfărâmicios, se umfla şi îşi arăta, vanitos, porii, ca o piele de 
om, ce se transformă într-un obstacol, o piele ce poţi s-o apropii sau s-o depărtezi de 

                                                 
20 Ciocârlie 1995, p. 239. Personajul urmează o pedagogie a deşertului prin care îşi descoperă 

sinele: „După Comte-Sponville, pedagogia deşertului începe prin despărţirea de Dumnezeu, de 
prieteni, de iubită, continuă cu descoperirea morţii şi sfârşeşte prin revelarea sinelui” (ibidem, p. 244). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



ROXANA  MUNTEANU 
 

 

 

272 

ochii umflaţi. Călătorea prudent, ca un fel de orb tânăr, cu mâinile sensibilizate pe 
zidurile înguste ale oazei sale, şi deveni conştient că aceste ziduri fuseseră un scop. 
Iată, devenise un om al munţilor, scopul său era, se arătase a fi un obstacol. Nu 
marea, spre care umblă atâtea caravane umane, atâtea bărci legănătoare în pustiu, ci 
muntele era, deci fusese dintotdeauna, scopul său, muntele, zidul. Era deci, încă o 
dată, un beduin, un rătăcitor, un om liber, mândru, singuratic, ce-şi atingea, din când 
în când, după un greu urcuş, zidurile sale albe, de var sfărâmicios. Zidurile astea îl 
aşteptaseră, indubitabil, îi dovediseră fidelitate, iar el, despre el putea spune, pur şi 
simplu, că avusese noroc, noroc să ajungă până la ele, să le atingă cu degete ce, 
nevăzut, se prosternau mereu, genuflexau mărunt şi rapid, pipăind zgrunţuroasa şi 
calda, alba materie perisabilă ce se răspândea în nori uşori, invizibili, în văzduhul 
apropiat. Îşi iubea zidul, făcuse un drum destul de lung până la el, de aceea îl şi 
boteză spontan, în timp ce-l atingea visător, tremurând, neîncrezător: drumul la zid. 
Un zid ce purta numele unui drum, deşi el însuşi nu-şi putea explica cu precizie 
acest nume, dar el era destul de naiv, de încrezător ca să boteze lucrurile cu nume ce 
nu-i erau nici lui totdeauna clare, exacte, există o fatalitate a numelor, a denumirii, 
gândi el” (p. 411-412).  

Se instituie aici o serie de echivalenţe metaforice, contradictorii – zidul este 
oaza, muntele, ţelul, obstacolul, drumul – în care se identifică abstractul şi 
concretul, verticalul şi orizontalul, dinamicul şi staticul, drumul şi scopul, obsta-
colul şi scopul21. Semnificaţia „închiderii” pe care o avea zidul este suspendată 
printr-o „deschidere” a acestor metafore într-un orizont simbolic-mitic. Într-o 
atmosferă exotică, adică străină, nefirească, oaza şi muntele evocă22 situaţii 
exemplare de pelerinaj în locuri sacre. Prin opoziţia instituită de conjuncţia 
adversativă ci: „nu marea [...], ci muntele”, drumul lui Castor se desprinde de 
celelalte „drumuri ale vieţii” şi se singularizează într-un drum propriu. Descrierea 
este extrem de concretă, cu o serie de detalii ce ţin de cel mai concret simţ, cel 
tactil. Fragmentul devine o ilustrare a modului în care Nicolae Breban concepe 
metafora pornind de la tipul de proză a lui Thomas Mann sau W. Faulkner, unde 
„nu se află un «comentariu raţional-intelectual», ci unul de tip analogic, adică 
apariţia unei metafore specifice, nouă, în care elementul secund al metaforei devine 
cel principal, iar realul – primul element al ei – divine secund, un suport care se 
încarcă astfel de o floare uriaşă, magnetică, ce inundă adeseori spaţii mari, 
dezechilibrând, în aparenţă, întreaga construcţie”23. 

Metafora drumului la zid se construieşte şi dintr-o altă perspectivă, a unui alt 
personaj, care aparţine în mod exclusiv de CR III. Este vorba despre indianca 
subţire care se aşază într-un colţ al cămăruţei sale şi care este un fel de ipostază 
feminină a morţii. Pentru ea, Castor „devenise, cumva, zidul şi tendinţa ei, viaţa ei, 
drumul ei, drumul la zid, un drum la zid. Pentru un timp se transformase şi ea 
                                                 

21 Această serie de coincidentia oppositorum spulberă schema imagistică propusă de cognitivişti. 
22 Încă o dată se actualizează relaţia între „semn” şi „cunoaşterea lucrurilor”, prin valoarea 

simbolică a locurilor de pelerinaj. 
23 Breban, în Pecican 1994, p. 40. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



RECURENŢE  ALE  DRUMULUI  ÎN  DRUMUL  LA  ZID  DE  N.  BREBAN 
 

 

 

273 

într-un fel de beduin, cel ce caută un zid în pustie, în deşert, o oază, un plan vertical 
de care se agaţă atâtea nume precum: munte, oază, zid. Poate ea însăşi, semănând 
perfect cu el, amfitrionul ei, în aceasta, ea însăşi nu ştiuse prea bine încotro se 
îndreaptă...” (p. 439). Din perspectiva ei, a unei fiinţe de „dincolo”, se realizează o 
nouă identificare între Castor, drumul său şi zid. Şi ea şi-a descoperit scopul: „sco-
pul acesta, omul, zidul, oaza aceea sub formă de zid, de zid viu, clătinător în lupta 
şi slăbiciunea lui” (p. 439). Drumul la zid este o reflectare în oglinda „celeilalte” 
lumi a drumului spre moarte; este drumul invers, al morţii spre Castor, astfel încît 
Zidul devine un loc de întâlnire, „de gradul trei” am putea zice, cu moartea24. În 
acest context, ceea ce ar fi putut apărea ca o simplă metaforă plasticizantă, cu 
funcţie textuală A1, „zidul corpului meu”, devine o metaforă transsemnificaţio-
nală, revelând graniţa dintre viaţă şi moarte: „se mişcă deci, [Ea] înaintează, numai 
că drumul ei, atât cât i-a mai rămas de la colţul ei până la mine, până la zidul 
corpului meu [...]” (p. 440). 

Episodul vizitei lui Grigore şi a doctoriţei Patricia Ionescu are rolul unei 
confruntări între CR I (reprezentat aici de cele două personaje) şi CR III, cel nou 
creat prin metafora drumului la zid. Explicaţia lui Castor subliniază încă o dată 
suspendarea fundalului de semnificaţii şi designaţii, spre exemplu: „Ei bine, pentru 
el, Castor, singuraticul şi luptătorul ce devenise, zidul nu mai era nici obstacol şi 
nici sprijin, ci pur şi simplu, era, devenise, un scop” (p. 454); sau „putea să jure că, 
uite, acest zid, exact acest zid fusese scopul lui, al întregii vieţi” (p. 455). Acest nou 
câmp referenţial va face posibilă ecuarea CR I cu CR II: „ele [zidurile] l-au 
transformat pur şi simplu într-un beduin [CR III], dintr-un cetăţean şi citadin 
oarecare [CR I] într-un om ce umblă, merge într-un pustiu, îşi aminteşte Grigore 
de picioarele acelea desculţe, de care îi vorbise odată, ce păşeau peste un deşert 
îndepărtat [CR II]” (p. 455). 

Gestul definitoriu al endoforicului, prin care se suspendă toate graniţele, 
opoziţiile, este construirea propriului său mormânt. Există şi aici o serie de recuren-
ţe care sugerează identitatea între zid şi mormânt: „Castor se înjugă din nou la 
munca sa de a-şi zidi sfârşitul” (p. 536); „Îi da ocol [mormântului proapăt constru-
it] când încet, ca-ntr-o plimbare, aşa cum înconjuri un zid rotund, fără nici o intra-
re, când grăbit, revenind asupra paşilor, pipăind cu o palmă tremurândă, nesigură, 
varul, marginile cărămizilor, fisurile ce începuseră deja să se mişte, cu timiditate şi 
inteligenţă” (p. 546) „îi va fi dat, chiar şi numai pentru o secundă, pentru un lung 
minut, să-şi supravieţuiască, să-şi vadă dinafară, cu ochii săi de carne şi lichid 
transparent (un fel de alcool), să atingă în mâinile sale bătătorite de mistrie, zgâri-
ate de marginea cărămizilor roşii, mândra creaţie, zidurile, zidul în echilibru” 
(p. 547). Prin urmare, drumul la zid înseamnă şi moarte, înseamnă însă şi depăşirea 
morţii, „postumitate” – ceea ce îi conferă lui Castor o dimensiune zeiască şi  

                                                 
24 Întâlnirea cu moartea reprezintă un punct-limită „unde infinitul minus se întâlneşte cu 

infinitul plus” (Braga 1984, p. 6). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



ROXANA  MUNTEANU 
 

 

 

274 

înseamnă, mai ales, un început al unei noi vieţi: „construcţia nu era exact ceea ce 
visase, exista o abatere infinitezimală [...]. Abaterea de la proiectul iniţial, ideal, era 
semnul vieţii, oricât de ciudat ar fi să vorbim de viaţă într-o asemenea împrejurare” 
(p. 547). O serie de recurenţe ale zidului întâlnim în discursul ludic, oarecum liric 
dar şi absurd25, iniţiat de Castor ca un ceremonial al muncii sale: „Cu palmele voi bate 
uşor varul mormântului. Undeva voi desena o pasăre cât timp totul este încă aproape, 
cald” (p. 536); sau „Acum îmi trec încet palmele pe zid, de sus în jos, ia te uită cum îmi 
trec palmele pe zid. Zidul vorbeşte cu mine, este un fel de a spune” (p. 537). 

Am observat o densitate metaforică extremă legată de această imagine centrală şi 
care, mai ales, acţionează la nivelul întregului text. În termenii lui J. P. Ricardou26, 
aceasta s-ar putea datora unei combinări între metafora configurală externă – în 
care „se pot asocia două celule cu schemă comună”27, adică drumul lui Castor, cu 
drumul lui Iisus, cu drumul beduinului (şi chiar cu drumul indiencei înspre scopul 
ei final Castor-zidul) – şi metafora configurală internă, când „schema se multiplică 
analog în cadrul aceleiaşi celule”28; aici, drumul la zid se multiplică prin drumul la 
oază, munte, mormânt. 

3. Recurenţe ale drumului în epiforic 
Abia în ceea ce îndrăznim să credem că este momentul epiforic al dinamicii 

metaforice, drumul apare ca element propriu-zis narativ, deschizând un „cro-
notop”29 definitoriu pentru dimensiunea epică a textului. Această deplasare în 
spaţiu şi timp (după o încercare de sinucidere) marchează o a două fractură în coe-
renţa personajului, creându-i o altă identitate, prin instituirea unei alte lumi. Ca 
element al designatului textual, drumul devine o călătorie („Era una din acele 
călătorii pitoreşti la care scopul se află pe parcurs sau deloc” – p. 567), o fugă („în 
fuga sau călătoria sa (coborârea din camera sa de sus))” – p. 578), sau, implicit, 
rătăcire (se opreşte întâmplător într-un loc în nord, pleacă pe şosea, înnoptează 
într-o a treia localitate, se stabileşte la o familie, pleacă mai departe etc.). Castor 
devine un „vagabond” (este numit aşa de poliţistul-şef al cartierului), „călător” 
(numit aşa de către preotul Lazar, la curtea căruia se stabileşte). 

Credem însă că şi această ipostază dinamică trebuie citită tot ca o proiecţie 
sau desfăşurare narativă a metaforei. Ea se constituie ca un fel de drum „dinspre” 
zid: „trupul său deschis, epuizat de acea lungă călătorie, care începuse, bineînţeles, 
cu mult înainte de călătoria propriu-zisă, de cu o seară înainte” (p. 571). 

Toposurile sunt simbolice, găsindu-şi relevanţa la un nivel profund al sensului. 
În primul rând, provincia nordică (nordul are valenţe mitice la Nicolae Breban), 

                                                 
25 Dezarticularea enunţării aminteşte de Ionesco: „jocul infantil, burlesc, absurd, glacial şi 

patetic, parabola, acronia există la ambii scriitori” (Buciu 1996, p. 132). 
26 Despre situarea metaforei (ordinale sau configurale) la J. P. Ricardou în zona articulării 

sensului, vezi în Zagaevschi-Cornelius, op. cit., p. 131-132. 
27 Ricardou, op.cit., p. 124. 
28 Ibidem. 
29 Vezi cronotopul drumului în Bahtin 1975/1982. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



RECURENŢE  ALE  DRUMULUI  ÎN  DRUMUL  LA  ZID  DE  N.  BREBAN 
 

 

 

275 

periferia, se constituie paradigmatic cu periferia acelui „orgolios imperiu” al CR 
II. Alte toposuri simbolice sunt muntele, care trimite la muntele-oază-zid, şi curtea 
lui Lazar, care devine un loc al „minunilor” lui Castor, al unei eterne cine. 

Verbele care pot fi grupate în câmpul semantic al deplasării au, de asemenea, 
rezonanţe mitice: a veni înseamnă a aduce, oarecum de dincolo, viaţa: „dumneata 
eşti viaţa, dumneata eşti izvorul. Ţi-am mai spus. Pentru mine, pentru nevoile mele, 
nici nu ştiu dacă nu mi se pare... vreau să zic că dumneata vii dintr-o altă lume, 
poate că...” (p. 612); a pleca şi a urma trimit la figura biblică a învăţătorului urmat 
de ucenici: „dar dacă celălalt se va ridica, peste o zi, peste o săptămână şi va pleca 
de acolo, din curtea aceea, îl va urma ea?!” (p. 718); „dar dacă el s-ar fi ridicat şi ar 
fi plecat, ar fi ieşit din acea curte a lui Lazar şi ar fi plecat cu adevărat, s-ar fi 
depărtat de cartierul acela, de oraşul acela, ceilalţi... l-ar fi urmat?!” (p. 718) şi, ca 
de obicei, exemplele pot continua. Şi poate, în acest context, nu este exclusă o 
anumită interpretare simbolică a coborârii: „coborî undeva, o localitate din nord...” 
(p. 567); sau: „constata cu amabilă uimire că, în fuga sau călătoria sa (coborârea 
din camera sa de sus)” (p. 578), care ar putea fi citită ca o coborâre a Zeului printre 
oameni, o „întoarcere” a lui, pentru a crea viaţă. 

Metaforele prin care este definit „noul” Castor sunt aproape toate reprezentări 
spaţiale ale centralităţii, ale circularităţii, ca o împlinire a drumului: „omul-
creangă” (p. 689), „insulă de viaţă” (p. 695), „astru insignifiant, provizoriu, ce se 
chema Castor” (p. 697), „un centru al energiei” (p. 700), „un fel de om-oglindă” 
(p. 709). 

Scena tipică este aceea a cinei sărbătoreşti30, ca un fel de capăt de drum care 
trimite la alte ipostaze, sacre, ale cinei biblice: din noaptea Paştilor sau de la 
capătul drumului la Emaus. 

Epilogul se construieşte straniu, printr-o nouă dislocare, nu numai a 
personajului, ci a întregii materii epice. Prezenţa lui Castor la Bucureşti nu este atât 
o „întoarcere”, cât, pur şi simplu, o suspendare într-o lume paralelă a acestei alte 
vieţi. În simetrie cu începutul romanului, apare imaginea drumului emblematic 
pentru CR I, una dintre plimbările obişnuite ale lui Castor şi Vezoc, „care aveau 
loc cu regularitate în ziua primirii salariului” (p. 762), aproape de sărbătoarea 
Paştilor, ca şi cum nimic nu s-ar fi întâmplat, la un an după momentul evocat la 
începutul romanului. Totuşi, această realitate, la care se revine şi care ar suspenda 
întreaga experienţă iniţiatică a lui Castor, îşi subminează închistarea în rutină. 
Ritualul stabilit de cei doi pentru a păstra „măruntele şi îngheţatele monade de 
existenţă” (p. 766) este acum suspendat de un nou Castor, care nu mai păstrează 
ritmul opririlor: „ce curios, ce neplăcut, Castor, noul, celălalt Castor Ionescu, rupea 
regula” (p. 767). Un alt element esenţial care „scurtcircuitează” acest drum este 
                                                 

30 „Petrecerea se recomandă aşadar ca un moment sacru, aparţinând sferei sacralităţii, semnele 
acestei condiţii fiind tocmai eliberarea de griji şi de imperativul diurn, belşugul, convivialitatea. 
Petrecerea – banchetul – este deci spaţiul locuit de Zeu prin excelenţă” (Pecican 2004, p. 250 – s.n.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



ROXANA  MUNTEANU 
 

 

 

276 

discursul lui Vezoc, care devine o punere-în-abis, la nivel hipodiegetic, a întregului 
demers castoresc. Acest discurs se încheagă în jurul câtorva nuclee tematice care 
aparţin CR II sau CR III: „trebuie, singuri, să refacă toată drama vieţii” (p. 762), 
„meşterul olar […] căruia nu-i mai pasă de creaţie, care adoră mijlocul, drumul 
drept scop” (p. 763), „ce e, în fapt, profeţia ?!” (p. 763); „adevăratul profet, […] 
prevede cu adevărat, dar… cum să zic: nu cu visele, nici măcar cu vorbele, ci… cu 
carnea lui, ca să zic aşa, cu propria lui fiinţă, cu propria lui carne!…” (p. 765). 
Astfel, discursul lui Vezoc devine o mică profeţie despre ceva ce s-a întâmplat 
într-o altă ordine a existenţei şi conferă un nou sens drumului lui Castor, înscriind 
personajul printre „adevăraţii profeţi”. 

Castor se grăbeşte spre casă unde se va ocupa de treburile gospodăriei şi unde 
îşi va termina teza secretă despre Noul Testament. Acum naratorul dezvăluie titlul 
tezei (nenumit în momentul diaforic): „Jertfa lui Isaac văzută prin lumina celor 
patru Evanghelii”. Prolepsa iniţială, rotunjită acum, ar putea ilustra o metaforă 
B131, care conferă un sens simbolic drumului prin moarte al lui Castor: salvarea din 
faţa morţii, din faţa eternului braţ al lui Abraham, pentru crearea vieţii. În drum 
spre casă, Castor îşi retrăieşte drumul, ca viziuni despre viitor, amintindu-şi ceea ce 
urmează să se întâmple („acum îşi amintea cu precizie, deşi totul urma să se 
întâmple” – p. 770), simultaneizând, într-un moment etern, trecutul şi viitorul, cir-
cumferinţa (călătoria) cu centrul (profeţia). 

Într-o accelerare teribilă, verticalizantă, în care întregul drum se curbează la un 
singur punct de sprijin, Castor retrăieşte „acel” drum cu toate „măruntele profeţii”, 
cu toate probele sale iniţiatice, ca în exemplul: „întâlnirea cu ea [Neli] ce urma să 
vină era deja trecut, făcea parte din memoria lui, depărtându-se cu rapiditate, 
micşorându-se oarecum. Numai frazele ei, unele, erau fixe, se bucurau de un fel de 
eternitate” (p. 773). 

Acceptând acest drum, al CR III, într-un etern „da”, acceptând suferinţa 
reprezentată de potirul biblic (o altă imagine recurenţială parţială), Castor devine o 
nouă întrupare a eternei întoarceri, o proiecţie christică prin care se „împacă” 
CR I cu CR II. Constatăm aici un demers invers celui din endoforic, realizat nu 
prin suspendarea, ocolirea unui câmp referenţial (adică părăsirea CR I prin 
retragerea din viaţă), ci o simultaneizare, o suprapunere, o reecuare a tuturor 
câmpurilor referenţiale într-o „schematizare a unei noi lumi posibile”. 

Finalul acestui epilog, izolat grafic printr-un spaţiu gol, rearmonizează, într-o 
viziune de ansamblu, lumea romanului. Imaginea se construieşte în trei cercuri 
concentrice: 
                                                 

31 „Dintre toate funcţiile distinse de noi, funcţia B1 este, potenţial, cea mai «nespecific» 
metaforică”, deoarece cuprinde fenomene destul de neomogene, dintre care unele, spre exemplu cele 
de tipul metaforei „configurale”, ar putea fi confundate cu alte fenomene textuale, nu neapărat 
metaforice, în special, cu analepsa şi prolepsa. Dat fiind că o analepsă metaforică are valori de sens 
mai complexe decât o analepsă non-metaforică, putem avansa ideea că „anacronismele” de acest tip 
într-o naraţiune se constituie în material sau expresie pentru o funcţie de sens, în acest caz, 
„metaforică” (Zagaevschi-Cornelius, op. cit., p. 175). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



RECURENŢE  ALE  DRUMULUI  ÎN  DRUMUL  LA  ZID  DE  N.  BREBAN 
 

 

 

277 

În primul cerc se află Castor şi drumului său la zid, care simbolizează eterna şi 
sisifica luptă: „te restrângi pe şi-aşa micul tău loc, spaţiu, şi te pregăteşti, cu naivitate 
şi bună dispoziţie, să împingi zidul acela inert, sticlos şi care, înainte de a se mişca el 
însuşi (se mişcă oare zidurile?!), te împinge el pe tine, te face să aluneci, nisipul şi 
buruienile de sub tălpi se rostogolesc şi se rup, deşi el este încă nemişcat, în 
întunericul acela roşu-negru de sub pleoape” (p. 780). 

Acest cerc este centrul celorlalte, „o insulă”, „un sprijin unic” (p. 780) pentru 
celelalte două cercuri: 

Cercul Anthropos-ului, larg, ca un scut al lui Ahile, dar cuprinzând şi trecut, şi viitor, 
într-o imagine aproape stănesciană: „Şi cu toţii atunci, cu trecutul, armatele, 
dezertorii şi vivandierele noastre, preoţii, animalele, obiectele, peştii şi tristeţile fără 
de care nu ne-am recunoaşte, cu oraşele noastre mândre, distruse, în pulbere sau 
viitoare, cu cele zece degete şi cu piramida nevăzută de strămoşi ce ne stau cu tălpile 
pe creştet, ne sprijinim pe tine, ne agăţăm, cu oarecare stângăcie şi brutalitate, 
ghearele noastre puternice şi obosite de tine” (p. 781). 
Cercul Cosmos-ului, într-o imagine evocând peisajul inuman, Neantul: „vom avea 
puterea de a ne agăţa de tine, de a te recunoaşte în acel pustiu de carbon şi mâl, de 
noroaie şi ape ce sunt plimbate în curenţi groşi şi impasibili de vânturile teribile ale 
nu ştiu cărei orbite” (p. 781)32. 

4. Concluzii 
În urma analizei noastre credem că putem ajunge la următoarele concluzii: 
– Metafora nucleară, drumul la zid, creează un câmp referenţial III bine 

conturat, prin intermediul căruia se ecuează un CRI, al lumii obişnuite, al 
existenţei empirice, cu un CRII, al „Zeului” care şi-a părăsit creaţia; de asemenea, 
ea generează o dinamică metaforică interioară (dia, endo, epi), prin care se creează 
sensul metaforic; prin urmare, este o metaforă cu funcţie textuală B2. 

– Metafora apare exprimată la nivelul de suprafaţă al textului, şi anume în 
momentul endoforic. Apariţia ei este pregătită de multitudinea recurenţelor 
drumului, al căror sens se construieşte odată cu dinamica interioară a textului. 

– Nucleul metaforic se manifestă ca o „metaforă-caracatiţă”, dacă îi putem 
spune aşa, atrăgând o serie de alte metafore A2, puternice noduri ale alcătuirii 
sensului textual. Inflaţia metaforică este vizibilă şi prin reverberaţia înspre 
metafore de tipul A1, cu mai puţină relevanţă în crearea sensului. 

Într-o concluzie mai generală, credem că şi lectura propusă aici demonstrează 
că „Metafora în planul sensului nu există pentru ea însăşi, ci pentru a contribui la 
sensul textual, integrându-se într-o structură corespunzătoare reţelei de sens din 
                                                 

32 Această instanţă narativă care se adresează personajului direct, prin „tu”, devine, observă 
Marin Mincu, o „instanţă lirică”, iar „epicitatea se comunică pe căi implicite, integrabile comunicării 
originare, poesis-ului” (Mincu 1993, p. 142). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



ROXANA  MUNTEANU 
 

 

 

278 

palierul respectiv. Astfel, orice ocurenţă metaforică în text nu poate fi studiată 
(interpretată) decât din perspectiva contribuţiei acesteia la edificiul global al 
sensului textual”33. 

 
 

BIBLIOGRAFIE 
 

Bahtin 1975/1982 = M. Bahtin, Probleme de literatură şi estetică, Bucureşti, Editura Univers. 
Borcilă 1997 = Mircea Borcilă, Între Blaga şi Coşeriu. De la metaforica limbajului la o poetică a 

culturii, în „Revista de filosofie”, XLIV, nr. 1–2. 
Braga 1984 = Corin Braga, Lumina golului, în „Echinox”, nr. 7–8. 
Breban 1984 = Nicolae Breban, Drumul la zid, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 
Breban 1994 = Nicolae Breban, Confesiuni violente. Dialoguri cu Constantin Iftime, Bucureşti, 

Editura Du Style. 
Buciu 1996 = Marian Victor Buciu, Breban. Eseu despre stratagemele supravieţuirii narative, 

Craiova, Editura Sitech. 
Ciocârlie 1995 = Corina Ciocârlie, Fals tratat de disperare, Timişoara, Editura Hestia. 
Coseriu 1981/1997 = Eugenio Coseriu, Linguistica del testo. Introduzione a una ermeneutica del 

senso, Roma, NIS. 
Coseriu 2002 = Eugenio Coseriu, Prolusione. Orationis fundamenta: La preghiera come testo şi 

Bilancio provvisorio. I quattro universi di discorso, în I quattro universi di discorso. Atti del 
Congresso Internazionale „Orationis Millennium”, L’Aquila, 24–30 giugno 2000. A cura di 
Giuseppe de Gennaro S.I., Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, p. 24-47, p. 524-532. 

Istrate 2000 = Mariana Istrate, Numele propriu în textul narativ – aspecte ale onomasticii literare, 
Cluj-Napoca, Editura Napoca Star. 

Manolescu 1984 = Nicolae Manolescu, Castor şi Pollux, în „România literară”, nr. 27. 
Mincu 1993 = Marin Mincu, Textualism şi autenticitate, vol. III, cap. „Drumul la zid” sau opţiunea 

pentru personajul slab, Constanţa, Editura Pontica. 
Oltean 2006 = Ştefan Oltean, Introducere în semantica referenţială, Cluj-Napoca, Editura Presa 

Universitară Clujeană. 
Pavel 1997 = Laura Pavel, Antimemoriile lui Grobei, Bucureşti, Editura Didactică şi Pedagogică. 
Pecican 1984 = Ovidiu Pecican, Romanul flegmatic, în „Echinox”, nr. 7–8. 
Pecican 1994 = Ovidiu Pecican, O utopie tangibilă. Convorbiri cu Nicolae Breban, Bucureşti, Editura 

Didactică şi Pedagogică. 
Pecican 2004 = Ovidiu Pecican, Rebel fără pauză. Contribuţii la istoria literaturii române, Cluj-

Napoca, Editura Tribuna. 
Pimentel 1990 = Luz Aurora Pimentel, Metaphoric Narration. Paranarrative Dimensions in „Á la 

recherche du temps perdu”, Toronto – Buffalo – London, University of Toronto Press. 
Ricardou 1978/1988 = Jean Paul Ricardou, Noi probleme ale romanului, Bucureşti, Editura Univers. 
Sellier 1970/1990 = Philippe Sellier, Le mythe du heros, Paris, Bordas. 
Ungureanu 1985 = Cornel Ungureanu, Proza românească de azi, Bucureşti, Editura Cartea 

Românească. 
Vlad 2003 = Carmen Vlad, Textul Aisberg. Teorie şi analiză lingvistico-semiotică. Ediţia a doua 

revăzută şi adăugită, Cluj-Napoca, Editura Casa Cărţii de Ştiinţă. 
Werth 1999 = Paul Werth, Text Worlds: Representing Conceptual Space in Discourse, Longman. 
Zagaevschi 2001 = Lolita Zagaevschi, Despre statutul metaforei ca funcţie textuală în lingvistica 

textului, în „Studia”, XLVI, nr. 4, p. 77-88. 

                                                 
33 Zagaevschi 2001, p. 85. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei



RECURENŢE  ALE  DRUMULUI  ÎN  DRUMUL  LA  ZID  DE  N.  BREBAN 
 

 

 

279 

Zagaevschi-Cornelius 2005 = Lolita Zagaevschi-Cornelius, Funcţii metaforice în Luntrea lui Caron 
de Lucian Blaga. Abordare în perspectivă integralistă, Cluj-Napoca, Editura Clusium. 

 
 

RECURRENCES  OF  “THE ROAD”  IN  THE  NOVEL   
DRUMUL  LA  ZID  BY  NICOLAE  BREBAN 

(Abstract) 
 

The paper approaches the analysis of the textual functions of the mega-metaphor “drumul la 
zid” (the way to the wall) in N. Breban’s homonymous novel, from an integralist perspective. The 
author analyses the metaphoric dynamics according to the diaphoric, endophoric and epiphoric 
strategies and also its projection at the surface level of the text and the meaning created for each 
situation. The recurrences of the way inside the diaphorical create at the surface level of the text 
spatial representations such as the province, the empire or the human appearance which create, in 
their turn, metaphors like the double, the amphitryon or the earthen pot. The endophoric pathway 
configures itself from the inside, and the specific metaphor is the wall, which sets up contradictory 
metaphoric equivalences: oasis, mountain, purpose, obstacle, way. The epiphoric moment of the 
metaphoric dynamics is represented by the way as a narrative element that opens a specific chronotop 
for the epic dimension of the text. The model of the trans-significant metaphor is developed within 
the frames of the three above mentioned strategies. Within the diaphoric strategy there are two 
referential fields in opposition, and the epiphoric strategy solves the tension between the two (RF I of 
the ordinary, empirical world and the RF II of the “God” who left his creation), establishing a third 
referential field which creates an internal metaphorical dynamics that generates the metaphoric 
meaning. 
 

Cluj-Napoca, str. Fabricii, 4/188 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:33 UTC)
BDD-A1801 © 2006-2007 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

