
DACOROMANIA, serie nouă, XI–XII, 2006–2007, Cluj-Napoca, p. 251-261 

RODICA  MARIAN 
 

 
„ARMONIA”  MELANCOLIEI  BLAGIENE:  

SEMANTICA  PROFUNDĂ  ŞI  O  ANALIZĂ 
SEMANTIC-TEXTUALĂ 

 
 

Evaluarea în perimetrul gândirii postmoderne a complexului concept numit 
melancolie, augmentată şi de serioase încercări recente de a scoate melancolia din 
aşa-numitele chingi romantice şi de a plasa interpretarea sa „dincolo de ipostaza 
virusului romantic”1 persistă simptomatic într-o perspectivă reductivă. Aş observa, 
pentru început, faptul paradoxal că nu corsetul romantic este cel care contaminează 
înţelegerea monocordă a conceptului melancolie, ci tocmai viziunea excesiv mo-
dernă o simplifică, pentru că în universul liric romantic melancolia avea încă apăsat 
un caracter ambivalent. Termenul melancolie are, pe de altă parte, o carieră critică 
neepuizată încă şi care-şi continuă cursul tocmai în parametrii înguşti ai unor noi 
„tradiţii” interpretative, de un tip ori altul, care se cer nuanţate pornind dinspre 
specifica complexitate semantică a textelor poetice înseşi. 

Analizând conţinutul conceptului şi al mitopoeticii melancoliei, figură 
simbolică a umaniştilor renascentişti şi romantici, Mihai Cimpoi, pe urmele unor 
mari dicţionare ori analişti, are dreptate să vorbească de un adevărat „spectacol al 
polivalenţei şi tainei”2 în cazul melancoliei, precum J. P. Richard vorbea de o 
„melancolie a indistinctului” în cazul meditaţiilor lui Lamartine. Dar demersul lui 
Mihai Cimpoi, în cadrul analizei operei eminesciene, îmi reţine atenţia din 
perspectiva unor aspecte preponderent diacronice, aplicate melancoliei ca fenomen 
literar în esenţă. Observaţia crucială, atât pentru universul eminescian, cât şi pentru 
cel al lirismului blagian, derivă, după credinţa mea, din sublinierea faptului că 
„melancolia este o stare ambiguă, chiasmatică (încrucişată), adunând în sine 
luminile şi umbrele, hybris-ul şi pragul de jos ale unei stări şi punându-le pe un fir 
al aneantizării graduale”3. Procesul analitic al aneantizării preferă însă, în viziunea 
lui Mihai Cimpoi, o închidere, ca evoluţie în timp a conceptului de melancolie, o 
„însingurare abisală care implică tonul elegiac sau lugubru, căci intră în zona 
groazei de moarte, a angoasei”, ceva similar cu o percepţie de „umbră neagră” a 
melancoliei eminesciene, în abordarea critică a lui George Gană. Prevalenţa 
sensibilităţii de tip angoasă, dinspre polul receptării, îndreptăţeşte oarecum existen-
                                                 

1 Doina Constantinescu, Blaga şi „melancolia”, în Meridian Blaga, IV, Cluj-Napoca, 2004, p. 205. 
2 Mihai Cimpoi, Esenţa fiinţei. (Mi)teme şi simboluri existenţiale eminesciene, Chişinău, 

Editura Guvinas, 2003, p. 79. 
3 Ibidem, p. 82.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei



RODICA  MARIAN 
 

 
252 

ţa acestor perspective analitice, înscrise, de altfel, într-un adevărat curent de opinii 
recent, pentru unele texte ori fragmente de texte poetice. Însă în cazul lui Eminescu 
şi apoi în cel al lui Blaga, starea ambiguă a melancoliei, ca şi alteritatea nealie-
nantă4, devine, la o analiză semantic-textuală, o dominantă a poeticităţii operei 
celor doi mari lirici români.  

„Însingurarea abisală”, „tonul elegiac sau lugubru” ori insistenţa asupra angoa-
sei ca emblemă a simţirii moderne revine la anularea parţială a ambivalenţei 
melancoliei şi a efectului ei armonizator şi echilibrator, aşa cum era perceput, ca 
dat al unei predispoziţii umorale, în toată epoca istorică a preexistenţialismului. 
Este evidentă în actualitatea critică preferinţa pentru înţelegerea melancoliei ca un 
dat existenţial, cu efecte de descumpănire şi descurajare, în aceeaşi direcţie de 
interpretare ca şi sentimentul existenţial eminescian sub cupola căruia George 
Gană5 aşază condiţia umană în concepţia eminesciană. Dar ambivalenţa de esenţă a 
melancoliei, asupra căreia demersul meu insistă acum, surprinsă şi de V. Hugo 
numai aparent oximoronic: „Melancolia este fericirea de a fi trist” (precum tot 
astfel poate părea spusa lui Hugo despre alteritate: „Ah, e nebun cel care crede că 
eu nu sunt tu!”), surprinde o coexistenţă simultană a componentelor şi nu o 
procesualitate ca evoluţie spre tristeţea covârşitoare. „Există în melancolie o 
structurală ambiguitate”6, reafirmă Andrei Pleşu, pe urmele unor mai vechi 
doctrine de gândire, când starea şi tipologia umană melancolică nu erau concepute 
exclusiv ca „meditaţie (poetică) a nefericirii”, ci mai curând ca abandon în plăcerea 
unică a meditaţiei libere de constrângeri. Simptomatică este definirea acestui sens 
al melancoliei într-un vechi dicţionar al limbii române, înţeles distinct de 
„melancolia mare, profundă”, care este definită ca: „dispoziţiune tristă ce se crede 
că vine de la prea multă fiere neagră sau de la vreo cauză morală”. Acest al doilea 
sens, asupra căruia insist în această analiză, apare în amintitul dicţionar foarte bine 
surprins: „Dispoziţiune a sufletului în care cineva fuge de alte plăceri şi află 
singura plăcere în meditaţii fără niciun plan, în idei extravagante”7. Ilustrările 
acestui sens, cele care urmează definiţiei citate mai sus, sunt şi ele deosebit de 
elocvente: „melancolia dulce, melancolia de om tânăr”. Dar chiar această stare 
sufletească predispusă exclusiv reflexivităţii, specifică şi adolescenţei, nu se 
                                                 

4 Asupra acestui subiect, în diferite analize, vezi recenta carte a mea, Identitate şi alteritate, 
Bucureşti, Editura Fundaţiei Ideea Europeană, 2005. 

5 George Gană, Melancolia lui Eminescu, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 
2002, p. 25: „Distincţia pesimism/melancolie [...] trebuie menţinută, şi nu pentru că pesimismul ar 
denumi o variantă, pe cea tare, a melancoliei. El este altceva, este corespondentul în plan teoretic, 
filosofic, al melancoliei literare sau artistice în general. Pesimismul este o concepţie despre lume, 
melancolia este un sentiment existenţial”.  

6 Andrei Pleşu, Pitoresc şi melancolie, Bucureşti, Editura Humanitas, 1992, p. 66. 
7 A. T. Laurian şi J. C. Massim, Dicţionarul limbei române, Bucureşti, tomul II, 1876, 

dicţionar elaborat ca proiect „după însărcinarea dată de Societatea Academică Română”. Lingviştii 
autori, cu toate defectele orientării lor latinizante, merg aici pe urmele înţelesului tristeţii antice şi se 
apropie, cred, de melancolia senin pozitivă şi carnală a lui Chateaubriand. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei



„ARMONIA”  MELANCOLIEI  BLAGIENE 
 

 
253 

conexează obligatoriu cu cea a tristeţii, a deziluziei, a nostalgiei trecutului. Ca mod 
de a te afla în lume (cum ar zice Heidegger), apetenţa meditaţiei avertizează asupra 
unei profunde ambiguităţi, pentru că abandonarea de sine în meditaţie, oricât de 
amară ar fi aceasta, este o dezobişnuire de voinţă (cine vrea conştient să fie 
nefericit?). Şi înţeleptul Heidegger surprinde ceva esenţial în perimetrul ideii pe 
care vreau s-o relev aici: „În măsura în care reuşim să ne dezobişnuim de voinţă, 
ajutăm redeşteptarea Seninătăţii”. Printre elementele dualităţii şi duplicităţii care 
separă melancolia de real, prin latura ei nemarcată de vreo umbră neagră, trebuie să 
subliniez o coordonată asupra căreia am insistat în analiza poemului eminescian 
Peste vârfuri, anume aceea a seninătăţii8, care transgresează momentul de graţie al 
sufletului unit cu infinitul de dincolo de viaţă ori perceput în misterul cosmicităţii, 
o singurătate împlinită în sentimentul lăuntricei înfrăţiri cu fericirea departelui, ca 
dor de moarte care poate îndulci melancolia unui suflet ce aşteaptă mângâiere: 
Melancolic cornul sună / [...] Sufletu-mi nemângâiet / Îndulcind cu dor de moarte. 
Departe de a fi vorba aici numai de o melancolie tipic romantică, în sensul stării 
predestinate ce tinde spre descoperirea transcendenţei sub efigia absolutului însoţit 
de vrajă, pentru că valorile mântuitoare ale aneantizării sunt reconfirmate ca 
postmoderne în perimetrul melancolic al vremelniciei a tot ce este în lume: 
„Melancolia e neliniştea omului care presimte vecinătatea infinitului”9. 

Exemple blagiene ale dulcii melancolii: O toamnă va veni. Tonul elegiac 
incumbat în conştiinţa trecerii frumuseţii ca valoare este sublimat în 
compensatoare, senină şi mântuitoare veşnicie a „primăverii” ce rămâne „pe veci” 
în florile de pe „mormânturile tuturor”, în poemul blagian O toamnă va veni. Acest 
poem este simptomatic prin lexicul şi „obsesiile” care se înscriu în perimetrul 
melancoliei ca registru elegiac, urmând, în volumul Poemele luminii, chiar după 
textul poetic intitulat Melancolie. Perspectiva toamnei târzii care ar împlini în mod 
absolut efluviul din sufletul poetului doritor de totală contopire a fiinţei sale cu cea 
a iubitei dezvăluie o dublă şi contrastivă aspiraţie. Mai întâi, această emoţie este 
proiectată într-o atmosferă de cimitir, ca o detaşare de tumultul sentimental, 
atmosferă ce împlineşte însă, în liniştea florilor uscate, o definitivă împreunare:  
O toamnă va veni cândva târziu, / când tu iubito-mi vei cuprinde gâtul tremurând / 
şi strâns vei atârna de mine cum atârnă o cunună / de flori uscate / de stâlpul alb 
de marmoră al unei cripte…// O toamnă va veni şi maşteră, / din toate florile ce le-ai 
avut vreodată / numai pe-acelea n-o să ţi le ia, / ce-o să le-aşterni peste mormântu-
rile tuturor / acelora, care se duc pe veci / cu primăvara ta. 

Registrul proiecţiei acestei trăiri de armonie tristă este în subsidiar o stare 
împăcată nu numai cu dispariţia în toamnă a florilor, ci şi cu perenitatea acelora 
care nu dispar în toamna limitei omeneşti, cu atât mai mult cu cât ele acoperă pe 
                                                 

8 Rodica Marian, Luna şi sunetul cornului. Metafore obsedante la Eminescu, Piteşti, Editura 
Paralela 45, 2003. 

9 Romano Guardini, în Giandomenico Mucci, Melancolia în vremuri postmoderne, în „Vatra”, 
2002, nr. 10, p. 20-22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei



RODICA  MARIAN 
 

 
254 

veci mormintele acelora care pier în numele iubirii. Implicit, într-o contraretorică, 
florile pot fi veşnice în primăvara iubitei poetului, acestea fiind tocmai acelea care 
acoperă mormintele celor ce-au iubit primăvara şi florile. Indirect, transpare o mare 
încredere în veşnicia iubirii, ce dăinuieşte „peste morminte”. Întreaga ultimă strofă 
este ambiguă, mai ales în structura semantică de profunzime: „O toamnă va veni şi 
maşteră, / din toate florile ce le-ai avut vreodată / numai pe-acelea n-o să ţi le ia, / 
ce-o să le-aşterni peste mormânturile tuturor / acelora, care se duc pe veci / cu 
primăvara ta”. 

Cadrul elegiac prin care se deschide poemul – şi care este dominant în strofa 
mediană – dezvoltă în cea finală, citată mai sus, o implicită metaforă a fericirii de a 
fi nefericit, cu accent semantic pronunţat pe primul termen, respectiv fericirea ar 
consta în plecarea pe veci, deodată cu primăvara iubitei. Florile uscate, toamna 
emblematică, simbol al apropierii sfârşitului vieţii, în fine, mormintele sunt contra-
carate, ca figuri ale textului, prin florile (decodabile ca ofrande pioase ulterioare 
trăirii) pe care toamna nu le poate lua, deci perene, acestea fiind tocmai cele 
aşternute pe mormintele celor iubiţi şi dispăruţi cu primăvara iubitei. Negaţia n-o 
să ţi le ia este accentul semantic care se opune semnificativ dispariţiei inevitabile a 
florilor în toamnă, iar verbul din ultimul vers, expresiv adus în prezent, se duc pe 
veci / cu primăvara ta, este o altă marcă a perpetuităţii acţiunii, a proiectării ei în 
atemporalitate. În semantica de profunzime se insinuează astfel prevalenţa parado-
xală a timpului viitor faţă de un prezent continuu, sensul versurilor 
transfigurându-se în afirmarea netrecerii florilor primăverii, care rezistă pe veci. În 
confruntarea toamnei şi a primăverii, dominanta nivelului semantic primar este 
evidenţiată prin atributul maşteră, în schimb pe veci dusa primăvară lasă flori pe 
care toamna nu le poate lua. 

Aşadar, ceea ce la nivelul semantic de suprafaţă al textului poetic părea să fie 
încadrabil într-o melancolie adâncă, la un alt nivel de înţeles, cel de profunzime, se 
relevă a fi compensat şi chiar concurat de un sens al înseninării întru melancolie, 
ceea ce conferă întregului o evidentă armonie. Această armonie se desparte de 
„ruptura care are loc în fiinţa omului modern”, reîntorcându-se la un mai armonic 
continuum al melancoliei, cel presupus a fi numai de natură romantică. În lirica 
eminesciană se poate pune în evidenţă şi angoasa negrei melancolii, dar şi dulcea 
melancolie, celălalt sens din dicţionarul lui Laurian şi Massim, numită de mine 
melancolie senină10. Starea dominantă a sensibilităţii creatorului (Eminescu sau 
Blaga) este, în acest al doilea caz, cea a omului nescindat, care poate gândi despre 
moarte şi despre amurgul vieţii cu linişte şi fără disperare. Este, cred, şi cazul 
melancoliei blagiene, marcat de o specifică armonie. 

Mi-aştept amurgul. În acelaşi prim volum semnat de Lucian Blaga, Poemele 
luminii, din perspectiva ideii pe care ţin s-o subliniez pentru încadrarea melancoliei 
blagiene (în mod deosebit pentru efectele şi resursele ei echilibratoare), apare 
                                                 

10 Rodica Marian, Luna şi sunetul cornului..., ed. cit., capitolul II. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei



„ARMONIA”  MELANCOLIEI  BLAGIENE 
 

 
255 

expresiv textul poetic cu titlul Mi-aştept amurgul. Titlul acesta şi poemul întreg 
sunt în sine semnificative pentru seninătatea melancoliei blagiene, durerea sfârşitu-
lui omenesc transfigurându-se în bucuria întâlnirii de sine într-un dincolo, unde 
răsar toate stelele pe care poetul le poartă în sufletul său unic. Acest suflet este 
dintru început pus într-o relaţie de implicită egalizare comparativă cu universul: În 
bolta înstelată-mi scald privirea – / şi ştiu că şi eu port / în suflet stele multe, 
multe / şi căi lactee, / minunile-ntunericului. Acest imens univers interior, fiind 
protejat de vraja nopţii, nu este însă perceptibil în realitatea zilei, stelele din suflet 
(minunile-ntunericului) rămân numai bănuite: Dar nu le văd, / am prea mult 
soare-n mine / de-aceea nu le văd.  

Metafora soarelui din sine care împiedică poetul să-şi vadă stelele multe, 
multe, pe care ştie că le poartă în suflet prevalează şi determină aşteptarea 
amurgului proteguitor, cel care aduce cu sine noaptea şi durerea, sacrificiu orfic ce 
va permite întunericului să cadă peste tot cerul din sinea poetului. Astfel, valorile 
pozitive ale zilei, ale zării, ca şi ale vieţii (pleoapă deschisă), se transfigurează în şi 
devin nedorite piedici în calea stelelor din suflet: Aştept să îmi apună ziua / şi 
zarea mea pleoapa să-şi închidă, / mi-aştept amurgul, noaptea şi durerea, / să mi 
se-ntunece tot cerul / şi să răsară-n mine stelele, / stelele mele, pe care încă nu  
le-am văzut. Conştiinţa propriei valori (stelele mele, multe) este firesc însoţită de 
aprehensiunea suferinţei necesare ca prag al descătuşării în fapt a creaţiei viitoare. 
Prin urmare, dorinţa poetului este evident înclinată spre noapte şi întuneric, ca 
fundal simbolic al răsăririi stelelor din suflet (minunile-ntunericului). Reveria unei 
astfel de împliniri nu se mai colorează de nicio zguduire în faţa morţii, nu conţine 
nicio teamă, nicio angoasă.  

Moartea privită ca o reintegrare în viaţa nemuritoare a naturii nu este numai o 
consecinţă a conceptului poetic de depărtare, generator al transgresiunii ontologice, 
ci „coincide cu reflecţiile sugerate de «tracismul» eminescian, după care omul, 
destinat să se contopească numai prin moarte cu elementele naturii, devine cu 
anticipaţie natură în cazul geniului”. Tot Edgar Papu vorbeşte de însetarea lui 
Eminescu pentru plenitudine, în care moartea este o întregire, o încununare. 
Aşadar, la Eminescu, iar apoi la Blaga, după cum am arătat în acest studiu (vezi 
Mi-aştept amurgul), moartea „nu se cuprinde în acel filon tragic şi disperat, pe 
care-l întâlnim de la Cartea lui Iov şi până la existenţialiştii actuali”11. 

 „Melancolia – cântecul sufletului şi-a gândurilor”, spune Eminescu, ca dovadă 
peremptorie a faptului că poetul român intuia, simţea ori cunoştea de fapt înţelesul 
antic (Aristotel, Agrippa) al tipologiei melancolice, îndeobşte asociată cu creativi-
tatea sau cu personalitatea marcantă a oamenilor de geniu. Nu foarte departe se 
poate plasa meditaţia lui Emil Cioran, conturând, de fapt, ceea ce şi Eminescu a 
ilustrat şi chiar a afirmat prin asocierea melancoliei cu o anume stare de bine, de 
dulceaţă. Cioran spune: „Nu există dispoziţie mai creatoare decât cea melancolică, 

                                                 
11 Edgar Papu, Lumini perene, Bucureşti, Editura Eminescu, 1989, p. 63. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei



RODICA  MARIAN 
 

 
256 

atunci când e tulburată de un principiu de antinomie”12 (s.n.). Mult mai profund 
nuanţată şi mai explicită este poziţia de gândire din Renaştere a lui Marsilio Ficino, 
conform căreia melancolia este „un fel de vacatio, de separare a sufletului de trup, 
stare care conferă darul clarviziunii şi al premoniţiei; ea este rânduită printre cele 
şapte forme de vacatio, printre care somnul, leşinul şi solitudinea”13. 

În poemul intitulat Mi-aştept amurgul este vorba, de fapt, de intuiţia, chiar de 
siguranţa gândirii poetice (ştiu că şi eu port în suflet o boltă înstelată) despre 
condiţia creatorului autentic, presimţită într-o stare de melancolie senină, acea stare 
propice marilor visări sub bolta înstelată, necesar definibilă prin cântecul generat 
de absenţa din zi, din prea mult soare. Profundul adevăr din stelele sufletului nu se 
iveşte decât după închiderea pleoapelor, ca şi după consumarea în avans a nopţii 
şi-a durerii, crisalide ale creaţiei adevărate.  

Opţiunea pentru conţinutul semantic profund al melancoliei, care nu se poate 
reduce la plângerea anodină ce întâmpină ori prefigurează sfârşitul destinului 
uman, precum nici la cortegiul de dureri ale însingurării, incumbă, din punctul meu 
de vedere, starea de graţie în care, conform concepţiei renascentiste (Ficino), se 
presimte separarea sufletului de trup, întrerupere fulgurantă a obişnuitului care 
conferă darul clarviziunii şi al premoniţiei. Din această perspectivă, voi încerca să 
pun în evidenţă o melancolie ca stare de spirit cu evidentă propensiune spre profun-
zimi, în sublimarea tristeţii spre o atemporalitate a sufletului, în care nu transpare 
nimic din neiubirea vieţii, dincolo de lexicul înşelător uneori, cel dominant la 
nivelul semantic de suprafaţă al textului poetic blagian intitulat Melancolie.  

Melancolie. Structurala ambiguitate a melancoliei, ca şi ambivalenţa ei, 
considerată activă încă în postromantism, şi direcţionată cu preferenţialitate spre 
angoasă în perimetrul critic actual – parcă vrăjită de filosofia heideggeriană –, este 
ilustrată de poezia blagiană intitulată Melancolie, mai ales prin semantica profundă 
a jocului alterităţii. Se ştie că filosoful Blaga nu consuna cu angoasa heideggeriană, 
deşi era contemporan cu autorul ontologiei fiinţei. Structura sensibilităţii blagiene 
nu este dominată de iminenţa egocentrică a proiecţiei spre moarte, ci, mai curând, 
cred, de deschiderea spre un alt eu, cel al alterităţii, aşa cum concepe alteritatea 
Eugen Coşeriu, adică a fi unul cu altul14. În Spaţiul mioritic, Blaga observă cu te-
mei că substanţa lirică de ultimă expresie a existenţei umane, cuprinsă de 
Heidegger în termenul „îngrijorare”, ca „existenţă spre moarte”, este o iluzie ca 
formulă absolută. Explicaţia filosofului român se referă la atmosfera psihologic 
catastrofică de după al doilea război mondial, contracarând filosofia existenţială 

                                                 
12 Emil Cioran, Cartea amăgirilor, Bucureşti, Editura Humanitas, 1996, p. 51. 
13 P. Culianu, Eros şi magie în Renaştere, Bucureşti, Editura Nemira, 1994, p. 81. Vezi acelaşi 

citat şi la Marilena Spiridon Bârsan, „Feciorul de împărat fără de stea”. Elemente de magie şi 
ocultism, în Studii eminescologice, 4, Cluj-Napoca, Editura Clusium, 2002, p. 59. 

14 Eugen Coşeriu, Filosofia limbajului, în In memoriam Eugen Coşeriu. Extras din FD,  
XX–XXI, 2001–2002, p. 74. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei



„ARMONIA”  MELANCOLIEI  BLAGIENE 
 

 
257 

general valabilă, prin specificitatea existenţei româneşti ca „dor”, „aspiraţie 
trans-orizontică”, ipostază românească a „existenţei umane”15.  

Această alteritate în care celălalt nu este un străin, ci o altă ipostază a eului, 
un alt eu, se manifestă revelatoriu în universul liric blagian ca o risipire de sine, 
cum am mai spus16, dată fiind apetenţa poetului pentru unitatea şi misterul lumii, în 
care eul este o parte a întregului, iar între eu şi lume, ca univers, nu sunt relaţii de 
deznădăjduită scindare. După consemnarea unor aspecte ale melancoliei grave din 
acest poem, voi reveni la ambivalenţa melancoliei blagiene şi la modul cum acesta 
se îngemănează cu alteritatea nealienantă.  

Un vânt răzleţ îşi şterge lacrimile reci / pe geamuri. Plouă. / Tristeţi nedesluşite-mi 
vin, dar toată / durerea, / ce-o simt, n-o simt în mine, / în inimă, în piept, / ci-n 
picurii de ploaie care curg. / Şi altoită pe fiinţa mea imensa lume / cu toamna şi cu 
seara ei / mă doare ca o rană. / Spre munţi trec nori cu ugerele pline. / Şi plouă.  

În abordarea recentă a textului blagian Melancolie, semnată de Doina 
Constantinescu, se cuvine să observ că premisele teoretico-analitice sunt judicioase 
şi promiţătoare, de o actuală orientare, incluzând cea mai adecvată viziune 
constructivă de poetică, aceea promovată de funcţiile metaforei în planul culturii, 
ca o reconstrucţie bazată pe conceptul axial de lumi metaforice, şi insistând, ca 
metodă, pe relevarea exprimării creaţiei de lumi în planul sensului17. Aceste premi-
se conduc la concluzia, în plan teoretic, foarte bine formulată: „Metafora blagiană a 
melancoliei este o figură a acestei lumi care îşi îngăduie paradoxul unei libertăţi 
absolute în legea supremă a creaţiei”18. Este o concluzie la care pot subscrie cu 
toată convingerea, numai că ea apare în textul autoarei fără nicio legătură cu textul 
analizat, în a cărui semantică nu se sesizează decât unicorda „meditaţie poetică a 
nefericirii”, ,,sentimentul însingurării” extrapolat în aerul saturnian al toamnei, 
„cheia de cod este reprezentată de acel de profundis elegiac”, în fine, „poemul 
devine o figură de stil extinsă, o curbură sinuoasă de semnificaţii în care melanco-
lia îşi etalează silabele unei emoţii absolute şi ale unei trăiri universale a 
destrămării lăuntrice”. Dominantele comentariului sunt cu atât mai curioase, cu cât 
uneori se remarcă elemente textuale ce ar conduce spre alte interpretări, cum ar fi, 
de pildă, atenuarea durerii ori ambivalenţa ploii. Este din nou neaşteptată îndărăt-
nicia în a menţine analiza semantică pe durerea lumii şi a poetului („humusul 
melancolic se manifestă plenar”) prin metafora revelatoare a melancoliei, şi ea 
complex surprinsă la un moment dat, în termeni generali şi în timp ce se observase, 
cu bun temei, o analogie cu gravura lui Dürer, „Melancolia I”. Ca şi la Mihai 
                                                 

15 Lucian Blaga, Trilogia culturii, Bucureşti, Fundaţia Regală pentru Literatură şi Artă, 1944, 
p. 291. 

16 Rodica Marian, Identitate şi alteritate, capitolul Alteritate nealienantă şi risipire de sine la 
poetul Blaga, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Ideea Europeană, 2005, p. 111–125. 

17 Vezi Mircea Borcilă, Între Blaga şi Coşeriu. De la metaforica limbajului la o poetică a 
culturii, în „Revista de filosofie”, XLIV, 1997, nr. 1–2, p. 156.  

18 Doina Constantinescu, Blaga şi „melancolia”, în Meridian Blaga, IV, p. 213. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei



RODICA  MARIAN 
 

 
258 

Cimpoi, gravura simbolică este subsumată cupolei saturnianului, dar, în acelaşi 
timp, pe urmele altor interpreţi, Doina Constantinescu observă că „elementele se 
mişcă dinspre saturnian spre apolinic”. Explicaţia nu poate veni, ca şi în alte 
celebre cazuri, decât din exagerata pietate pentru demersul criticii literare, care 
prevalează, cum am văzut, „osmoza sensibilităţii eului la fondul abisal al 
melancoliei lumii”, cu glosarea melancoliei ca „sentiment tragic al ruperii de 
lume”19. Depinde ce înţelegem prin „lume”; definiţia de mai sus incumbă, fireşte, 
din punctul meu de vedere, numai înţelesul foarte restrâns al lexemului, delimitat la 
„oameni, societate”. În genere, structura sufletească a poeţilor, în mod special cea a 
lui Lucian Blaga, nu suferea de ruperea de social; oricum poetul (şi filozoful) era 
un introvertit, precum nu suferea, în înţelesul comun, nici de „sentimentul tragic” 
al acestei scindări. Recursul la filozofia lui Blaga, alături de atenta analiză 
semantică a textului, poate lămuri şi acest aspect prin apelul la soluţia antinomiei 
dogmatice, care „se face prin postularea unei zone inaccesibile şi contrare logicii, 
şi-şi găseşte expresia în faptul «transfigurării». Antinomia dialectică n-are nevoie 
de «transfigurare». Antinomia dogmatică are nevoie de «transfigurare», adică de-o 
scindare de termeni solidari, fie în chip explicit, fie în chip implicit, odată cu 
formularea ei”20 (s.n.). Această scindare de termeni solidari, explicând 
transfigurarea, este fundamentală în cazul categoriei persoanei, respectiv a eului 
poetic, aşa cum am postulat în relaţia identitate şi alteritate. Un exemplu elocvent 
de transfigurare poetică a scindării termenilor solidari, precum trupul şi sufletul, se 
regăseşte în textul Melancolie, simţirea poetului transgresând materialitatea fiinţei 
(durerea... n-o simt în mine, în inimă, în piept) înspre un alter universal, ca element 
al firii, al naturii (ci-n picurii de ploaie care curg). 

Pe de altă parte, pentru Blaga, ca şi pentru marii poeţi, în mod special 
Eminescu, comuniunea cu lumea ocoleşte sau pune în surdină chiar acea semnifi-
caţie comunitară a „lumii” ca dimensiune a existenţei obişnuite, încât lumea în-
seamnă pentru poet universul, firea şi natura, inclusiv cea omenească. Iar în textul 
Melancolie definiţia poetică a lumii este limpede formulată: Şi altoită pe fiinţa mea 
imensa lume / cu toamna şi cu seara ei / mă doare ca o rană. Spre munţi trec nori 
cu ugerele pline. / Şi plouă.  
                                                 

19 Corin Braga, Lucian Blaga. Geneza lumilor imaginare, Iaşi, Editura Institutului European, 
1998, p. 40: „Lipsa viscerală de încredere în sine este cauza melancoliei existenţiale a scriitorului”, la 
fel şi sentimentul misterului şi sensibilitatea metafizică, încât „melancolia devine astfel sentimentul 
tragic al ruperii de lume şi deci şi al neparticipării la existenţă”. Din punctul meu de vedere, ar putea 
fi o nuanţă de adevăr în aceste consideraţii dacă ele s-ar aplica unei fiinţe oarecare, dar nu pot fi 
justificate pentru structura sufletească a niciunui scriitor, întrucât însuşi rostul creaţiei ar fi astfel 
anulat. Poetul şi gânditorul Lucian Blaga avea încredere puternică în sine şi în menirea creaţiei, 
precum se şi înscria în generozitatea specifică actului poetic, act prin excelenţă de dăruire de sine; pe 
de altă parte, scrisul este suficient sieşi, este substitut valid şi profund al participării la existenţă, 
instituie un univers compensativ pentru a suplini ruperea de lumea şi mediul omenesc social. În 
adâncimea ultimă a acestei stări poetice este acel eminescian „mă simt nemuritor”. 

20 Lucian Blaga, Trilogia cunoaşterii, Iaşi, Fundaţia Regală pentru Literatură şi Artă, 1943, p. 58.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei



„ARMONIA”  MELANCOLIEI  BLAGIENE 
 

 
259 

În semantica explicită a textului, eul poetic nu e rupere de lume, ci, 
dimpotrivă, chiar reintegrare în lume, prin altoirea pe fiinţa poetului a imensei 
lumi. Altoirea are semnificaţia unei identităţi refăcute prin reîncorporarea 
alterităţii, dar „altoirea” nu este anihilare a trunchiului primar, adică a acelui în 
mine (durerea... n-o simt în mine), care presupune în semantica profundă o 
atenuare a durerii. Delegarea în picurii de ploaie care curg a întregii dureri are 
înţelesul desprinderii de carnal, privilegiind un sentiment de dincolo de simţirea 
umană; aceasta este melancolia firii, incumbată în picurii de ploaie înşişi. Partea a 
doua a textului, care începe cu Şi altoită..., în care durerea se întoarce în fiinţa 
poetului, prin altoire, ajungând la intensitatea unei răni, nu poate obnubila 
dezvăluirea învestiturii anterioare a melancoliei ca stare a ploii, exterioară poetului. 
Durerea unei răni este suportabilă, nu presupune un sentiment tragic, ci chiar 
explicitează măsura în care fiinţa poetului participă la imensa lume, cu toamna şi 
cu seara ei. Cele două figuri poetice simbolice, toamna şi seara, nu trebuie citite, 
în contextul universului liric blagian, ca presentiment elegiac al morţii, ci ca stare a 
liniştii interioare, cu care eul contemplativ blagian întâmpină, fără tristeţe, amurgul 
(vezi Mi-aştept amurgul). Liniştea interioară desăvârşită este, de altfel, cum bine  
s-a spus21, şi cea care se degajă din metafora sicriului ce creşte în trupul copacului 
(Gorunul), şi nu „efectul spaimei ori al disperării în perspectiva stingerii fiinţei 
omeneşti”22. 

Dacă toată tristeţea lumii se concentrează în picurii de ploaie, trebuie ţinut 
seama de simbolistica complexă a acestora, chiar de ambivalenţa ploii. În 
Melancolia blagiană, verbul repetat ciclic, la început şi sfârşit, Plouă... Şi plouă, ar 
părea să marcheze în semantica de suprafaţă un orizont „infinit, saturat de 
melancolie”23. Numai că observarea dublei simbolistici a ploii trebuie conexată de 
finalul textului poetic, mai ales de penultimul vers, în care se reactualizează 
abundenţa forţelor vitale ale ploii, prin metafora „ugerelor pline”: Spre munţi trec 
nori cu ugerele pline. / Şi plouă.  

În textul poetic Melancolie se relevă ceva specific lirismului blagian, prin 
ambiguitatea melancoliei ca stare structural poetică. În privinţa melancoliei ca stare 
a desprinderii spiritului de trup, aşa cum era concepută melancolia în Renaştere, 
starea poetică a melancoliei blagiene devine ilustraţie involuntar perfectă.  

Înainte de toate nu este în Melancolia blagiană „torpoarea” de gheaţă a singu-
rătăţii totale, ci o participare a eului la dulcea melancolie a lumii, îmbelşugată 
integrare a identităţii în identitatea totului, resimţită numai la început ca alteritate, 
apoi readusă în sânul sinelelui creator şi simţitor. 

Un accent semnificativ cade pe fundalul stării creatoare, care poate fi 
circumscrisă în acea formă de vacatio, numită în Renaştere melancolie şi care, din 
punctul meu de vedere, este un impuls primar al creaţiei, verificabil pretutindeni şi 
                                                 

21 Iuliu Pârvu, Lucian Blaga. Poezii esenţiale şi alte texte comentate, Societatea Culturală 
„Lucian Blaga”, Cluj-Napoca, 2002, p. 119. 

22 Ibidem. 
23 Doina Constantinescu, art. cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei



RODICA  MARIAN 
 

 
260 

oricând în poezia lumii, este deci o stare de spirit a unei dulci, amare şi 
imponderabile gravităţi, stare a clarviziunii şi a premoniţiei, după cum la antici 
melancolia era condiţia generatoare a genialităţii; tot atâtea tonuri care despart 
melancolia de dramatismul şi sfâşierea parţial romantică ori definitoriu existenţia-
listă, investite în lexemul critic melancolie, devenit apoi termen literar monovalent 
şi care reprezintă mai ales limbajul interpretativ, foarte activ şi azi în comentariile 
textelor poetice din toate timpurile. Fenomenul nu a contaminat şi cuvântul poetic 
melancolie, rămas neperimat, cu reale potenţe lirice tocmai din cauza ambiguităţii 
sale. 

Pentru exegeza Melancoliei lui Blaga, mai trebuie să ne reamintim 
emblematicul Catren: „Trăim sub greul văzduhului / ca pe un fund adânc de 
mare. / Nicio suferinţă nu-i aşa de mare / să nu se preschimbe în cântare” (s.n.). 
Există în aceste versuri o mărturisire de credinţă care nu trebuie obnubilată ca fond 
ideatic din alte interpretări ale durerilor poetului, chiar posibilitatea ori dorinţa 
evadării din orice destin tragic fiind aici prefigurate ca posibilitate, însă 
posibilitatea este existenţă chiar, după cum spune Eminescu, într-un text manuscris 
adesea citat24. În genere, în lirica blagiană, încrederea în actul creator este mai mult 
decât subsidiară (Încheiere, Epitaf, Unde un cântec este), uneori asociată regăsirii 
unui tonus vital: Spre munţi trec nori cu ugerele pline. / Şi plouă (Melancolie). 

În analiza semantică de profunzime a melancoliei blagiene pluteşte acea 
linişte sacrală relevată de analiza filozofului Blaga la Eminescu (Peste vârfuri), 
mică bijuterie lirică, percepută îndeobşte ca elegie, şi mai ales ceea ce filozoful 
numea, ca stare poetică dominantă, în acelaşi poem eminescian, adică o anume 
demnitate voievodală, capabilă, după opinia mea – dată fiind măreţia imensei lumi 
altoite pe fiinţa poetului –, să transgreseze melancolia în seninătate, iar ugerele 
pline ale norilor promit ploi fără tristeţi bacoviene. 

 
 

BLAGA’S  HARMONIOUS  MELANCHOLY:  AN  IN-DEPTH  SEMANTIC  
APPROACH  TO  SEVERAL  POETIC  TEXTS 

(Abstract) 
 

This essay provides an introductory analysis of the concept of melancholy, paying particular 
attention to the ambiguity and duality contained in this poetic state, which does not necessarily 
connote sadness, disillusionment, and nostalgia. 

From our point of view, the option for the deep semantic content of melancholy, which cannot 
be reduced to the dull lament over the ending of human destiny nor to the sorrows of loneliness, 
implies the state of grace of a grave but serene meditation.  Examples from Blaga’s poetry illustrating 
this sweet melancholy can be found in the following texts: O toamnă va veni, Mi-aştept amurgul, 
Melancolie. 

                                                 
24 Mihai Eminescu, Despre nemurirea sufletului şi a formei individuale, în Eminescu, Opera 

esenţială, Craiova, Editura Oltenia şi Editura Dionysos, 1992, p. 176. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei



„ARMONIA”  MELANCOLIEI  BLAGIENE 
 

 
261 

An in-depth semantic analysis of Blaga’s melancholy will reveal the same sacred serenity 
which Blaga himself had noticed in Eminescu’s Peste vârfuri, a lyrical gem usually read as an elegy.  
More importantly, this analysis also reveals what Blaga used to call the dominant poetic mood in 
Peste vârfuri; that is, a certain royal dignity capable, in my opinion (and given the greatness of the 
immense world grafted on the poet’s being), of going beyond melancholy towards serenity. 

 
Institutul de Lingvistică şi Istorie Literară 

„Sextil Puşcariu” 
Cluj-Napoca, str. Emil Racoviţă, 21 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:31:03 UTC)
BDD-A1800 © 2006-2007 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

