
DACOROMANIA, serie nouă, XI–XII, 2006–2007, Cluj-Napoca, p. 207-234 

VALENTIN  TAŞCU 

TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 
 

1. Expunere de motive 

Generaţii întregi de poeţi şi de cititori de poezie au trăit sub obsesia 
versificaţiei, a prozodiei şi metricii. Aceasta s-a datorat, pe de-o parte, tradiţiei 
poeziei antice greco-latine, iar pe de altă parte, insistenţei unor instituţii academice 
şi a unor şcoli, curente academizante de a „îndruma” creaţia poetică spre modelele 
clasicizate şi sigure ale antichităţii. Bineînţeles, tendinţa secretă a celor preocupaţi 
mai mult de valoare decât de tehnică, deci a celor de calitate presimţită şi resimţită, 
a fost de a respinge canonizarea poeziei, de a o elibera de constrângeri străine 
spiritului ei. „Recursul la metodă” nu a fost decât formal, eventual tehnic, iar 
respectul faţă de canoane nu a generat valoare, ci doar stabilitate în aria 
„mediocrităţii aurite”. Iniţial, recanonizarea versului a avut darul de a disciplina 
oarecum poezia, de a oferi, mai cu seamă receptorilor ei, iluzia unui echilibru, iar 
creatorilor altă iluzie, aceea a distanţării de „vulgarităţile” de limbă şi expresie ale 
Evului Mediu (chiar şi de valoarea mai târziu înţeleasă a libertăţilor poeziei 
folclorice). Nici Eminescu însuşi n-a procedat altfel: a studiat versificaţia de tip 
antic (mărturie stau schemele sale prozodice rămase în Caiete), a aplicat-o 
impecabil (Odă – în metru antic), a scos practic poezia română din umbra 
amestecului de folclorism şi împrumut de aiurea, dar a revenit, conştient sau nu, 
dar mai degrabă voluntar, la valorile naturale ale poeziei populare, pe care le-a 
fructificat şi deplasat în aria marii poezii. La acest nivel, firescul elimină nefirescul, 
dar se conservă în egală măsură liniile de forţă ale creaţiei culte. Astfel se confirmă 
extrem de simpla, dar definitorie şi emblematică, şi pentru studiul nostru, 
„formulă”, citată de Roman Jakobson din „profesorul Brandt”: „Nu limba este 
aceea care e stăpâna poetului, ci poetul este stăpânul limbii”1. Când citim „poetul”, 
înţelegem desigur „poezia”, limba fiind formă (anorganică), în timp ce 
poetul/poezia este structură (organică). Altfel spus, creaţia autentică vine din 
interiorul fiinţei şi, eventual, se adaptează cerinţelor tehnice impuse de mediul 
limbii, dar nu se lasă dominată de ele. Exact în această stare s-a aflat dintotdeauna 
creaţia folclorică, pe nedrept amendată adesea de către teoreticienii versului, 
inhibaţi de şabloanele clasice şi de módele clasicizării. Ea şi-a văzut de drumul ei, 
eliberată de impunerile din afară, consacrată de efuziunile interioare şi cel mult 
                                                 

1 Roman Jakobson, Questions de poétique (sous la direction de Tzvetan  Todorov), Paris, 
Éditions du Seuil, 1973, p. 40 (trad. n., ca peste tot, în continuare). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
208 

orientată (din sine) spre necesităţile de limbă şi simţire ale comunităţii care a 
solicitat-o. Târziu, când a fost recunoscută ca atare, în efervescenţa renaşterilor 
romantice, s-a dovedit extrem de productivă şi s-a aşezat la baza întregii evoluţii 
poetice, până în ziua de azi. 

Pornind de la cuvintele citate deloc întâmplător de Jakobson, vom considera 
creaţia şi mai ales produsul ei, poemul, drept un organism viu, cel mult dependent 
de fiinţa purtătoare a poetului, dar deseori independent şi în măsură a se reconstrui 
în funcţie de modificările succesive ale recepţiei şi percepţiei exterioare lui. 
Exemplară în acest sens este tot poezia populară, care nu a fost dată o dată pentru 
totdeauna, ci a evoluat perfecţionându-se, trăind aşadar (şi murind la un moment 
dat, aşa cum s-a întâmplat în culturile occidentale şi cum începe a se observa şi în 
spaţiul nostru, abia atunci fixându-se în forme inamovibile, tipărite). Tocmai de 
aceea nu vom putea fi de partea celor care, spre exemplu, resping varianta lui 
Alecsandri a Mioriţei (Adrian Fochi) pe temeiul că poetul a intervenit în forma şi 
lexicul baladei. Dacă tot s-a renunţat la nerozia că folclorul ar fi rodul unei „creaţii 
colective”, în favoarea ideii că este rezultatul unor creaţii succesive ale unor poeţi 
rămaşi în anonimat, atunci Alecsandri este doar unul dintre ultimii creatori ai 
baladei, atât doar că numele lui este cunoscut. Tot din această raţiune, vom 
considera că poezia populară este aceea pe care o primim noi azi, pentru că oricum 
nu avem cum o cunoaşte pe cea care exista, trăia în urmă cu secole sau milenii. Mai 
mult, prin tipărire, ea s-a despărţit aproape definitiv de muzică şi, în consecinţă, nu 
ne vom lăsa derutaţi de tonurile muzicale, care şi ele vor fi suportat modificări, 
permutări, substituiri chiar de-a lungul timpului (aşa cum se înţelege din studiile 
muzicologice ale unor Constantin Brăiloiu sau Tiberiu Alexandru). Vom lua drept 
bază de cercetare textele definitive, cu accentele lor fireşti, care în acest  fel se vor 
transmite, şi nu aşa cum ne-am putea imagina că au fost acum un secol şi mai bine. 

Fără îndoială că aderăm la grupul tot mai masiv de cercetători care neagă 
valabilitatea în actualitate a complicatei prozodii şi metrici clasice. De fapt, mai 
nimeni, şi încă de decenii, nu mai acceptă subjugarea poeziei la metafora 
eminesciană (deja tratată ca atare) a „iambilor suitori” sau a „săltăreţelor dactile”. 
Esenţial pentru poezie considerăm a fi accentul, nu cel simplu, determinat de 
respiraţie, ci accentul forte, cel dublat sau triplat de conţinut şi sens, eliminând 
toate superficialităţile care aparţin mai mult grafiei decât vorbirii. 

Şi cum accentul este semnul decisiv al ritmului, ritmul şi valoarea sa 
complexă ne vor reţine atenţia. Alte elemente ale versificaţiei – rima, strofa, cezura, 
metrul în sine – ni se par de la bun început exterioare, facile şi prea instituţionalizate, 
deci neinterpretabile. Ele se supun doar unui examen formal şi statistic. 

 
2. În gândirea universală 
Deşi face parte nemijlocit din poezie, fiind sufletul şi materia sa esenţială, 

se pare că ritmul a beneficiat de mai multe definiţii decât poezia însăşi. Fiind 
considerat, mai cu seamă de filozofi, drept un element esenţial al fiinţării, drept o 
măsură (gr. rhytmos = măsură) a existenţei lumii în mişcare (dar chiar şi a 
materiei imobile), definirea ritmului are o istorie egală cu istoria omenirii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
209 

civilizate însăşi. De la vechile texte biblice sau chineze sau egiptene, trecând prin 
Aristotel, Pitagora, Platon, prin medievişti, romantici şi până la contemporanii cei 
mai sofisticaţi (românii Matila C. Ghyka, Pius Servien-Coculescu, marcaţi de 
numerologie sau matematici superioare neeuclidiene, sau profesorul de la Paris 
Henri Meschonnic, specializat în sociologia şi antropologia ritmului universal), 
definiţia ritmului a trecut de la simplu la complex (cea mai simplă fiind a lui 
Aristoxenos din Tarent: „Ritmul este o punere în ordine determinată de timpi”2), 
traversând absolut toate domeniile ştiinţelor (filologie, teorie literară, istorie, 
medicină, biologie, geologie, politologie, evident filozofie etc.). În ultimul secol 
problema ritmului a devenit atât de preocupantă, încât s-a simţit nevoia punerii ei 
în congrese internaţionale (primul având loc la Geneva, în 1926), iar bibliografia 
ei s-a mărit considerabil şi pe o paletă infinită a diversităţii de abordare. Sigur, nu 
intenţionăm nici măcar transcrierea cvasicompletă a acestei imense liste de titluri 
şi nici nu vom relua definiţiile în istoricitatea lor, ci ne vom rezuma a selecta mai 
cu seamă propunerile care interesează obiectul cercetării noastre, cele care ating 
cu precădere problema organicităţii fenomenului ritmic. 

Un prim pas în procesul de multiplicare a noţiunii de ritm este făcut în cadrul 
şcolii numite Ohrenphilologie, în care s-a teoretizat că „versul nu există decât în 
măsura în care este sonor, intim legat de mişcarea generală a poeziei”3. Această 
idee pornea din considerarea ritmului din perspectiva muzicalităţii restrictive a 
poeziei. În jurul anilor ’90 ai secolului al XIX-lea, W. Wundt sau A. Potebnea, 
chiar dacă găseau ritmului un loc foarte modest în economia poeziei (primul consi-
dera, spre exemplu, ritmul doar ca „regularitate accentuală”), dădeau o primă 
lovitură convingerii străvechi că acesta ar aparţine structurilor statice4. 

Despărţirea ideii de ritm de aspectul ei strict formal vine odată cu dezvoltarea 
studiilor interdisciplinare. Era normal ca prima dintre ştiinţe care s-a aşezat în calea 
ritmului formal (rămas ca atare din Antichitate până dincolo de stingerea 
romantismului) să fie psihologia. Alonso Amado constată că primul care a pus 
ritmul în ordine psihologică, deci în mişcare organică, a fost germanul 
E. Meumann, care într-un studiu publicat într-o revistă din Leipzig 
(„Philosophische Studien”), în 1894, cu titlul Untersuchungen zur Psychologie und 
Aesthetik des Rhytmus, ajungea la concluzia că „ritmul este un proces mental prin 
care grupăm senzaţii de sunete în cadrul unui sistem de imagini dispuse pe baze 
temporale”5. Noutatea acestei aserţiuni simple stă tocmai în raportarea ritmului la 
un proces mai înalt decât cel de tip instinctual şi mecanic, aşa cum s-a considerat 
până şi în artele poetice din Evul Mediu târziu (Boileau), ca dat impus din exterior, 
                                                 

2 Cf. Irina Petraş, Teoria literaturii. Dicţionar-antologie, Bucureşti, Editura Didactică şi 
Pedagogică, 1996, p. 386. 

3 Iouri Tynianov, Le vers lui-même. Problème de la langue du vers, Paris, Union générale 
d’éditions, 1977, p. 51. 

4 Ibidem, p. 52. 
5 Apud Alonso Amado, Materie şi formă în poezie. Traducere de Angela Teodorescu-Martin, 

Bucureşti, Editura Univers, 1982, p.  300. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
210 

prin regulă inviolabilă. Tot din cartea lui Amado aflăm de opinia unui Franz Saran, 
care surprinde prin trecerea într-un teritoriu labil a unui element (ritmul) care l-ar fi 
obligat să-l supună unei analize mai riguroase, în conformitate cu faima sa de 
„teoretician riguros”: „Ritm este acea organizare, plăcută ca atare, a unor elemente 
senzorial receptibile” (Deutsche Verslehre, München, 1907)6. În fine, bazându-se 
pe alte câteva constatări în sfera sensibilităţii controlate, ale unor Eduard Sievers 
sau M. K. Smith, emise în jurul anului 1900, Amado conchide similar în 1969, anul 
apariţiei operei sale în Spania (Editorial Gredos, Madrid): „Ritmul este de natură 
emoţională şi trebuie considerat înainte de toate înlăuntrul celui care-l produce, în 
producătorul lui. Dar ritmul nu este o simplă descărcare şi scurgere a emoţiei; este 
o structură. [...] ritmul este plăcerea de a organiza temporal elemente sensibile. 
Plăcerea de a crea o structură”7. Ne interesează mai mult ultima parte a definiţiei 
sale, asupra căreia autorul însuşi va insista pe parcursul lucrării. Dar până la 
formularea acestei definiţii, vizibil influenţată de structuralismul la modă în anii 
’60–’70, formaliştii ruşi, prin anii ’30, au reuşit să scoată şi ei versificaţia din 
perimetrul formelor didactice şi să o replanteze tot într-o arie a formelor, dar de tip 
filozofic. Fructificând sugestiile celor amintiţi mai sus (Meumann, Wundt, Saran, 
Sievers), Iouri Tynianov, în 1923, punea accentul pe ceea ce Saran stabilea ca 
element de extensie a conceptului de ritm, al doilea dintr-o serie de nouă elemente: 
„dinamicul, adică progresia graduată a forţei (Stärkeabstufungen) observabilă într-o 
serie de sunete”8. Chiar dacă menţine, în mod explicabil, ritmul în aria metricii, el 
îl consideră drept o „regrupare dinamică a materialului verbal în conformitate cu o 
trăsătură accentuală”9. Analizând un poem de Puşkin (Zboară lin zefirul), Osip 
Brik constata, în 1927, că ritmul, deşi, strict formal, apare ca trohaic, judecat printr-un 
aşa numit „impuls ritmic”, aparţinând desigur interiorităţii poetului, dar şi celei a 
receptorului sensibil, devine dactilic. 

Prin acest concept sintagmatic autorul dizolvă concret capacitatea metricii 
tradiţionale de a analiza poezia10. În acelaşi mod proceda doi ani mai târziu Boris 
Tomaşevski, când spunea: „Câmpul ritmului nu este cel al compunerii: e câmpul 
sunetului real, nu cel artificial al scandării”11. Şi el va adera la ideea „impulsului 
ritmic”, acesta fiind al treilea nivel de manifestare a versului, după cel al structurii 
sale individuale şi după cel al sistemului de relaţii în care versurile se pun între 
ele12. Când în 1927 publicase deja a sa Teoria literaturii. Poetica, nu avea la 
îndemână conceptul elaborat chiar în acel an de Osip Brik, dar intuise desprinderea 
poeziei de poetica normativă în direcţia poeticii funcţionale. Definiţia sa era mai 
                                                 

6 Ibidem. 
7 Ibidem, p. 301. 
8 Iouri Tynianov, op. cit., p. 62. 
9 Ibidem, p. 63. 
10 Osip Brik, Ritmo e sintassi, în vol. I formalisti russi. A cura di Tzvetan Todorov, Torino, 

Giulio Einaudi editore, 1968, p. 153-159. 
11 Boris Tomashevski, Sul verso, în vol. I formalisti russi..., p. 192. 
12 Ibidem, p. 201. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
211 

simplistă: „[...] în poezie ritmul este un moment determinant al construcţiei, iar în 
limitele ritmului sunt înglobate sensul şi expresia”13. Se observă clar cum, prin 
filtrul gramaticilor structurale, conturul noţiunii de ritm se dilată considerabil, 
atingând sfera semnificaţiei şi a expresivităţii. 

Nu mai pare surprinzător că ritmul intră destul de repede şi în câmpul ştiinţelor 
matematice. Pionieratul aparţine unor cercetători de origine română. Matila C. 
Ghyka publica în 1931 şi în 1938 două opere fundamentale, în care ritmurile erau 
considerate în logica numerelor14. Pornind de la analogia etimologică din limba 
greacă ritmos – aritmos (= ritm – număr, derivate ambele din verbul rhein  = „a 
curge”), savantul se va lansa într-o demonstraţie strălucitoare, ajungând pe calea 
numerelor la „secţiunea de aur” a operelor de artă (după teoria proporţiilor 
sculpturale şi arhitecturale lansată încă din Antichitatea greacă). Ceva mai târziu, în 
1952, va relua această teorie, fără a neglija cercetările, realizate chiar mai înainte, 
de  către Pius Servien (Piu-Şerban Coculescu). Astfel, după ce constată că 
asocierea etimologică amintită „subliniază caracterele comune ale numerelor şi ale 
ritmului ca flux monadic în geneza numerelor [...] şi ca flux dinamic cu repetiţii 
sau periodicităţi în cazul ritmului”15, admite drept cea mai bună dintre toate 
definiţiile date ritmului de-a lungul epocilor pe aceea a lui Pius Servien din 
lucrarea Les Rythmes comme introduction physique à l’Esthétique, din 1930: 
„Ritmul este  periodicitate percepută. El acţionează în măsura în care o asemenea 
periodicitate deformează în noi curgerea obişnuită a timpului. Astfel, orice 
fenomen periodic perceptibil simţurilor noastre se desprinde de mulţimea 
fenomenelor neregulate... pentru a acţiona singur asupra simţurilor noastre şi a le 
impresiona într-un fel cu totul disproporţionat faţă de intensitatea redusă a fiecărui 
element activ”16. Concluziile lui Pius Servien, reluate de Matila C. Ghyka, sunt 
dificil de urmărit şi de utilizat, din cauza limbajului specific matematic. Dar 
reţinem încă o precizare (demonstrată) a celui dintâi, tocmai pentru a lărgi prin 
aceasta sfera de acţiune a ritmului: „Noi admitem deci, în principiu, că ori de câte 
ori vorbim de ritmuri, percepem, mai mult sau mai puţin sigur, numere”17. 

Tot din aceeaşi raţiune, vom transcrie un citat aparţinând probabil unui medic, 
Ernest Lévy, care, la congresul amintit de la Geneva, emitea încă o acoladă de 
extensie a noţiunii de ritm: „[...] cele două modele de ritm, cel static şi dinamic sau, 
pentru a fi mai precişi, cadenţă statică sau metru, şi ritmul propriu-zis, dinamic, ne 
sunt oferite de două valuri fiziologice, cadenţa aproximativ stabilă a inimii 
                                                 

13 Boris Tomaşevski, Teoria literaturii. Poetica. Traducere de Leonida Teodorescu, Bucureşti, 
Editura Univers, 1973, p. 138. 

14 Cf. Matila C. Ghyka, Le Nombre d’or. Rites et rythmes pytagoriciens dans le développement 
de la civilisation occidentale, Paris, NRF, Gallimard, 1931 (2 vol.) şi Essai sur le Rythme, Paris, 1938. 

15 Matila C. Ghyka, Filosofia şi mistica numărului. Traducere de Dumitru Purnichescu, 
Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic, 1998, p. 17. 

16 Ibidem. 
17 Ibidem, p. 218. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
212 

omeneşti şi ritmul asimetric, dinamic, al respiraţiei, legat indisolubil de sistemul 
afectiv”18.  

Cât despre Pius Servien, în a sa Esthétique (Paris, Payot, 1953), extinde 
problema ritmului până la marginile universului (ale infinitului, din punct de 
vedere matematic): „Problema ritmului, această urzeală ascunsă a poeziei, dirijează 
tot ceea ce este de ordin estetic, şi chiar tot ceea ce este viu. Această problemă nu 
poate fi pusă şi rezolvată, decât dacă o abordăm în toată amploarea şi în unitatea sa 
naturală”19.  În această viziune globalizantă, era normal ca savantul să elimine din 
punctul de plecare argumentele prozodiei clasice, moştenite de secole de la 
gramaticienii înguşti, şi să ofere o definiţie a ritmului lărgită pe dimensiunea 
relaţiei secrete dintre matematică şi mistică (aşa cum a procedat şi Matila C. 
Ghyka): „La poarta de intrare a Esteticii mele, eu scriam acum şaptesprezece ani: 
«Cea mai de preţ voluptate a oamenilor este perceperea, sub infinita varietate a 
lucrurilor, a raporturilor matematice simple. Devenită senzaţie, ea este artă; 
devenită concepte, ea este ştiinţă: nebuloasă rezolvabilă sau nu a aceluiaşi 
univers». Şi vom adăuga în particular, insistând asupra aceleiaşi idei: «Ritmul este 
periodicitate sesizată»; legând astfel în modul cel mai strâns posibil, în aceste două 
cuvinte, «periodicitate sesizată», pe de o parte caracterul de lege matematică, pe de 
altă parte faptul că nu este vorba de a-l observa dezvăluit, în timp ce este analizat; 
ci de a-l fi descoperit şi înţeles”20.  

Vom mai reveni asupra ideilor complexe ale celor doi români, dar până 
atunci vom semnala faptul, extrem de curios, că un mare poet, mistic de profesie, 
Paul Valéry, a scris o prefaţă la Le Nombre d’or  şi că purta această carte (scrisă la 
Tescani, lângă Bacău, cu o dedicaţie către acest loc şi către stăpâna lui, principesa 
Maria Cantacuzino Rosetti Tescanu, viitoarea soţie a lui George Enescu) tot timpul 
cu el, considerând-o „cartea sa de căpătâi”. Lucrările în cauză n-au rămas sterile, 
ci, prin intermediul „esteticii informaţionale” a lui Max Bense şi a grupului Tel 
Quel, au ajuns din nou în România, unde au proliferat sub conducerea profesorului 
Solomon Marcus21, din perspectivă matematică şi semiotică, formându-se şi o 
„şcoală” în acest sens, dintre membrii căreia îi amintim doar pe cei care au avut 
preocupări de versificaţie: Mihai Dinu, Irina Gorun22. 

Respectând o oarecare ordine cronologică (imperfectă desigur) a acestei 
dezvoltări noţionale, alături de tendinţa de scientizare excesivă dovedită mai sus, 
apare, în mod paradoxal (sau nu), o tendinţă contrară, de spulberare chiar a 
                                                 

18 Ibidem, p. 214. 
19 Pius Servien, Estetica. Muzică, pictură, poezie, ştiinţă, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, 1975, p. 106. 
20 Ibidem, p. 219. 
21 Cf. Solomon Marcus, Poetica matematică, Bucureşti, Editura Academiei R.S.R., 1970 

(publicată iniţial în limba germană cu titlul Matematische Poetik, Frankfurt am Main, Athenäum 
Verlag, 1973). 

22 Cf. La Sémiotique formelle du folklore. Approche linguistico-mathématique, sous la direction 
du professeur Solomon Marcus, Paris, Editions Klincksieck, Bucureşti, Editura Academiei, 1978. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
213 

reperelor ştiinţifice, prin intervenţia lui Johan Huizinga, cu al său Homo ludens 
(apărut în 1938). Nu este de fapt vorba despre o contrazicere de gen polemic, ci 
tocmai de o includere a fenomenului ritmului în încă o acoladă, şi ea 
surprinzătoare. Şi, la urma urmelor, teoria sa derivă chiar din relaţia matematică – 
mistică, substituind pur şi simplu primului termen ideea de joc: „Poezia [deci 
ritmul, n.n.], în funcţia ei originară, de factor al culturii timpurii, se naşte în joc şi 
ca joc. Este un joc sacru, dar în sacralitatea lui, acest joc rămâne totuşi fără încetare 
la hotarul veseliei, al glumei şi al divertismentului. Despre o satisfacere conştientă 
a nevoii de frumuseţe nu este încă, multă vreme, vorba. Această nevoie zace 
închisă, necunoscută, în trăirea actului sacru, care devine cuvânt în formă poetică şi 
este resimţit ca operă miraculoasă, ca beţie, ca extaz”23. 

Dacă Huizinga s-a „jucat”, fie şi pe înălţimile gândirii estetice, un cercetător 
foarte „serios”, Wolfgang Kayser (în 1948), nu mai poate ignora această expe-
rienţă. El, căutând originile versului, admite, chiar dacă sub un retoric semn de 
întrebare şi între paranteze, „provenienţa din dans, respectiv dintr-un mers festiv în 
ceremoniile religioase”24. Mai apoi se vede obligat să despartă net metrica de ritm, 
considerând că ele trebuie studiate separat, continuă prin a atribui ritmului 
proprietăţi magice, remarcă faptul că anumiţi poeţi au resimţit mai întâi ritmul ca o 
obsesie şi după aceea a venit versul (Valéry, Lamartine), oscilează în a-l clasifica 
între fenomenele naturale şi cele specific umane, aderă la implicaţia factorului timp 
(făcând referinţă obligatorie la Aristoxenos), acceptă substratul său senzorial, 
corelaţiile cu fiziologia inimii şi chiar legătura cu „firea omului”; caută, în fine, 
„laitmotive ritmice”, configuraţii ale ritmului şi, renunţând definitiv la orice 
organizare metrică a versurilor, denumeşte cu atribute naturale fie un „ritm 
curgător”, fie unul „torenţial”, fie unul „constructiv”, fie unul „dansant”25. Inten-
ţionând să facă ştiinţă exactă, Wolgfang Kayser ajunge să descrie un univers, o 
fiinţă, care sunt ritmul, obligându-l la aceasta chiar apropierea ştiinţifică faţă de el. 

La fel de interesant este modul cum un Northrop Frye (în 1957), analizând un 
vers din Shakespeare, după ce constată limpede compoziţia lui perfectă în 
pentametru iambic (Ay, but to die and go we know not where), ajunge să divagheze 
atât de departe de această evidenţă: „Dar ascultând versul cu foarte mare atenţie, 
mai putem deosebi şi un alt ritm, oracular, meditativ, neregulat, imprevizibil şi 
esenţialmente discontinuu, care rezultă din coincidenţele interne ale tiparului 
sonor”26. Fără a fi o definiţie propriu-zisă a ritmului, divagaţia sa convinge asupra 
unui spaţiu derutant, imposibil de controlat, în care ritmul se mişcă singur, oricât 
s-ar strădui cineva să-l constrângă la ordine. 
                                                 

23 Johan Huizinga, Homo ludens. Traducere de H. R. Radian, Editura Univers, Bucureşti, 
1977, p. 200-201. 

24 Wolfgang Kayser, Opera literară. O introducere în ştiinţa literaturii. Traducere de 
H. R. Radian, Bucureşti, Editura Univers, 1979, p. 123. 

25 Ibidem, p. 343-344. 
26 Northrop Frye, Anatomia criticii. Traducere în româneşte de Domnica Sterian şi Mihai 

Spăriosu, Bucureşti, Editura Univers, 1972, p. 340-341. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
214 

Ajunşi în acest punct de disoluţie totală a ideii de ritm, deci în imposibilitate 
tehnică de a-l defini restrictiv, pare bizară tendinţa lingviştilor profesionişti, pentru 
care avem tot respectul, de a readuce ritmul în arii restrânse. Roman Ingarden, 
structuralist de marcă, a încercat (în 1947) chiar să separe versul de ritm şi să 
reintroducă ritmul în seria formală a rimei, melodiei, considerate împreună ca 
fenomene fonetico-lexicale, înghesuindu-l între straturi de sunete, semnificaţii, 
obiecte reprezentate şi cel mult imagini27. Alt structuralist, I. M. Lotman, după ce 
neagă posibilitatea de măsurare a versului şi chiar şi ideea de repetare regulată a 
unor elemente la nivelul ritmului, dă el însuşi o definiţie, pe care o introduce prin 
diferenţierea categorică a ritmicităţii versului de ritmicitatea naturii: „Ritmicitatea 
versului este fie repetarea ciclică a unor elemente diferite în poziţii identice, făcută 
în scopul de a se asimila entităţi diferite sau a se dezvălui asemănătorul în divers, 
fie repetarea similarului cu scopul de a se dezvălui caracterul aparent al 
similitudinii, de a se stabili diferenţa în asemănător”28. Dincolo de caracterul 
obscur al acestei aserţiuni (tipărită în 1964), din care se resimte doar voinţa de 
limitare, n-am fi înţeles rostul ei, dacă autorul nu l-ar fi comunicat singur, mult mai 
scurt şi de această dată limpede: „Ritmul este în vers un element de diferenţiere 
semantică”29. Este evident, atât Ingarden, cât şi Lotman au năzuit să recupereze 
ritmul de pe căile sale aleatorii şi să-l sechestreze în cuşca incomodă a semanticii. 
Vom spune că acţiunea lor, ca şi a altor lingvişti, care cam văd totul prin unica lor 
grilă, este valabilă: ritmul parcurge, fără îndoială, şi spaţiul semanticii, ca şi pe cel 
al semioticii30, dar nu rămâne definitiv acolo. 

Interesantă este şi incursiunea pe care o face în aria ritmului profesorul ceh 
Josef Hrabák (în 1964). În studiile sale de versificaţie, asupra versului vechi ceh, 
dar şi asupra versului în general (autorul are studii chiar şi despre prozodia unor 
poeţi români), nu părăseşte linia didactică. Susţine astfel întregul de sine stătător al 
versului. Metrul îl înlocuieşte formal cu „impulsul metric”, tocmai pentru a putea 
defini simplist ritmul: „Impulsul metric este condiţionat de repetarea sistematică în 
mai multe versuri a anumitor elemente sonore; această distribuire intenţionată a 
elementelor sonore (care se manifestă sub forma unor repetări) se numeşte ritm”31. 
Am fi renunţat să transcriem această elementară şi parţială definiţie, dacă ea nu s-ar 
fi îndreptat spre un alt domeniu de viaţă, care nici n-a prea fost observat de alţi 
cercetători. Autorul declară că nu poate explica cum a apărut ritmul în viaţa 
oamenilor, dar reia o fişă bibliografică valabilă: „După cum susţin cercetările 
                                                 

27 Roman Ingarden, Studii de estetică. În româneşte de Olga Zaicik, Bucureşti, Editura 
Univers, 1978, p. 33-37. 

28 I. M. Lotman, Lecţii de poetică structurală. În româneşte de Radu Nicolau, Bucureşti, 
Editura Univers, 1970, p. 89-90. 

29 Ibidem, p. 90. 
30 Cf. Paul Miclău, Semiotica lingvistică, Timişoara, Editura Facla, 1977, p. 131-138. 
31 Josef Hrabák, Introducere în teoria versificaţiei. Traducere de Anca Irina Ionescu, 

Bucureşti, Editura Univers, 1983, p. 30. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
215 

contemporane, la originea acestuia s-ar fi aflat receptarea şi observarea realităţii 
obiective. Multe fenomene se produc în natură cu o anume regularitate [...]. Simţul 
ritmicităţii se creează în conştiinţa umană pe baza faptului că omul îşi dă seama de 
repetarea fenomenelor şi, trăind această repetare, ajunge la tendinţa spre 
dăinuire”32. Împarte apoi, gospodăreşte, ritmurile în două categorii, „exogene”, 
exterioare şi deci necondiţionate şi neinfluenţabile (cum ar fi ritmul inimii), şi 
„endogene”, adică interioare: „Ritmurile endogene corespund reflexelor 
condiţionate, cu alte cuvinte sunt create pe baza unor legături temporare. Ritmuri 
condiţionate pot deveni orice fel de impulsuri venite din exterior care se repetă 
regulat. Când le percepe, organismul are tendinţa de a crea stereotipii. Din această 
categorie face parte şi ritmul versului. Ritmul devine o parte componentă a artei 
atunci când omul stilizează regularitatea anumitor procese într-un anumit fel (prin 
mişcări în cazul dansului, prin sunete în muzică, cântec şi versuri). Este vorba, 
bineînţeles, de rezultatul unei evoluţii îndelungate, ale cărei origini se pierd în cele 
mai vechi perioade ale societăţii umane. Iniţial ritmul a fost strâns legat de munca 
în colectiv, întrucât ritmicitatea mişcărilor ajuta la o mai bună coordonare a 
mişcărilor. În procesul muncii trebuie să căutăm şi embrionul versului”33. Epurarea 
de mistică, de orice magie, de subiectivism (considerate ca elemente ale concepţiei 
„idealiste” cu privire la ritm), ne duce cu gândul la o anume implicare a ideologiei 
politice de tip materialist-dialectic. E clar că această teorie constrictivă a funcţionat 
perfect în epocă, în spaţiul dominat de acea ideologie. Nu putem nega valabilitatea 
ei strict limitativă şi funcţionalitatea ei în anumite scopuri şi o semnalăm, iată, 
pentru că dovedeşte ingerinţa ritmului în structurile politicului (chiar dacă, în 
realitate, politicul este cel care produce această imixtiune). Nu este de neglijat nici 
intrarea timidă în spaţiul sociologiei. 

Sigur că este greu de stăpânit un asemenea conglomerat de opinii şi de 
orientări. Nici n-am amintit de insistenţa muzicologilor de a atrage ritmul în aria lor 
exclusivă de preocupare. Prevalându-se de ritmul obligatoriu al melosului, ei nici 
c-ar mai accepta o altă perspectivă, decât cea muzicală, pentru stăpânirea ritmului. 
O sinteză a tuturor acestor dispute, care nici nu au avut cum să se vadă faţă în faţă, 
date fiind distanţele în timp (milenii) şi în spaţiu (univers) în care s-au desfăşurat, 
pare o utopie. În 1982, apărea totuşi la mica editură Verdier din Lagrasse – Paris un 
impresionat tom de peste 700 de pagini, aparţinând profesorului de la Universitatea 
Paris VIII-ème, Henri Meschonnic, intitulat Critique du rythme. Anthropologie 
historique du langage. Precedat de alte câteva studii de poetică şi dublat de o 
experienţă poetică proprie, tomul în cauză aspiră la o astfel de sinteză. Bineînţeles, 
formula magică salvatoare pentru o asemenea întreprindere hazardată ar fi fost una 
inelegantă, dar uzitată adesea: despre problema în cauză s-a spus totul, dar în 
realitate nimic. Autorul n-a pronunţat aşa ceva, dar se subînţelege că era tentat s-o 
                                                 

32 Ibidem. 
33 Ibidem, p. 30-31. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
216 

facă, din cele două propoziţii cu care cartea începe şi se sfârşeşte: „Teoria ritmului 
este politică”34 şi „Ritmul este utopia sensului”35. Când încearcă să parcurgă 
aproape toate definiţiile date ritmului, inclusiv pe cele din diversele dicţionare uni-
versale, pune drept motto al capitolului respectiv un straniu cuvânt al lui Paul 
Valéry: „Acest cuvânt «ritm» nu-mi este prea clar. Nici nu-l folosesc vreodată”36. 
De altfel, din parcurgerea definiţiilor din mari lucrări enciclopedice (Littré, Robert, 
Larousse, Encyclopaedia Universalis, Encyclopaedia Britannica, Brockhaus 
Enzyklopädie, Kratkaja Literaturnaja Enciklopedja, Enciclopedia filosofica etc.) se 
vede clar că ele nu au nimic comun cu conţinutul noţiunii, ci doar cu forma ei. De 
reţinut că majoritatea acestor dicţionare leagă ritmul de ideea de periodicitate. 
Alăturând acestor definiţii didactice reflexiile unor poeţi pe aceeaşi temă, 
diferenţele se dovedesc a fi imense. Iată, Valéry, spre exemplu, în lucrarea sa 
Questions de poésie, din 1935, nu face altceva decât să despartă ritmul de 
periodicitate. Henri Bergson scoate chiar ritmul din sfera limbajului (Essai sur les 
données immédiates de la conscience, 1889), afirmând că ritmul nu este un element 
fonic, ci este chiar „uitarea cuvintelor”. Strădaniile creatorilor s-au îndreptat în 
permanenţă spre dizolvarea a ceea ce postulase Aristotel în Poetica sa, adică 
includerea metrului în fiinţa (nenumită astfel, bineînţeles) ritmului. În ciuda 
teoreticienilor academizanţi (Maurice Grammont, Jirmunski, Thompson sau chiar 
I. A. Richards ş.a.) tot mai des s-au impus voci care delimitau net metrul de ritm, 
cum ar fi Seymour Chatman, Samuel Coleridge sau Andrei Belîi. 

Teza fundamentală a disputei, de partea celor din urmă, era că metrul este o 
formă secundară de ritm, aparţinând limbajului şi formelor exterioare, atâta timp 
cât ritmul este independent chiar şi de limbaj, aparţinând formelor interioare şi 
devansând chiar şi poezia în sine. 

Mişcându-se cu discreţie, dar şi cu siguranţă între aceste opinii diverse şi 
contrare, Meschonnic evită să dea o definiţie proprie a ritmului. Când spune, ca o 
concluzie, că „ritmul nu se poate reduce la semn” şi că „este mai mult decât ceva 
pentru auz”37, el scapă de „tentaţia definirii” şi preferă să vorbească despre „critica 
ritmului” ca fenomen, deducând foarte scurt şi definitoriu: „Ritmul, ca valoare, şi 
făcând parte integrantă din valoare, organizează discursul”38. De altfel, cam cu 
acest impuls începe cartea sa, fără a lăsa impresia că tinde spre o definiţie: „Mult 
mai aproape de valoare decât de semnificaţie, ritmul instalează un fel de 
receptivitate, un anume mod de înţelegere, care se interpune greşelii curente a 
comprehensiunii, aceea a semnului – raţionalitatea identificării identice cu 
raţiunea”39. Pe această direcţie ne stabilim şi în cercetarea noastră asupra ritmului 
poeziei populare româneşti. 
                                                 

34 Henri Meschonnic, Critique du rythme. Anthropologie historique du langage, Lagrasse–
Paris, Verdier, 1982, p. 9. 

35 Ibidem, coperta a IV-a. 
36 Ibidem, p. 149. 
37 Ibidem, p. 705. 
38 Ibidem. 
39 Ibidem, p. 83. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
217 

3. În gândirea românească 

Cu toate că studiile specializate de versificaţie au apărut cu precădere în 
ultimele două-trei decenii, preocuparea pentru descifrarea tainelor versului 
românesc este veche. În esenţă, opiniile scriitorilor şi ale teoreticienilor români 
urmează aceeaşi traiectorie cu a celor de aiurea. Balansarea între credinţa în 
permanenţa versului de tip antic, bazat pe cantitatea silabelor, şi nevoia practică de 
desprindere din această „obsesie” determină aceeaşi polemică nedeclarată între 
părţi ca în Franţa, Spania, Germania sau Rusia. Chiar dacă istoria acestor dispute 
nu relevă cine ştie ce acte creatoare, ele fiind în general influenţate de tot ce s-a 
scris în alte părţi, consemnarea ei, nu doar din succesiunea de cărţi, ci şi din 
paginile revistelor, conferă un tablou interesant, în măsură să furnizeze detalii 
privind specificul versificaţiei româneşti. Desigur, ne oprim cu precădere asupra 
problemelor ritmului, deşi există studii solide consacrate şi altor elemente de 
versificaţie, cum ar fi aliteraţia (Ovid Densusianu, Em. Haivas), rima, metrul în 
sine, cezura, ingambamentul etc. 

Cronicarul Miron Costin este socotit iniţiatorul acestor preocupări, deoarece 
în prefaţa la poemul filozofic Viaţa lumii (secolul al XVII-lea) a realizat un mic 
tratat de versificaţie, care, după Nicolae Cartojan, este „primul de acest fel din 
literatura noastră”40. Aici sunt definite, într-o terminologie de împrumut, unele 
dintre elementele versificaţiei, printre care măsura, rima şi hiatul. N. Cartojan 
consideră că între aceste observaţii nu apare problema ritmului, dar N. I. 
Apostolescu şi V. A. Urechiă sesizează că este totuşi definit, într-o arie mai largă, 
pe seama prozei poetice sau a frazării textelor bisericeşti. Termenul utilizat de 
cronicar este cel grecesc (ritmos), iar pe baza acestuia Apostolescu constată: 
„Acelaşi termen, care în latină înseamnă numerus, este folosit de Joachim du 
Bellay în 1550 în manifestul Pleiadei, Defence et illustration de la langue 
française. Acest termen este propriu şi versului, şi prozei”41. Este de semnalat că 
Miron Costin, vorbind despre „tărăgănare şi scurtare”, se declară adeptul 
principiului clasic al cantităţii silabice, undeva şi sub influenţa versului polonez, 
care-i era bine cunoscut. O altă încercare de acest fel aparţine călugărului Macarie, 
care în Gramatica  sa (cca 1769–1774) dedică o parte (a treia) „meşteşugului celui 
făcătoriu de stihuri a poeticei”. La un secol distanţă de Miron Costin, Macarie 
punea încă semnul egalităţii între versificaţia latină şi cea românească, clasificând 
vocalele în lungi, scurte şi comune42. Tot ca pe o parte a gramaticii studiază 
versificaţia Ianache (Ienăchiţă) Văcărescu, în lucrarea sa Observaţii sau băgări de 
seamă asupra regulelor şi orânduielelor gramaticii româneşti (Râmnic, 1787). 
Foarte ferm în a susţine regulile prozodiei greco-latine, el le încalcă fără să-şi dea 
seama în chiar puţinele lui alcătuiri poetice. 
                                                 

40 N. Cartojan, Istoria literaturii române vechi, vol. I, Bucureşti, 1940, p. 171. 
41 N. I. Apostolescu, L’ancienne versification roumaine, Paris, Librairie ancienne Honoré 

Champion éditeur, 1909, p. 34. 
42 Apud N. I. Apostolescu, op. cit., p. 69. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
218 

Cel dintâi studiu aparte dedicat versificaţiei româneşti aparţine lui Costache 
Conachi (1778–1849), de la care a rămas un manuscris cu titlul Meşteşugul stihuri-
lor româneşti 43, în şapte capitole. Aici poetul defineşte silaba, ocsia sau tonos, 
stihurghia, slovele glăsuitoare şi neglăsuitoare, noima sau tâlcul, macroschilia sau 
lungirea picioarelor. Dă chiar şi o definiţie a versului: „Aceea ce noi numim un stih 
nu este altceva decât şiruri de cuvinte tot cu o seamă de silabe, tot cu un fel de 
ocsie şi tot într-un fel potrivite la sfârşit”44. Până la constituirea versificaţiei 
româneşti ca o ramură distinctă a teoriei literaturii mai sunt de semnalat scurtele 
observaţii de prozodie ale lui Ion Alexi45 şi ale lui Iordache Golescu46, 
nesemnificative, de altfel. 

N. I. Apostolescu îl numeşte pe G. Săulescu drept „primul teoretician al 
versificaţiei române moderne”47. Din păcate, însă, scrierea sa din 1830, Prosodia 
limbei româneşti, s-a pierdut. Au rămas doar nişte extrase efectuate de N. Pauletti, 
păstrate în manuscris48 cu titlul Anotaţii scoase din Prosodia limbei românesci, 
datate în martie 1839. Din aceste note ale lui Pauletti deducem o concepţie destul 
de modernă asupra structurii versului, ţinându-se cont în primul rând de detaşarea 
lui Săulescu de canoanele versificaţiei antice şi de analiza pe teren românesc a 
principalelor elemente de versificaţie. 

Odată cu apariţia primelor periodice de cultură din Ţările Române, discuţiile 
despre vers se precipită şi capătă chiar şi un caracter polemic. O primă dispută are 
loc între Gheorghe Asachi şi Ion Heliade-Rădulescu. Răspunsul pe care-l dă cel din 
urmă, în articolul Un răspuns. Despre metru, publicat în „Curierul de ambe sexe”, 
periodul II (1835–1840), aduce unele noutăţi în tratarea problemei, chiar dacă la 
modul contradictoriu, atât de propriu autorului. Pe de o parte, susţine limpede că 
„Românii n-au avut alte metre, decât mai întâi pe cele vechi ale moşilor lor, şi mai 
la urmă pe cele din cântecele naţionale”49, iar pe de altă parte, crede încă în 
organizarea ritmului poetic prin succesiunea silabelor lungi şi scurte. În sfârşit, 
pronunţă o adevărată lege a versificaţiei româneşti, valabilă şi astăzi, privind 
mobilitatea accentelor pentru cuvintele limbii române: „Ba încă atât e urechea 
românului nesuferitoare de odorogirea versului, încât la multe întâmplări jărtfeşte 
pronunţia unei vorbe şi o accentuează aiurea, ca să meargă tactul versului”50. În 
ampla sa lucrare Cursu de poesie generale , în cap. Versificatio, Ion Heliade-
Rădulescu face mai mult o analiză cantitativă a posibilităţilor de versificare în 
limba română, regresând însă în ceea ce priveşte îndrăzneala ideilor. Încercarea de 
                                                 

43 Ms. Acad. Rom. nr. 137, foile 3-22. 
44 Apud D. Caracostea, Arta cuvântului la Eminescu, Bucureşti, 1938, p. 384. 
45 Ion Alexi, Gramatica Daco-Romana sive Valachica, Viena, 1826. 
46 I. Golescu, Băgări de seamă asupra canoanelor gramaticeşti, 1840, partea a IV-a. 
47 N. I. Apostolescu, op. cit., p. 84. 
48 Ms. Acad. Rom., nr. 463. 
49 I. Eliade, Răspuns. Despre metru, în „Curierul de ambe sexe”, periodul II (1838–1840), a 

doua ediţie, p. 279; publicat şi în „Curierul românesc”, 1839, p. 558-562. 
50 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
219 

„scientizare”, sub influenţa teoriilor italiene, îl conduce pe autor pe drumurile aride 
ale modelelor antice. Îl domină în acelaşi timp alăturarea ritmicii muzicale şi 
decretează restrictiv: „Când însă poetul voieşte a-şi cânta creaţiunile sale, atunci 
este nevoit a ţine, ca şi în muzică, o măsură sau un tact, şi iată începutul metricii 
sau al versului” sau: „Versificaţia dar, nu este poezie, nu este esenţa unui ideal, ci o 
formă metrică, în care se coprind regulele de muzică prin care se pot face versurile 
ca să fie în adevăr versuri” sau şi mai net: „Versul dar fiind o cântare, fără măsură 
nu poate fi vers şi nici însuşi [sic!] proza”51. 

De o surprinzătoare intuiţie sunt în schimb observaţiile, chiar dacă 
nepretenţioase ca formă de exprimare, vehiculate în suplimentul transilvan „Foaie 
pentru minte, inimă şi literatură”. Printre altele, Andrei Mureşanu pronunţa cea mai 
categorică detaşare de până acum a versului românesc de cel antic: „În poezie 
ne-am depărtat cu totul de străbunii noştri romani şi elini; căci versurile noastre 
până acum sunt partea cea mai mare cădinţe [ritm, n.n.] şi rime, care străbunilor 
noştri le-au fost necunoscute”52. Mai semnalăm că la Andrei Mureşanu apare 
pentru prima dată o definiţie corectă a versului alb. Ideile îi aparţin în egală măsură 
lui George Bariţ, care afirma nu mai puţin categoric: „Sistema nu suferă că să vi se 
spuie măcar atâta că regulele cantităţilor latine nu se mai pot aplica la nicio limbă 
vie, că limbile romanice, măcar că şi ele au silabe lungi, scurte şi unele comune, 
totuşi suferă metru anevoie, adecă limbile acestea nu le încape veşmântul cel 
strâmt, ostăşesc al anticei poezii clasice; că altele pot fi licenţele poetice în limbile 
noastre şi cu totul altele au fost la elini şi romani”53. Şi tot el decretează caracterul 
propriu, autohton al versificaţiei româneşti: „Regulele practice pentru poezia 
noastră se cuprind în sânul limbei şi nu este prea greu a le descoperi”54. 

Mai toţi autorii amintiţi până în prezent s-au ocupat, mai mult sau mai puţin 
insistent, de ritm, metru, măsură, rimă, eliziune, de regulă din raţiuni practice, de 
analiză imediată a unor texte sau fenomene literare. Aprecierile lor, de obicei de 
inspiraţie livrescă, didactică, sunt doar de natură constatativă şi nu diferă prea mult 
de la unul la altul. Primul manual propriu-zis de versificaţie, în care toate aceste 
observaţii de până acum sunt grupate, clasificate şi definite, îl datorăm lui Timotei 
Cipariu: Elemente de poetică, metrică şi versificaţiune, apărută în 1860; este o 
carte de erudiţie şi poate de aceea are momente de reţinere faţă de îndrăznelile unor 
Bariţ sau Mureşanu. Rigoarea îl obligă să echilibreze opiniile, dar, chiar pe acest 
temei, îşi permite intuiţii novatoare, mai cu seamă în ceea ce priveşte caracterul 
specific al poeziei române. Demnă de reţinut este o observaţie cel puţin curioasă 
pentru acea vreme, dar care s-a confirmat în timp, chiar de către cercetători străini 

                                                 
51 I. Heliade-Rădulescu, Cursu de poesie generale, Bucureşti, Tipographia Lucrătorilor 

Asociaţi, 1868, p. LIX–LX. 
52 Andrei Mureşanu, Câteva reflexii asupra poeziei noastre, în „Foaie pentru minte, inimă şi 

literatură”, 1844, nr. 26, p. 203. 
53 George Bariţ, Un discurs asupra versificaţiei noastre, în „Foaie pentru minte, inimă şi 

literatură”, 1845, nr. 14, p. 110. 
54 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
220 

de faimă: „Românii au limbă, nu numai că au, ci şi au una frumoasă, melodică şi ca 
născută pentru poezie”55. Afirmaţia conţine un orgoliu secret, dar dovedit ulterior 
prin analize fonetice specializate. Diversitatea mult lărgită a sistemului vocalic-
consonantic al limbii române depăşeşte adesea capacitatea altor limbi, chiar mai 
evoluate, de a fi expresive în sine, nu doar prin intermediul sensurilor. Tot el 
explică însă de ce limba românească nu s-a impus între celelalte limbi poetice, 
arătând că ea „e sălbăticită cu elementele străine” „şi e sărăcită prin starea socială 
care a desprins-o pentru multă vreme de literatură”56. Probabil că recurgerea la 
elementele de prozodie antică s-a dorit a fi un impuls de cultivare a limbii, tocmai 
pentru a-i reda nobleţile înnăscute. Astfel, Cipariu se ocupă de metru, pe care-l 
clasifică după mai multe criterii, dar alături de „metrul prozodic” practicat de greci 
şi de romani şi bazat pe silabe scurte şi lungi (cantitatea, respectiv „câtitatea”, după 
expresia sa), determinat fiind de „timpul de pronunţare”, el aşază „metrul tonic”, 
propriu Evului Mediu, bazat pe silabe „înalte (ascuţite)” şi „plecate (grele)” şi 
determinat de „spaţiul de pronunţare (urcare sau coborâre)”57. Această punere în 
relaţie a metrului (respectiv ritmului) cu spaţiul ni se pare a fi de o previziune 
surprinzătoare, Cipariu ajungând mult mai devreme la ideea corporalităţii versului 
decât teoreticienii altor limbi poetice. Cu oarecare timiditate, el se întreabă asupra 
unei dileme de versificaţie, care va revoluţiona abia peste un secol concepţia asupra 
valorii ritmului în general şi în poezie în special: „Oare nu cumva la unele popoare 
chiar prozodia s-a acomodat după intonare, nu tonul după câtătate? Nouă ni se pare 
părerea mai din urmă mai adevărată”58. De reţinut că Timotei Cipariu face deja o 
distincţie valorică între tonul (accentul) principal şi cel secundar, ceea ce iarăşi 
deschide o perspectivă interesantă de judecare a versului. Faptul că în continuare 
autorul transcrie tipurile de metru conform denominaţiei clasice este o chestiune de 
erudiţie şi de nevoie pedagogică. Această terminologie era necesară tocmai pentru 
a pune teoria literară românească pe o bază de exprimare şi interpretare ştiinţifică. 

Facem observaţia că, iată, în două reviste din două regiuni diferite, se impun 
un fel de şcoli de interpretare, fiecare cu personalitatea ei şi cu câte un mentor 
(Heliade-Rădulescu, Bariţ). Pe lângă revista „Albina Pindului”, apare o a treia 
grupare, iniţiată de D. Bolintineanu, unul dintre cei mai buni cunoscători ai teoriei 
versului din acea vreme, la care aderă un Gr. H. Grandea sau un D. Wucici. 
Mentorul lansează cadrul de discuţie, tratând un subiect precum Poezia română în 
trecut, pornind de la ideea adecvării formei la conţinut, prin prisma regulilor de 
versificaţie59. Este suprinzătoare o asemenea propunere la un poet care, se ştie, a 
scris una dintre cele mai riguroase poezii din punctul de vedere al prozodiei, 
minimalizându-şi prin aceasta opera. Ideile sale au proliferat însă, spre exemplu în 
studiul intitulat Versificaţia română, semnat de Grigore Haralamb Grandea. Şi 

                                                 
55 Timotei Cipariu, Elemente de poetică, metrică şi versificaţiune, Tiparul Seminarului Blaj, 

1860, p. 75. 
56 Ibidem. 
57 Ibidem, p. 98-102. 
58 Ibidem, p. 110. 
59 Cf. D. Bolintineanu, Poezia română în trecut, în „Albina Pindului”, an. I, 1868, nr. 4, 5, 6, 8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
221 

acest autor trăieşte o contradicţie constructivă: deşi se referă la o anume cantitate a 
silabelor (lungi şi scurte), el nu reuşeşte s-o probeze, o pune în legătură cu accentul 
tonal, excluzând-o deci60. O obseravţie remarcabilă pe care o face însă este aceea 
privind varietatea formelor de accentuare în vers: „accentuarea vocalelor în limba 
română este foarte variată”61. Personalitatea lui Bolintineanu este invocată şi de 
către D. Wucici în studiul său Despre hiat. Hiatul, această licenţă poetică extrem de 
comentată de poeţii de pretutindeni ai secolului XX şi studiată la toate nivelurile 
teoriei versului, este condamnat de Wucici, tocmai pentru că Bolintineanu l-a 
proscris, excluzându-l din poezia românească, cu o singură excepţie (deşi în alte 
limbi el este chiar evidenţiat). Wucici îşi dă însă seama de dificultatea de a evita în 
cvasitotalitate hiatul şi propune: „Prin urmare ar fi fost de dorit ca, o dată cu 
represia utilă a acestei licenţe, să se fi excepţiat mai multe cazuri unde contracţia 
vocalelor ce-l urmează este imposibilă”62. 

Exact cum s-a întâmplat în toate literaturile europene, la fiece evadare 
teoretică din perimetrul strict al clasicităţii prozodice, au apărut contrareacţii 
menite să readucă pe cei îndrăzneţi la linia stabilă şi verificată în produse poetice 
garantate. Astfel, un V. Bumbacu realizează, în plină perioadă de încercare de 
desprindere din haina strâmtă a prozodiei antice, un studiu savant despre Teoria 
esametrului, chiar în paginile revistei patronate de Bolintineanu, în care îşi explică 
intenţia: „Observând cum că unii poeţi încearcă a introduce versul esametric şi în 
poezia română, credem că n-ar strica o desfăşurare a regulelor esametrice, cu atât 
mai vârtos deoarece văzui că esametrele ce le-am cetit până acum în limba română 
nu sunt făcute după regulele cerute”63. Imediat, de partea cealaltă apare un A. D. 
Xenopol, cu o opinie foare liberală. Tipărind în „Convorbiri literare” nişte 
Încercări asupra versului românesc, autorul face mai întâi o trimitere şocantă la 
poezia populară (asupra căreia vom reveni), iar mai apoi se abate fără ezitare de la 
orice regulă antecedentă: „Armonia poetică pentru noile popoare nu se mai află în 
înşiruirea ritmică a vorbelor, ci în rimă, prin urmare în consonanţa fonetică a 
sfârşitului versurilor, unită cu o oarecare armonie generală, răspândită în vers 
printr-un sistem de accente”64. Dacă pentru prima parte a aserţiunii autorul a fost 
criticat, şi pe drept, a doua parte este o observaţie remarcabilă. 

La „Literatorul” lui Alexandru Macedonski teoria versificaţiei a constituit o 
preocupare permanentă, nu numai pentru conducătorul revistei, dar şi pentru unii 
dintre colaboratorii fideli, cum ar fi Bonifaciu Florescu. În seria sa de articole 
privind arta versurilor (titlu de rubrică: Curs de analiză critică), Macedonski a 
încercat o parcurgere integrală a problemelor de versificaţie. Vorbind despre 
eliziune, impietare, umplutură, cezură, verslibrism etc., poetul a dat definiţii dintre 

                                                 
60 Cf. Gr. H. Grandea, Versificaţia română, în „Albina Pindului”, an. II, 1869, p. 1-2. 
61 Ibidem, p. 1. 
62 D. Wucici, Despre hiat, în „Albina Pindului”, an. I, 1868, nr. 9. 
63 V. Bumbacu, Teoria esametrului, în „Albina Pindului”, an. II, 1869, p. 389. 
64 A. D. Xenopol, Încercări asupra versului român, în „Convorbiri literare”, an. IX, 1875,  

nr. 3, p. 128-129. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
222 

cele mai bune, exemplificând, în acelaşi timp, cu versuri din poezia contemporană 
lui şi, în special, conform orgoliului său nemăsurat, din poezia proprie. Dar ideile 
sale sunt excelente. Mai întâi dăm cu titlu de curiozitate o definiţie stupefiantă a 
poeziei: „[...] poezie se numeşte tot ce e poezie...”65. Formula ne aminteşte, în 
treacăt, de o alta, la fel de netă, pe care o uzitează comentatorul principal al operei 
macedonskiene, Adrian Marino: „scriitor e cel care scrie cărţi”. Ceea ce spune în 
continuare poetul este extrem de actual: „În ceea ce priveşte versificaţiunea, după 
cum poema trebuie să conţină inima toată, ea trebuie să conţină şi metrica toată, 
începând, în limba noastră, de la versul bisilabic şi mergând până la versul de 
optsprezece silabe, metrica trebuind să fie adaptată genului şi ideii”66. O asemenea 
spulberare a canoanelor care prevedeau restrângerea la metrul bisilabic, cel mult 
trisilabic şi la versul cel mult alexandrin (considerat, de regulă, a fi suma a două 
hexametre) nu s-a mai văzut. Opinia a fost reluată abia în unele studii 
contemporane, după aproape un secol, şi nici atunci cu atâta violenţă. Ideile lui 
Macedonski au fost continuate de către Bonifaciu Florescu, altă figură ciudată din 
cercul „Literatorului”. În această revistă el a publicat articole ca Despre preciziune 
sau Despre inversiune, continuând apoi să studieze versul românesc în paginile 
publicaţiei „Duminica” (1890–1891), unde apar articole ca: Sonetul, Despre 
sexstină, Dublul sonet, Despre amestecul ritmurilor etc. De reţinut din acest ultim 
articol este observaţia privind posibilitatea modificării ritmului în decursul unei 
singure producţii poetice: „Este dar probat că în versificaţiunea noastră, sub 
anumite condiţiuni se pot face schimbări de ritm, nu numai în versuri consecutive, 
ci chiar în acelaşi vers”67. 

Iarăşi un pas înapoi a făcut, chiar dacă puţin mai devreme, G. I. Ionescu-Gion 
cu al său Manual de poetică generală (Bucureşti, 1888) în care, tot din raţiuni 
didactice, s-au mai emis o dată restricţii de genul: „Condiţiunea de căpetenie a 
versului în limba română este următoarea: în orice vers trebuie, este absolută 
necesitate ca accentul ritmic al versului să nu jignească întru nimic accentul tonic 
al cuvântului, ba, din contră, pe dânsul să se întemeieze”68. 

Evident, drept replică, virtuală, nicidecum declarată, un Oswald Neuschotz 
publică în 1890 în „foiţa” ziarului „Lupta” o lungă serie de articole cu titlul 
Eminescu. Poetica română şi formele noi, în care, de pildă, se emite pentru prima 
dată cu claritate ideea, pornindu-se chiar de la exemplul eminescian, că „regulele 
poetice se trag din cântecele populare”69 şi că „poezia noastră, atât poporană, cât şi 
literară nu cunosc nici hemistiş, nici cezură în sensul strâns”70. În această idee 
O. Neuschotz realizează prima analiză tehnică a versului popular, în termeni 
                                                 

65 Al. A. Macedonski, Curs de analiză critică (III). Despre poemă, în „Literatorul”, an. II, 
1881, nr. 1, p. 543. 

66 Ibidem, p. 555. 
67 B. Florescu, Despre amestecul ritmurilor, în „Duminica”, an. I, 1891, nr. 16. 
68 G. I. Ionescu-Gion, Manual de poetică română, Bucureşti, Tipografia Carol Göbl, 1888, p. 21. 
69 O. Neuschotz, Eminescu şi Lenau, în „Lupta”, 1890, nr. 1022. 
70 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
223 

valabili şi astăzi şi de care înşine vom ţine cont, chiar dacă mai ales muzicologii nu 
vor să-i admită. 

Gheorghe Panu publică în cursul anului 1896 un ciclu de articole în ziarul 
„Ziua”, în care emite opinii care n-au fost atinse decât peste mai bine de trei 
decenii şi mai târziu, de către mari comentatori (de la Matila Ghyka, la Alonso 
Amado şi la Henri Meschonnic), depăşind în curaj pe contemporanii săi  
E. Meumann, F. Saran sau Arno Holz (pe care-l şi citează). N-am fost niciodată 
tentaţi de protocronism, dar simpla succesiune a frazelor lui Panu te poate 
determina să nu neglijezi această teorie lansată, cu scandalul de rigoare, acum vreo 
două decenii de Edgar Papu. Dar să urmărim ceea ce îndrăznea, cu un secol în 
urmă, Gh. Panu, cunoscut mai bine ca memorialist, nu ca specialist în prozodie: 
„Versul îşi are originea în însăşi natura omului. Emoţia sufletească produce în mod 
natural limba ritmată a versului”. (Reamintim că Alonso Amado spunea abia la 
1969 că „ritmul este de natură emoţională”.) „Oare versul va dura el cât omenirea? 
Oare felul de poezie în favoare la cei ce se dedau la versificaţie, fi-va şi în viitor tot 
ceea ce este astăzi? Nădăjduiesc că nu!”; „Poezia va exista cât va exista omenirea, 
cât creierul va cugeta şi inima (expresie populară) va simţi. Mă întrebam numai 
dacă poezia se va servi şi în viitor tot de vers, ca de cel mai potrivit instrument 
poetic şi dacă poezia, independent de versificaţie, va fi de natura şi de felul aceleia 
care ni se dă astăzi ca atare în cele mai multe cazuri. Încă o dată, nădăjduiesc că 
nu!”; „Versul mult timp a servit admirabil inspiraţiei poetice, astăzi el o omoară”.; 
„Poezia nu are nevoie de un calup social, de cuvinte măsurate şi rimate la capăt”.; 
„Versul este în întregul lui o formă superficială şi factice, cât despre rimă, nu 
numai că e artificială, dar, pe lângă că e monotonă, este şi ridiculă câteodată”.; 
„Versul în forma lui îngustă şi supusă la regule de ritm, rimă nu poate conţinea idei 
sau simţiri mai complexe”.; „Arta este eternă, iar nu convenţionalul din ea; nu 
încape îndoială că ceea ce a încântat mii de ani pe om, poate în viitor să nu-l mai 
delecteze”.; „Versul rămâne a îmbrăca sub forma lui numai mici sentimente gentile 
şi trecătoare, oarecare glume şi răutăţi ale spiritului, descripţii şi zugrăveli a naturei 
monotone”.; „Poezia este pe cale a se îndruma astăzi sub alte veştminte literare 
decât acele a vechii versificaţii”71. Nu credem că prin aceste premoniţii ale sale  
Gh. Panu ar fi vrut să ceară cu sentinţă dispariţia definitivă a versului, ci doar 
eliberarea lui de sub teroarea canoanelor incomode şi anacronice. Această sentinţă 
o va da doar patru ani mai târziu Ştefan Petică, după ce a constatat că versul antic 
întemeiat pe cantitate a dispărut: „Este prin urmare de prevăzut că şi versul modern 
bazat pe ritm, măsură şi rimă va avea aceeaşi soartă”72. 

Nu se stătea aşadar atât de rău, cât s-ar putea crede, în ceea ce priveşte 
capacitatea teoreticienilor (cel mai adesea, practicieni în primul rând) de a analiza 
corect starea poeziei româneşti de la acea vreme. Sfârşitul secolului al XIX-lea 
aduce chiar în atenţie un studiu care vizează deja comparatismul şi interdisciplina-
ritatea. Este vorba de volumul lui Ovid Densusianu intitulat Aliteraţiunea în limbile 
romanice (Iaşi, 1895). Studiul, comparatist prin titlu, îmbogăţit cu elemente de 
                                                 

71 Gh. Panu, în „Ziua”, 1896, nr. 1, 13, 18, 22, 29. 
72 Ştefan Petică, Transformarea liricei, în „România jună”, an. II, 1900, nr. 195. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
224 

folclor şi lingvistică, familiare autorului, reprezintă o contribuţie însemnată la pre-
cizarea unor caracteristici ale creaţiei poetice româneşti. Oricum, toate aceste 
încercări de până acum, unele excesiv de didactice, de o savanterie vetustă, altele 
naive, unele „ştiinţifice” prin intuiţie, au avut darul de a deschide perspectivele 
unei gândiri demne de atenţie. În primul rând se remarcă eliberarea treptată de 
constrângerile unor reguli ce păreau imuabile. Apoi se resimte efectul eforturilor de 
a aduce preocuparea pentru versificaţie pe terenul clar al creaţiei româneşti, 
renunţându-se la influenţele din afară.  

Secolul al XX-lea începe, fortuit, nicidecum determinat de delimitarea 
vreunor epoci, cu o observaţie de bun-simţ a lui Garabet Ibrăileanu: „Ritmul apoi 
nu e formă şi nu e indiferent faţă cu conţinutul. El e produs de sentiment. Când 
tonul psihic ajunge la un diapazon înalt, capătă ritm. [...] Şi cum e sentimentul, aşa 
e şi mişcarea ritmică a expresiei”73. Opinii importante semnează în primii ani ai 
secolului XX N. Vojen, D. Evolceanu, Pompiliu Eliade, care nu se pot detaşa însă 
de un anume amatorism. N. Vojen pomeneşte în treacăt de „arhitectura versului” şi 
pretinde „pluritmia” versurilor, iar P. Eliade cere ca versul românesc să fie 
românesc, şi nu francez sau german etc. Ovid Densusianu revine şi pledează pentru 
„versul liber”. Peisajul teoretic devine astfel tot mai divers, mai adecvat 
problemelor reale ale versului. O sinteză a părerilor emise în secolul care tocmai se 
încheiase realizează Theodor D. Sperantia în lucrarea sa din 1906, Versificaţiunea 
română şi originea ei. Autorul trece în revistă cam tot ce s-a spus înainte de el, 
începând cu Heliade-Rădulescu, stabilind eroarea fundamentală a echivalării 
versificaţiei noastre cu cea antică: „Versificaţiunea română e versificaţiunea latină; 
s-a zis demult şi, cum s-a zis, a rămas bun zis şi crezut. În liniştea acestei credinţe, 
mai toţi au căutat ori să explice versificaţiunea latină – lărgind calapodul latin ca să 
intre versurile române, ori boţind versurile române, ca să încapă în calapodul 
latin”74. Th. D. Sperantia admite că versificaţia română vine din cea latină, dar 
anume din latina vulgară, de unde se trage şi limba română. Partea de analiză a 
celor „trei lucruri principale” din versificaţia română este însă deficitară sub 
aspectul terminologiei şi al definiţiilor. Definiţiile în special sunt simpliste. De 
exemplu: „Ritmul este mersul sau ondulaţia versului”75; „Măsură se numeşte 
întinderea versului”76; „Rima este potrivirea silabelor care încheie măsura”77. Într-o 
recenzie la această carte, N. I. Apostolescu a observat precaritatea acestor 
formulări, precum şi parţialitatea unor demonstraţii78. 

De altfel, N. I. Apostolescu este, alături de Ovid Densusianu, cel mai avizat 
cercetător în acest domeniu în anii respectivi. Dar atâta vreme cât Densusianu s-a 

                                                 
73 G. Ibrăileanu, Curentul eminescian, în „Noua revistă română”, vol. 3, 1901, nr. 36, p. 554-

555. 
74 Th. D. Sperantia, Versificaţiunea română şi originea ei, Bucureşti, 1906, p. 3. 
75 Ibidem, p. 12. 
76 Ibidem, p. 14. 
77 Ibidem, p. 41. 
78 N. I. Apostolescu, recenzie la Th. D. Sperantia, Versificaţiunea română şi originea ei, în 

„Literatură şi artă română”, an. X, 1906, nr. 9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
225 

ocupat ocazional de anumite elemente de versificaţie (în afară de cartea amintită, a 
mai scris doar câteva articole, precum Versul liber şi dezvoltarea estetică a limbei 
literare, în „Vieaţa nouă”, 1908, nr. 13), celălalt s-a dedicat în totalitate 
problemelor de versificaţie. În cronica literară pe care o susţinea în revista lui 
N. Pătraşcu „Literatură şi artă română” şi în multe alte studii, făcea dese referiri 
mai cu seamă la versificaţia românească veche şi la teoreticienii ei. Un studiu 
intitulat iniţial Versificaţia românească, publicat în această revistă în 1906, nr. 12, 
lărgit şi tradus în franceză, a devenit cea mai serioasă lucrare de acest gen, lucrare 
care n-a mai fost depăşită până la cele ale lui C. Brăiloiu, L. Gáldi şi Vladimir 
Streinu, în anii ’50–’60. L’ancienne versification roumaine, publicat la Paris în 
1909, este un studiu susţinut de o bogată bibliografie de specialitate, precum şi de 
cunoştinţe din domeniile învecinate (fonetică, gramatică istorică etc.), fiind, 
practic, prima lucrare ştiinţifică de versificaţie românească. Ea a fost acuzată de 
prea mare aderare la opiniile cercetătorilor francezi şi de punere în relaţie de 
subordonare a versului român faţă de cel francez. Într-adevăr, autorul acordă credit 
total unor cercetători care n-au reuşit să depăşească un stadiu rudimentar de 
abordare a problemelor (Auguste Dorchain, Adolphe Tobler, Albert Cassagne, N. 
Guyau ş.a.), dar care au pledat sistematic pentru delimitarea versului modern de 
versul clasic greco-latin. În privinţa ritmului, autorul precizează destul de corect că 
nu se poate vorbi de ritm iambic sau trohaic, deoarece nu dispunem decât formal de 
iambi sau trohei, ci de ritm de formă iambică sau trohaică. O serie de cercetători de 
mai târziu vor prelua ideea conform căreia formaţiunea metrică specifică a versului 
românesc ar fi piricul, în succesiune bipodică, tripodică, tetrapodică ş.a.m.d., cu 
concluzia că „[...] versul român poate să fie studiat din punct de vedere ritmic 
(accentual), dar nu din punct de vedere prozodic sau metric”79. Definiţia pe care o 
dă ritmului este după A. Dorchain: „Senzaţia ritmului, adică a unei cadenţe 
agreabile în succesiunea cuvintelor, este cauzată de succesiunea regulată a timpilor 
tari şi a timpilor slabi, sau, dacă vă convine mai mult, a silabelor lovite de accentul 
tonic şi silabelor neaccentuate sau atone”80. Afirmaţia rezistă şi a putut fi utilizată 
tocmai în scopul unei deschideri de metodă. Apostolescu constată şi el că rima are 
„puţină importanţă şi e aproape inutilă”81. 

Interesantă, mai ales ca studiu specializat, este cercetarea lui Alexandru 
Bogdan intitulată Ritmica cântecelor de copii (contribuire la ritmica românească), 
un discurs ţinut în 1905 la Academia Română şi publicat în „Analele” acesteia. 
Sugerând preocuparea mai atentă asupra versului popular (consideră insuficiente 
încercările lui Xenopol), mişcându-se cu uşurinţă în mai multe domenii şi literaturi, 
autorul dă o definiţie a versului care merită a fi consemnată: „Versul este mişcare 
(stare sunt pauzele versurilor). Şi orice mişcare se întâmplă într-un timp oarecare. 
Versul ca mişcare se înfăţişează prin rostirea unei mase de sunete, a silabelor, cari 

                                                 
79 N. I. Apostolescu, op. cit., p. 15. 
80 Ibidem, p. 6. 
81 Ibidem, p. 19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
226 

urmează una după alta, ori întrerupte de pauze. Pentru rostirea acestui şir de silabe 
e necesară o durată de timp, astfel că fiecărei silabe i se vine o părticică din durata 
de timp trebuincioasă pentru rostirea unui vers întreg”82. Sunt utile, de asemenea, 
precizările sale privind alternanţa accentelor, diferenţierea lor ca putere etc. 

Toate aceste opinii, precum şi cele emise sporadic şi de G. Ibrăileanu, Sextil 
Puşcariu, D. Caracostea, Anghel Demetriescu, Al. Velescu, veneau în întâmpinarea 
noii poezii române (dominată de simbolism la acel început de secol) şi aveau 
menirea de a justifica şi certifica ceea ce se realizase deja, adică structurarea 
poeziei pe alte principii, mult mai libere, mai constructive. Mai toţi comentatorii 
extind viaţa versului şi ritmul ei spre zona psihicului, a simţirii. Al. Velescu, de 
pildă, comentează astfel rolul versului liber: „Versul liber ne îngăduie să vedem 
cum iau naştere elementele poetice, cum se succed, se asociază, se recheamă, se 
îmbină împreună spre a ne reda o stare sufleteacă ce caracterizează nu numai un 
anumit fel de a simţi şi cugeta, ci şi un anumit moment de simţire şi cugetare”83.  

De studiile românilor Pius Servien şi Matila C. Ghyka am amintit, dar ei 
aparţin mai cu seamă gândirii europene şi au influenţat cercetarea românească mult 
mai târziu.  

În cercetările postbelice de pe teritoriul românesc, deschizător de drum este, 
deloc întâmplător, un francez stabilit de tânăr, din 1924, în România. Este vorba de 
profesorul clujean Henri Jacquier. Francez prin naştere şi studii, a asimilat ulterior 
limba română până la perfecţiune, fiind astfel posesor al simţirii în două arii 
ritmice, destul de diferite, chiar dacă au aceeaşi origine latină. A ţinut un curs de 
versificaţie şi prozodie la Facultatea de Filologie a Universităţii din Cluj, făcând, 
bineînţeles, referiri comparative la cele două tipuri de structuri poetice pe care le 
cunoştea la fel de bine. A publicat în periodice câteva studii de specialitate, care au 
rămas mai puţin cunoscute, datorită faptului că au fost adunate în volum abia în 
1991 (Babel, mit viu, ediţie îngrijită de profesorul Mircea Muthu, la Editura Dacia). 
Deşi nu s-a putut dispensa de experienţa metricii, ideile lui conduceau de pe atunci 
la o diferenţiere calitativă esenţială între ritm şi metru. Astfel, într-un pertinent 
studiu apărut iniţial în 1953, în revista clujeană „Almanahul literar” (devenită 
„Steaua”), făcea o aluzie directă la incompatibilitatea creaţiei poetice cu metrica 
rigidă şi la implicaţia de suflet a ritmului: „Este evident că poetul nu zămisleşte 
versurile sale potrivind cuvintele silabă cu silabă, picior cu picior, după anumite 
tipare prestabilite în toate amănuntele ei, ci alege doar, înainte de a-şi aşterne 
vorbirea lui interioară pe hârtie, forma generală metrică şi strofică, pe care o simte 
mai în concordanţă cu ritmul sufletesc care-l frământă; şi chiar această alegere nu 
se desfăşoară într-o deplină lumină intelectuală, ci este mai curând rodul unei 
maturităţi îndelungate, din penumbra conştiinţei”84. Recunoaşte, în consecinţă, 

                                                 
82 Alexandru Bogdan, Ritmica cântecelor pentru copii (contribuire la ritmica românească), în 

„Analalele Academiei Române”, seria II, tomul XXVIII, 1905–1906, p. 4. 
83 Al. Velescu, Versul liber şi psicologia literară, în „Noua revistă română”, vol. XIV, 1913, 

nr. 7, p. 106. 
84 Henri Jaquier, Babel, mit viu. Ediţie îngrijită, prefaţă, antologie, note şi comentarii de 

Mircea Muthu, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1991, p. 151-152. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
227 

superioritatea valorică a ritmului: „Şi fiindcă picioarele, emistihurile, metrii, şirul 
versurilor şi strofele se reazemă în ultimă analiză pe ritm, ritmul poate fi privit ca 
legătura formală, totodată interioară şi exterioară, cea mai însemnată”85. Ceva mai 
târziu, în studiul Consideraţii despre metrica şi ritmul versului, publicat în limba 
franceză în „Studia Universitatis Babeş-Bolyai”. Philologia (nr. 1, 1968), dar 
urmare a acestor convingeri mai vechi, Henri Jacquier dă o definiţie a ritmului 
extrem de largă, după ce stabileşte trei norme de bază ale acestuia (durata egală a 
picioarelor, accentul dominant, stabilitatea timpilor marcaţi şi nemarcaţi): „Ritmul 
e alternanţa periodică, în aceeaşi ordine de succesiune, a două sau mai multe 
fenomene, unul dintre ele impunându-se ca timp dominant. Această definiţie e 
valabilă, de asemenea, pentru toate fenomenele naturale sau ale vieţii omeneşti care 
se succed şi se repetă într-o anumită ordine, determinată de legi obiective. 
Conştiinţa noastră, reflectând această serie de fenomene, extrage – graţie 
regularităţii lor – configuraţiile şi desenele ritmice”86. Vom reţine în sensul căutat 
de noi: ideea aparteneţei ritmului la spaţiul sufletului, ideea importanţei accentului 
(timpului) dominant şi mai ales trimiterea la existenţa unor „configuraţii şi desene” 
ritmice. Interesant este şi faptul că, în cercetarea sa, autorul înglobează de fapt 
metrica în aria ritmului, desfiinţând-o practic. 

Odată cu dezvoltarea folcloristicii, s-au iniţiat cercetări în teren, care au fost 
urmate de studii atente, dintre care se detaşează cele ale lui Béla Bartók şi 
Constantin Brăiloiu. Apărute mai târziu în ediţie românească (abia în 1967), 
rezultatele celui din urmă aparţin în primul rând muzicologiei şi suferă, cum am 
mai spus, de un exclusivism explicabil. Le vers populaire roumain chanté  face 
referire exclusivă la ritmica melodică, versul popular fiind în totalitate subordonat 
muzicii. Din acest motiv doar unele dintre observaţiile lui pot fi utilizate în teoria 
generală a versificaţiei româneşti. Exactă este, de pildă, clasificarea versurilor 
cântate în numai două tipuri metrice, tripodia şi tetrapodia pirică: „Celor două 
secţiuni metrice le corespund două scheme metrice (care le determină sau care le 
prevăd), încât structurile lor sunt practic interşanjabile”87. C. Brăiloiu mai explică, 
în folosul cercetării noastre, inexistenţa strofelor în versul popular românesc şi 
fixează rolul rimei în această situaţie: „Succesiunea versurilor nu suferă nici o 
constrângere care să vizeze vreo orânduire simetrică oarecare. În schimb, rimele 
unesc un număr, în principiu arbitrar, de versuri în serii asimetrice, în care se 
inserează la întâmplare versuri albe”88. 

Deceniul al 7-lea poate fi considerat începutul studiilor de nivel european în 
materie de versificaţie românească. Sub influenţa studiilor structuraliste, 
versificaţia a revenit în atenţia specialiştilor şi chiar şi a unui public, e drept, 
restrâns, încercând să pună ordine în fenomenul poetic din ce în ce mai dizolvant. 
Poetului Mihu Dragomir i-a revenit rolul de a reintroduce în circuitul criticii de 
                                                 

85 Ibidem, p. 153. 
86 Ibidem, p. 197. 
87 C. Brăiloiu, Opere, vol. I, Bucureşti, Editura Muzicală, 1967, p. 21. 
88 Ibidem, p. 79. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
228 

poezie noţiunile de versificaţie. El a susţinut în cursul anilor 1961 şi 1962, în 
revista „Luceafărul”, un Mic dicţionar poetic, pornind chiar de la întrebarea: 
„Există oare o poetică, o sumă de reguli poetice?”89. Răspunsul este în măsură să 
confirme ceea ce au spus la vremea lor un Valéry sau Claudel: „În afara unui 
minimum de reguli prozodice, rezumându-se de fapt la numărătoarea de silabe, se 
pare că fiecare poet posedă propria lui artă poetică, elaborată din momentul când 
talentul devine atent asupra lui însuşi şi netransmisibilă decât prin epigonism”90. 
Valoarea este pusă, firesc, înaintea tehnicii: „Uneori, poezia rezistă oricărei analize 
şi totuşi rămâne neconvingătoare, alteori are defecte vizibile şi totuşi cucereşte 
publicul”91. Şi aşa ceva s-a mai spus, chiar de către unii teoreticieni, nu doar de 
către poeţi. Încercând să fie mai exact, Mihu Dragomir dă chiar o definiţie a ritmu-
lui, pe care o reţinem tocmai pentru vagul ei (structura poetului confruntându-se, 
natural, cu cea a teoreticianului de ocazie): „Ritmul însă există ca atare, în poezie, 
şi, în afară de aşezarea simetrică şi periodică a silabelor, consacrată de experienţe 
poetice milenare, Poezia, pentru a-şi face auzit cântecul, trebuie să-şi găsească 
acele cadenţe proprii unei anume imagini, să trezească rezonanţe care o 
individualizează. Aparenta lipsă de ritm, numită cu un termen cam preţios ritm 
interior, se bazează pe cunoaşterea sau intuirea multilaterală a factorului ritm şi, 
din acest punct de vedere, o poezie în afara ritmului este de neconceput”92. Câteva 
luni mai târziu, poetul va reveni asupra „preţiosului” termen de ritm interior, 
ajungând la o concluzie aproape metaforică: „Opunând-o unui altfel de ritm, pe 
care ar trebui să-l numim (deşi nimeni n-o face) exterior, reiese că ritmul interior 
înseamnă chiar absenţa ritmului sau, în orice caz, ceva vag, nedefinibil, un fel de 
duh impalpabil al ritmului”93. Intuitiv, fără a se fi referit la studiile care erau în curs 
de desfăşurare în spaţiul european, Mihu Dragomir se înscrie acesteia.  

Primul tratat ştiinţific de versificaţie românească este o Introducere în istoria 
versului românesc a maghiarului, bun cunoscător de limbă română, Ladislau Gáldi, 
apărută în 1971. Acest tratat a fost însă precedat de o altă lucrare a aceluiaşi autor, 
Esquisse d’une histoire de la versification roumaine, apărută la Budapesta, în 1964. 
Cele două opere au aceeaşi structură, ocupându-se la început de poezia populară,  
de renaşterea românească, apoi de epoca luminilor, de romantism şi de clasicism şi 
în final de poezia contemporană. Asupra acestor lucrări ne-am exprimat la data 
apariţiei lor94, referindu-ne atât la calităţile, cât şi la scăderile lor. Analiza lui Gáldi 
este comparatistă şi prioritar cantitativă, deşi face de la bun început o remarcă de 
ordin calitativ: „În pofida universalităţii formelor fundamentale ale versificaţiei 
europene şi a particularităţilor comune limbilor romanice, nu trebuie să se piardă 
din vedere că există ceva esenţialmente românesc în factura versului scris în limba 
                                                 

89 Mihu Dragomir, Mic dicţionar poetic, în „Luceafărul”, an. IV, 1961, nr. 14. 
90 Ibidem. 
91 Ibidem. 
92 Ibidem, nr. 15. 
93 Idem, în „Luceafărul”, an. V, 1962, nr. 11. 
94 Cf. Valentin Taşcu, în „Utunk”, 1972, nr. 25; idem, în „Tribuna”, 1972, nr. 46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
229 

acestei ramuri a romanităţii orientale”95. Multe dintre analizele sale sunt utile, altele 
sunt simpliste sau eronate (mai ales în ceea ce priveşte inversarea influenţelor 
dintre folclorul român şi cel maghiar), dar nu poate fi contestat interesul autorului 
pentru valoarea versului românesc dintotdeauna. 

Vladimir Streinu a surprins critica vremii cu opera sa Versificaţia modernă, 
publicată în 1966. Este o lucrare de valoare, dar care rămâne în aria istoricităţii şi a 
analizei la obiect, cu prea rare incursiuni în teorie şi fără a se conecta la informaţia 
de specialitate care era, la acea dată, destul de bogată. 

Deşi apare în 1972, volumul lui Eugeniu Sperantia intitulat Iniţiere în poetică  
este o scriere mai veche, care nu-şi depăşeşte titlul şi intenţia didactică.  

Despre ritm se exprimă din când în când unii critici sau teoreticieni ai 
poeziei. Straniu este că tocmai aceştia aderă mai sigur la propunerile venite din 
lumea preocupată de tema versificaţiei. Ion Biberi preia o idee a lui Paul Verrier: 
„Nici o activitate a materiei nu se poate sustrage principiului ritmic (d’Udine); 
ritmul, sub toate formele, izvorăşte fără nici o îndoială dintr-un principiu iniţial, 
unic şi universal”96. Edgar Papu intră şi el în seria celor care trec ritmul în seria 
fenomenelor supranaturale, atunci când vorbeşte de „o vrajă a poeziei”, derivată 
din ritmuri şi cadenţe97. Liviu Rusu este chiar mai insistent şi mai liber în afirmaţii, 
definind astfel ritmul: „Dinamismul despre care am vorbit se înfăţişează în opera 
de artă sub formă de ritm. Ritmul nu este altceva decât o mişcare ordonată. El este 
forma în care a fost canalizată revărsarea haotică a interiorităţii. Departe însă ca 
aceasta să însemneze o uniformizare a mişcării interioare. Dimpotrivă, mişcarea 
ritmică se caracterizează printr-o pronunţată varietate. Important este faptul că 
această varietate este supusă unei norme. În orice ritm alternează anumite perioade: 
unele mai accentuate şi altele mai puţin accentuate, care se succedă într-o ordine 
bine stabilită. Ca urmare, ritmul este acela care imprimă aspectul fundamental al 
oricărei opere de artă: unitatea în varietate”98. Prima ediţie a acestei Estetici a 
poeziei lirice  a apărut în 1937. Ignorată mult timp, din diverse motive, unele 
extraliterare, ideile ei au rămas izolate, deşi, din tot ceea ce cunoaştem până la 
1969, definiţia lui Liviu Rusu ne apare drept cea mai largă, mai cuprinzătoare, mai 
inspirată şi destul de originală. 

O carte paradoxală este Versificaţia românească a lui Mihai Bordeianu. I se 
recunoaşte autorului meritul de a deschide, în 1974 (data apariţiei acestei teze de 
doctorat), seria mult aşteptatelor tratate de versificaţie românească. Paradoxul 
cercetării sale vine din faptul că, pornind la drum cu ideea spulberării oricăror 
constrângeri de măsurare a versului, eliberându-l, aşadar, definitiv de obsesia 
picioarelor metrice, aderând limpede la idei de genul celor emise de Pius Servien 

                                                 
95 László Gáldi, Esquisse d’une histoire de la versification roumaine, Budapest, 

Tankönyvkiadó, 1964, p. 7-8. 
96 Ion Biberi, Poezia, mod de existenţă, Bucureşti, Editura pentru Literatură, 1968, p. 27. 
97 Edgar Papu, Evoluţia şi formele genului liric, Bucureşti, Editura Tineretului, 1968, p. 23. 
98 Liviu Rusu, Estetica poeziei lirice, ediţia a III-a, Bucureşti, Editura pentru Literatură, 1969, 

p. 187. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
230 

sau Robert de Souza, se revine surprinzător, în analiză, la complicata nomenclatură 
antică. Definiţia (teoretică) pe care o dă este bună: „Impresia estetică de ritm (în 
vers) se naşte din succesiunea sau revenirea simetrică (cu un caracter sensibil de 
periodicitate, dat de silabele accentuate), dar toate accentele (de intensitate, durată, 
timbru) concură la realizarea ritmului. Ritmul este prin urmare o rezultantă a 
tuturor variaţiilor masei sonore a cuvintelor, cu diferenţele audibile de înălţime, de 
intensitate, de timbru, de durată (relativă) şi de viteză (tempou). Ritm însă nu 
înseamnă numai accente, care, este drept, reglează efortul articulatoriu, el este şi în 
funcţie de ideea poetică expusă, de simetria cuvintelor şi a frazelor (a grupurilor de 
cuvinte, armonios orânduite). Foarte des, la noi, ritmul a fost înţeles ca repetiţie 
periodică egală. Nimic mai eronat. Ritmul nu se naşte din egalităţi şi uniformitate, 
ci din diferenţe, din aranjare variabilă a spaţiului şi a timpului ale căror distanţe 
mai mult sau mai puţin echivalente şi apropiate depind de emoţia noastră, neavând 
egalitate temporală, numerică sau intensivă”99. Aruncând pur şi simplu în aer ideea 
de ritm ca formă măsurabilă şi chiar definibilă (fapt modern), autorul se lansează în 
practică apelând nu doar la unităţile metrice admise (iamb, troheu, dactil), ci la cele 
mai sofisticate picioare greco-latine, complicându-şi peste măsură cercetarea şi 
creând o suficientă confuzie (care a şi fost amendată la vreme). Cartea sa este însă 
a unui specialist, cel dintâi după Ladislau Gáldi, având toate datele, informaţia şi 
metoda de lucru, chiar dacă nu depăşeşte perimetrul strict al domeniului.  

Petru Ursache aplică teoria versului la folclor în cartea sa Poetică folclorică 
(Junimea, Iaşi, 1976). Aderăm de la început la maniera sa de lucru, deoarece 
autorul reuşeşte să impună o regulă clară, chiar dacă relativ convenţională, într-un 
domeniu în care nu se credea că se va putea preciza ceva, anume cum trebuie citit 
folclorul, mai ales cel cântat. Aşa cum vom proceda la rându-ne, Petru Ursache 
admite forma ultimă, tipărită şi despărţită de melodie ca materie de lucru: „Noi 
vom prefera noţiunea de text literarizat, prin care înţelegem un proces evolutiv şi 
nu un fapt static, eventual sincronic, cum ar sugera termenul literatură. Procesul 
are o mare întindere în timp şi este extrem de complex, implicând alunecări de 
funcţie şi desincretizarea formelor poetice. În felul acesta conceptul de text capătă 
în poetica folclorică pe care o propunem o semnificaţie mult mai adâncă. 
Literarizarea este un fapt care se produce şi nu trebuie confundat cu ceea ce numim 
literatură, deoarece în ultimul caz procesul s-a încheiat”100. Cercetătorul rezolvă 
astfel dilema în care s-au zbătut folcloriştii şi muzicologii, care n-au ştiut niciodată 
cu exactitate cum s-au pronunţat şi cum s-au accentuat poeziile populare, aspectul 
lor depinzând de loc, de timp şi de calitatea interpretului. De aceea, schemele 
metrice propuse de Brăiloiu sau Gáldi pentru unele produse folclorice nu puteau 
exprima o realitate definitivă. În materie de ritm, Ursache preia o afirmaţie veche a 
lui Nicolae Iorga, din care se înţelege că „înainte de toate se nasc ritmurile”101. 
                                                 

99 Mihai Bordeianu, Versificaţia românească, Iaşi, Editura Junimea, 1974, p. 52. 
100 Petru Ursache, Poetică folclorică, Iaşi, Editura Junimea, 1976, p. 14. 
101 Ibidem, p. 31. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
231 

Venind dinspre lingvistică, profesorul timişorean G. I. Tohăneanu va 
beneficia, desigur, de sprijinul conceptelor respective, aşa cum s-a întâmplat cu 
structuraliştii sau formaliştii ruşi, baza de discuţie asupra versificaţiei fiindu-i mai 
solidă, verificată. Tocmai de aceea credem că opiniile sale sunt cele mai operante 
din câte s-au emis la noi. În cartea sa Dincolo de cuvânt. Studii de stilistică şi 
versificaţie, apărută în 1976, analizează cu atenţie raportul dintre troheu sau iamb şi 
piric, stabilind că ultimul substituie adesea, şi anume în spiritul limbii, cele două 
picioare metrice considerate ca bază a versului românesc. Pornind de la ipoteza că 
ignorarea substituirilor duce la determinarea unui aşa-numit ritm dominant 
oarecum artificial, luarea în calcul a acestora modifică esenţial şi în limitele 
firescului valoarea ritmului: „Odată admise existenţa şi frecvenţa substituirilor în 
ritmul iambic şi trohaic, se conturează o problemă nouă, care – pe cât ştiu – nu a 
reţinut, până acum, atenţia cercetătorilor. Analizând, din punctul de vedere expus 
anterior, o serie de opere poetice, am ajuns, treptat, la convingerea că alternanţa sau 
chiar opoziţia dintre versurile cu şi cele fără substituiri, precum şi apariţia relativ 
regulată, eventual simetric, a acestora din urmă, de-a lungul mai multor versuri ori 
strofe, creează posibilitatea identificării unui al doilea ritm – foarte discret, adesea 
latent, dar cu atât mai sugestiv – pentru care voi folosi termenul de «ritm 
secund»”102. Cercetătorul va insista asupra teoriei sale şi o va mai aplica şi în 
analiza sa la poezia Pe aceeaşi ulicioară... de Mihai Eminescu. Şi în acest studiu 
G. I. Tohăneanu neagă orice intenţie de citire „metronomică”, deci în spiritul 
teoriei picioarelor metrice, care „ar ultragia ideea de Poezie, silnicind fonetica 
sintactică a limbii române, care, cum se ştie, are o atât de mare însemnătate în 
rostirea curată a versurilor”103. Chiar dacă nu se exprimă în acest sens, deducem că 
observaţiile sale s-ar putea extinde asupra teoriei accentelor în poezie. Accentele ar 
putea fi reduse la cele necesare, eliminându-se cele forţate din preajma accentelor 
muzicale obligatorii, de pildă, element extrem de util pentru cercetarea noastră. 

Tot din perspectivă lingvistică este tratată Versificaţia românească (Facla, 
Timişoara, 1980) de I. Funeriu. Faptul că cercetătorul avea deja la îndemână o serie 
de tratate şi studii la care se putea raporta, beneficiind deci de un domeniu de 
sprijin, ridică substanţial valoarea studiului. Autorul declară limpede că a plecat în 
primul rând de la text şi nu de la informaţia teoretică, stabilind astfel că este 
exclusă acceptarea „dogmelor şi prejudecăţilor ce s-au instaurat în versificaţia 
noastră”. Astfel, pornind şi de la realitatea limbii, I. Funeriu decide exact: „[...] 
pierzînd cantitatea – ca element fonologic – limba română creează un alt tip de 
ritm, profund deosebit, bazat pe accentul de intensitate, iar nu pe cantitatea 
silabică”104. El admite teoria „substituirilor ritmice” elaborată de G. I. Tohăneanu, 
dar admite şi abaterile de la ritm, considerând că versul, atunci când se abate de la 

                                                 
102 G. I. Tohăneanu, Dincolo de cuvânt. Studii de stilistică şi versificaţie, Bucureşti, Editura 

Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1976, p. 225-242. 
103 G. I. Tohăneanu, Mihai Eminescu: Pe acceaşi ulicioară..., în „Limbă şi literatură”, vol. IV, 

1979, p. 379-390. 
104 I. Funeriu, Versificaţia românească. Perspectivă lingvistică, Timişoara, Editura Facla, 

1980, p. 8-9 şi 15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
232 

regula limbii, se „autocorectează” imediat, pe baza unui fenomen de „redresare 
ritmică”105. El mai apelează ca sprijin metodic, pe lângă lingvistică, la statistică. 

Este clar că introducerea treptată a cercetărilor de versificaţie şi de la noi în 
aria complexă a interdisciplinarităţii le dă acestora o altă forţă de analiză şi de 
sinteză. Am semnalat deja influenţa matematicilor superioare, a numerologiei şi a 
lingvisticii matematice asupra studiului poeticii, a ritmurilor în special. Profesorul 
Mircea Borcilă de la Universitatea din Cluj şi profesorul american Richard McLain 
au introdus în circuitul ştiinţei literaturii româneşti, al poeticii, rezultatele 
gramaticilor generative sau ilocuţionare, venind astfel spre poetică dinspre un alt 
fel de gramatică, anume una dezvoltată într-un spaţiu mult mai larg decât acela al 
gramaticii tradiţionale. Tot în antologia lor, Poetica americană. Orientări actuale, 
apărută în 1981 (Cluj-Napoca, Editura Dacia), este abordată şi sociopoetica, 
evident o poetică de nuanţă sociologică. Studiile traduse aici, aparţinând unor 
savanţi îndrăzneţi, neinhibaţi de tradiţii crezute fixe, cum ar fi S. R. Levin, M. J. 
Reddy, R. Ohmann, Stanley Fish, Elizabeth W. Bruss ş.a., deschid perspective 
nelimitate de abordare a problemelor poeticii şi versificaţiei106, care au fost 
fructificate deja de unii cercetători ca Rodica Zafiu, Mariana Neţ sau Mihai Dinu. 

Ultimul dintre aceştia, Mihai Dinu, a dat, pe baza studiilor încrucişate din 
direcţia matematicii, a lingvisticii, a psihologiei, cea mai recentă şi cea mai bogată 
teorie asupra versului românesc, Ritm şi rimă în poezia românească (Cartea 
Românească, Bucureşti, 1986). Studiul său atinge nivelul european al cercetărilor, 
ţinând cont şi de realizările de peste ocean. Baza sa de lucru este, evident, limba 
vorbită şi sitemul ei de accentuare. În acest sens el îşi fundamentează analizele 
metrice pe accentele foarte puternice, pe care le şi notează diferit de celelalte (//), 
ca şi Pius Servien. Astfel se întâmplă ca, în rostirea poeziei, cuvinte secundare să 
devină foarte importante pentru fixarea accentelor forte: „Cui datorăm această 
schimbare de roluri? Răspunsul nu poate fi decât unul: exclusiv presiunii exercitate 
asupra textului de planul ritmic supratextual”107. Mihai Dinu exclude şi el ideea de 
metru, de picior metric în versificaţia română, preferând să caute şi să afle ceea ce 
numeşte „matricea ritmică”. Mai toate aceste căutări nu sunt profund originale, 
unele se pot regăsi chiar în paginile de mai sus (autorul ignoră, de pildă, 
exhaustivul studiu despre ritm al lui Henri Meschonnic), dar ele au meritul de a se 
adapta la nevoile înţelegerii versului românesc. Mihai Dinu oferă totodată, prin 
cartea sa, un îndreptar pentru comentatorii actului poetic sau creator în sine. De 
altfel, se pot observa în critica literară curentă destule apeluri la concluziile oferite 
de studiile de versificaţie.  

Pentru cercetarea noastră, parcurgera opiniilor diverse ne-a format 
convingerea că aproape tot ceea ce s-a obţinut la nivel teoretic, mai cu seamă 
derogările de la regulile versificaţiei clasice, au fost întreţinute şi sugerate din 
                                                 

105 Ibidem, p. 36. 
106 Cf. Poetica americană. Orientări actuale. Studii critice. Antologie, note şi bibliografie de 

Mircea Borcilă şi Richard McLain, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1981. 
107 Mihai Dinu, Ritm şi rimă în versificaţia românească, Bucureşti, Cartea Românească, 1986, 

p. 25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



TEORIA  RITMURILOR  ÎN  ARTĂ  ŞI  POEZIE 
 

 
233 

umbră de realitatea creaţiei folclorice, care, ne dăm seama, nici nu s-a raportat 
vreodată la canoanele antice, organizându-şi ritmul propriu pe terenul exclusiv al 
limbii române. 

Îmbogăţirea şi alinierea teoriilor româneşti la nivelul competitiv universal a 
dat posibilitatea unor cercetători de a construi dicţionare şi antologii pe tema 
versificaţiei, în mare ilustrate chiar prin acestea. Apare astfel un Dicţionar de 
terminologie literară, sub coordonarea lui Emil Boldan (Bucureşti, Editura 
Ştiinţifică, 1970). Gh. Ghiţă şi C. Fierăscu publică un util Dicţionar de terminolo-
gie poetică (Bucureşti, Editura Ion Creangă, 1974). Un alt Dicţionar de termeni 
literari este coordonat de Al. Săndulescu (Bucureşti, Editura Academiei, 1976). 
Irina Petraş semnează în stil de „mic dicţionar-antologie” volumele Figuri de stil 
(Cluj-Napoca, Editura Demiurg, 1992) şi Genuri şi specii literare (Cluj-Napoca, 
Editura Demiurg, 1993), dar mai ales un voluminos „dicţionar-antologie” cu titlul 
Teoria literaturii. Curente literare, figuri de stil, genuri şi specii literare, metrică şi 
prozodie (Bucureşti, Editura Didactică şi Pedagogică, 1996), în care opiniile culese 
din literatura română de specialitate rezistă alături de cele din literatura universală. 
Autoarea însăşi îşi expune propriile comentarii şi concluzii, deosebit de folositoare. 

Nu considerăm lipsit de utilitate acest îndelung excurs printre meandrele 
ritmului. Din fragmente disparate, venite din mai toate literaturile şi spaţiile spiri-
tuale (cu ecouri  clare în spaţiul românesc), se încheagă un teritoriu vast, în care fie 
că ritmul atacă orice îi iese în cale, pretinzându-se ca fundament pentru toate, fie că 
este agresat din toate direcţiile şi domeniile. Evident, datorită acestei duble 
diversificări şi disipări, o definiţie a ritmului devine imposibilă sau, în orice caz, ar 
fi extrem de stufoasă şi s-ar transforma într-un anacolut perpetuu. Ce este ritmul 
este, aşadar, mai greu de precizat. Ce anume reprezintă el pentru univers şi mai ales 
pentru universul uman, fie şi limitându-ne la origini, se poate încerca. Ritmul este 
un tot, în care se conţine tot. El nu se fragmentează, nu se manifestă parţial, ci 
plenar. Ieşit din sfera materiei moarte, unde rigurozitatea lui este chiar cea care dă 
nemişcarea, prin mişcare spre materia vie, el transformă simetriile încremenite (în 
rocă) în asimetrii productive şi reproductive. Omul, el însuşi rezultat al ritmului, l-a 
preluat din natură şi l-a condus, la început inconştient, spre o formă de expresie, 
iniţial rudimentară, de tip sonor (imitativ în fapt şi motivat de dans – această primă 
formă de comunicare, de limbaj), şi apoi, prin relaţionări succesive şi progresive, 
constant progresive, prin combinări mai întâi aleatorii, mai apoi conştientizate, spre 
o formă de exprimare. Poate că ritmul a creat chiar cuvântul („La început a fost 
cuvântul” – cum începe ambiguu Vechiul Testament), simultan, prin revelaţie şi 
relevaţie. Iar de aici până la arte n-a mai fost decât un pas. Cuvântul decisiv în 
acest sens aparţine, evident, tot unui mare poet; Rimbaud, într-o scrisoare din 15 
mai 1871, către Paul Demeny, spunea simplu ceea ce un secol întreg teoria s-a 
chinuit să demonstreze: „Poezia nu va mai ritma acţiunea; ea va fi înainte”108. 
                                                 

108 Apud Jean Burgos, Pentru o poetică a imaginarului. Traducere de Gabriela Duda şi 
Micaela Gulea, Bucureşti, Editura Univers, 1988, p. 121. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei



VALENTIN  TAŞCU 
 

 
234 

 
 

THE  THEORY  OF  RHYTHMS  IN  ART  AND  POETRY 
 

The paper, based on a comprehensive research of older and newer sources, analyses the 
evolution of the concept of rhythm, both historically and ideologically. The aim of this detailed 
investigation is to establish another hierarchy of the rhythm values in the poetical creation. The 
suggestive power of rhythms – considered mainly from an anthropological perspective – is selected. 
The evolution of the concept is established initially and generally within the territory of universal 
aesthetics (from the ambient Aristotel and Aristoxenes of Tarent to the contemporary Alonso Amado, 
and especially Henri Meschonnic and then within the field of Romanian aesthetic thought (from 
Miron Costin to Mihai Dinu). The idea followed is that which might justify the interpretation of 
poetry, especially the poem, as a being in which rhythm is the circulatory and nervous systems. By 
adding new nuances the author succeeds to demonstrate that rhythms are essential and ancestral, both 
for the being itself ad for the poem which is considered a being. His interesting that scholars get close 
to this conclusion, but they hesitate to express it firmly as it seem to be a utopia, whereas an 
exceptionally gifted poet like Rimbaud expresses himself clearly: “Poetry will not copy action: it will 
be ahead it”. 

 
Universitatea „Constantin Brâncuşi” 

Târgu-Jiu, Bd. Republicii, 1 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 16:38:42 UTC)
BDD-A1798 © 2006-2007 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

