ALEXANDRU NICULESCU

TATAL NOSTRU

I

In istoria crestinismului romanesc, pe care — in formele sale, confesionale, de
organizare — am examinat-o intr-o serie de lucrari (printre altele, Niculescu 2004,
p. 171-252) —, au ramas inca neelucidate probleme de procedura liturgica, tot atat
de importante precum este si cultul crestin care le utilizeaza.

1. In primul rand, rugiciunile (am artat, in alti parte, ca termenul rugdciune nu
apare decat in romana din nordul Dundrii). Fiecare cult crestin 1si are rugaciunile sale, iar,
in cazul teritoriului romanesc, structura lor textuala este diferitad nu numai de la o liturghie
confesionald la alta, dar si de la o zona de culturd la alta. Ortodoxia romaneasca —
subliniam — prezintd oarecare diferente, In detalii liturgice, dupa cum este vorba de
Muntenia (Tara Roméaneascd, Vala(c)hia), de Moldova sau de Transilvania: obediente
ecleziastice intraortodoxe explica usor astfel de deosebiri rituale. Dar catolicismul? Nici

,,romano”-)catolicismul nu este omogen: cel maghiar din Ardeal este uneori apro-
piat (daca nu ,,infiltrat”) de confesiuni protestante (mai ales de calvinism), cel din
Moldova, de origine poloneza, are ,,contacte” ortodoxe — prin ruteni, cu Moravia —,
dar si cu protestantii (prin comunitatile germanofone din sud, din vest si din nord-est).
Profesorul Cesare Alzati de la Universitatea Catolicd din Milano, cel care prin lucrarile
sale s-a afirmat drept cel mai bun cunoscator strdin al crestinismului romanesc
multiconfesional, considera spatiul religios romanesc drept cel mai fragmentat teritoriu
crestin din Europa: un puzzle cu cel putin zece confesiuni crestine si noncrestine
(ortodocsi, catolici, greco-catolici, luterani (evanghelici), calvini, unitarieni (Cluj),
ortodocsi de ,,stil vechi”, evrei, mahomedani, neoprotestanti (baptisti) etc.), ceea ce nu
este decét reflectarea pozitiei geografice si istorice a teritoriului locuit de roméani de-a
lungul veacurilor (,,au carrefour des empires”, cum ne caracteriza un ziarist francez
prin 1932, sau ,,intre Orient si Occident”, cum indeobste se spune). Sd nu uitdm ca
unitatea statald a Romaniei noastre nu are inca nici o suta de ani, iar presiunile politice
exterioare (si interioare, cele corelate cu etniile conlocuitoare) nu au incetat pana astazi.

2. Puterea moral-politica a roméanilor a constat — i constd — in constructia unei
identitati statale multietnice unitare, indestructibile, in ciuda vicisitudinilor istoriei. La

* O varianti a primelor doua parti ale acestui articol a aparut in ,,Vatra”, XXXIII, 2006,
nr. 11-12, p. 100-116.

DACOROMANIA, serie noud, XI-XII, 20062007, Cluj-Napoca, p. 17-75

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



18 ALEXANDRU NICULESCU

aceasta, insd, contributia Bisericii Ortodoxe de pe ambii versanti ai Carpatilor a fost
imensa: ortodoxia a fost un liant puternic (recunoscut chiar de Kiril Lukaris, patriarhul
(proreformat) al Constantinopolului, intr-un bine cunoscut raspuns dat principelui
Gavril Bethlen al Transilvaniei, in 1629) intre Tara Romaneasca, Moldova si Transil-
vania. Ceea ce nu Insemna ca ortodoxia romaneasca era unitard. Pentru regiunile
danubiene, apropierea (si contactele) cu Patriarhatul de la Ohrida, obedienta ierarhica a
Banatului si a Transilvaniei de mitropolia sarbeasca de la Karlowitz, adicd ortodoxia
grecilor si a bulgarilor, erau dominante. In Moldova, ortodoxia Ucrainei si a Rusiei
(,a trela Roma™) avea, de asemenea, un rol important. in acest fel, ortodoxia
romaneascd — oricat de nuantatd era, regional (prin obediente ierarhice si influente
teologice) —, a putut sa intareasca rezistenta etnica identitara religioasa a romanilor.

Dar, in acest fel, ortodoxia romaneasca — desi crestinismul nostru este originar
(sec. II-11I) — devenea, prin subordonare ierarhica, organizare (sau chiar prin ritualul li-
turgic), dependentd de culturi teologice inconjurdtoare. Primisem primele elemente
crestine direct de la greci si de la romani, dar, prin crestinarea slavilor meridionali si
orientali (incepand din sec. IX), dobandisem o organizare ortodoxa dirijata de culturi si
ierarhii teologice ulterioare in timp, dar mai aproape si mai bine structurate, fiind in
contact direct cu Constantinopolul. Crestinarea noastra originard se transformase, ipso
facto, intr-o cultura ortodoxa mediatd, ,filtrata” sau dominata de alte ortodoxii — a
slavilor meridionali i a celor orientali.

3. Aceasta pluralitate ortodoxa intermediatd se complicd si mai mult in
conditiile in care, in zone romanesti ortodoxe, precum Transilvania, biserica
traditionald a romanilor ,de jos”, tdrani si pastori fara drepturi (considerati
»schismatici”), intra in contact si cu religiile receptae, mai ales cu catolicismul
roman §i cu Reforma protestanta si calvina. ,,Rectificari” liturgice si terminologice
ale slavo-bizantinismului apar in Biserica transilvand. Si in Moldova, se stie,
influente orientale de la Kiev si de la Moscova s-au facut resimtite de-a lungul
veacurilor (in Basarabia, chiar si astazi!).

Ortodoxia romaneasca urmeaza, fidel, repartitia regionald a culturii roméanilor
de la nordul Dundérii. Printr-un paradox, Biserica noastra ,,absoarbe” elemente de
ritual crestin ,,alogen”, dar ramdne o Bisericad Ortodoxa a intregului teritoriu al
romanilor, care se recunosc in ea.

4. Cea mai evidenta dovada este rugaciunea Pdter hemon, Pater noster, Tatal
nostru, care, trecutd in traducere prin toate limbile pamantului, in zonele crestine,
poartd numele teologic oratio dominicalis ,jrugaciunea imparateasca”, sau, pur i
simplu, ,,rugiciunea lui lisus”. Aceastd rugaciune, pe care, dupa cum se afirma numai
in Evanghelia dupda Luca, apostolii i-ar fi solicitat-o lui lisus (,,Doamne, invata-ne sa
ne rugam, asa cum si loan i-a invatat pe ucenicii lui” — Luca, 11, 1), ar fi trebuit sa
aibd o structurd stabild, dacd nu fixd. Nu a fost deloc astfel, nici macar in
evanghelii. Versiunea din Evanghelia dupa Matei, 6, 9-13 este mai ampld decat
versiunea din Evanghelia dupda Luca, 11, 2—4. lati-le, comparativ, in versiunea
greceasca:

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 19

Matei, V1, 9-13:

,,Pater hémon ho en tois ouranois

hagiasth&to to 6noma sou;

elthétd he basileia sou

genéthetd to thélema sou

hos en ourand; kai epi g€s;

ton arton hemon ton epiotision dos heémin sémeron;
kai aphes heémin ta opheilémata hemon

hos kai heémeis aphékamen tois opheilétais hemon;
kail me eisenénke;s hemas eis peirasmon

alla rhiisai hemas apo toti ponéroii”.

Luca, XI, 2-5:

,Pater

hagiasth&to to 6noma sou

elthétd he basileia sou

ton arton heémon ton epiousion didou hémin to kath’ héméran
kai aphes hémin tas hamartias hemon

kal gar autoi aphiomen panti opheilonti hémin

kai m& eisenénk@s eis peirasmon™’.

Aceste texte au trecut in primele traduceri in limba latind, in variante usor
diferite (o traducere initiald, unicd, nu pare a fi existat). Cea mai veche este aceea
din asa-numita Vetus Latina:

Mattheus: ,,Pater noster qui es in caelis / Sanctificetur nomen tuum / Adveniat
regnum tuum / Fiat voluntas tua / in caelo et in terra / Panem nostrum cotidianum /
da nobis hodie / Et dimitte nobis debita nostra / sicut et nos dimittimus debitoribus
nostris. / Et ne nos inducas in temptationem / sed libera nos a malo”.

(Heinimann 1988, p. 75)

Luca: ,,Pater / Sanctificetur nomen Tuum / Adveniat regnum Tuum / Panem nostrum
quotidianum / Da nobis hodie / Et dimitte nobis peccata nostra / Si quidem et ipsi /
Dimittimus / Omni debenti nobis / Et ne nos induces in tentationem”.

Acesteia, Tertulian, scriitor crestin care a trait in sec. II-III, 1i opune o
versiune proprie (incompletd) in De oratione dominica:

»Pater qui in caelis es, Sanctificetur nomen tuum, Fiat voluntas tua in caelis et in
terra. Veniat regnum tuum. Panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Dimitte
nobis debita nostra [...]. Ne nos inducas in temptationem. Sed devehe nos a malo”.

(Cabrol, Leclerq 1936, p. 248, s.v. Oraison dominicale)

! Textele evanghelice in greacd ne-au fost comunicate de prof. Francisca Bilticeanu, de la
Universitatea din Bucuresti.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



20 ALEXANDRU NICULESCU

Aceste versiuni latine, primare, au stat la baza traducerii Bibliei de catre
Sf. Ieronim, cunoscutd sub numele Vulgata, in sec. IV (dupad cum vom vedea, si
aceasta caracterizatd de unele schimbari in text).

Trecut In roméana, direct, literal (deci nu intemeiat pe versiunea slavona — cea
care se utilizeaza in Biserica noastrd), el arata astfel:

Matei, VI, 9-13

,,Tatdl nostru

care esti In ceruri

sa fie sfintit numele Tau

sd vind domnia (lat. regnum) Ta

sd se faca voia Ta

precum in cer, asa pe pamant.

Painea noastra zilnica (lat. quotidianum, gr. epiotision)
da-ne noua astazi

si iartd (lat. dimitte, gr. dphes) noua datoriile noastre
cum si noi iertdm datornicilor nostri,

ci libereaza-ne de rau”.

5. In cele ce urmeaza ne vom ocupa de dificultitile terminologice si de modifi-
carile aduse de-a lungul veacurilor textului din Evanghelia dupa Matei. Textul
restrans din Evanghelia dupa Luca ne va servi drept termen de referinta.

Iatd insa, in traducere literald in limba franceza, cele doud versiuni (dintr-o biblie
standard):

Matei 6: Luca 11:
,,Notre pere ,,Pere
qui (es) dans les cieux,
que soit sanctifié ton Nom, que soit sanctifié ton Nom,
que vienne ton Reégne, que vienne ton Regne,

que soit faite ta Volonté
comme au ciel aussi sur terre.

Notre pain quotidien, Notre pain quotidien,

donne(-le) nous aujourd’hui, donne(-le) nous chaque jour,

et remets-nous nos dettes et remets-nous nos péchés,

comme nous aussi avons remis car nous-mémes aussi remettons

a nos débiteurs. a tout (homme) qui nous doit.

Et ne nous introduis pas en tentation Et ne nous introduis pas en tentation”.

mais délivre-nous du Mauvais”.

6. Dupa cum putem constata, intre cele doud rugaciuni evanghelice exista
deosebiri evidente. Deosebirile textuale dintre versiuni urcd departe in timp, in
epoca originilor crestinismului. Mai intai trebuie subliniat faptul ca intre cei doi
evanghelisti existau diferente si de limba, si de culturd. Matei era, dupa traditie, un
apostol evreu care ar fi scris la origine in limba aramaica, dar singurul text atestat
este 1n limba greacad. Luca, in schimb, era grec iudeizat, deci grecofon din Siria.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 21

Este de observat ca, in Evanghelia dupa Matei, lisus se adreseaza lui Dumnezeu cu
cuvintele: Tatal nostru, care esti in ceruri, ceea ce, afirma teologia crestina, este, in
a doua parte, o formula , tipic evreiasca” (care apare de 13 ori In Evanghelia dupa
Matei). Expresia care esti in ceruri nu apare la Luca.

Dar mai important este apelativul Tatd(l) — care transforma rugaciunea lui lisus
intr-o rugdciune filiald. Invocarea Iui Dumnezeu ca un tafd, un parinte, este de ori-
gine evreiasca: poporul evreilor se considera, in Vechea Alianta (Legdmant), fiii lui
Iahve-Dumnezeu si il invocau numindu-l 7ata! ,,al nostru”. Dar invocarea indivi-
duali Abba, care apare 1n rugaciunea lui lisus (mai ales versiunea Luca 11), dezva-
luie esenta divina a lui lisus, intimitatea misterioasd fundamentald a filiatiei sale.
Ceea ce constituie mesajul central al Noului Testament, al Aliantei Noi (invocarea
filiald Abba! Tata! apare in evanghelii de 170 de ori!) Pana la venirea lui lisus, evreii
utilizau termenul 7atd!/, dar numai 1n colectiv, ca o afirmatie. lisus 1l foloseste, cu
titlu individual, adresdndu-i-se, direct, in multe situatii (Ghetsimani; precum si in
timpul patimirii pe cruce). Trebuie Insa specificat ca in Evanghelia dupa Matei se
foloseste termenul Tatal nostru — care era utilizat si in unele rugéciuni iudaice —, in
timp ce Evanghelia dupd Luca mentioneazd numai invocatia individuala directa
Abba! Tata! Ceea ce inseamna ca Matei, evreu, era mai aproape de traditia religioasa
ebraicd, in timp ce Luca, de culturd elina, foloseste 1n invocatie numai vocativul
grecesc Pdter.

7. Analiza textului Tatal nostru in relatie cu sursele evreiesti (formule si
expresii care apar in rugiciunile evreilor) a fost facutd in mai multe lucrari (una
dintre cele mai cuprinzatoare este Di Sante 1986, p. 29). Dand urmare — §i crezare
— autorului, sintagmele si ideile din 7atal nostru, care apar si in ,,binecuvantarile”
si rugaciunile (orale) evreiesti, sunt: Tatal nostru, Numele tau sa fie sanctificat, Sa
vind domnia Ta (,,5a se stabileascd domnia Lui”), sd se faca voia Ta (,,vointa Ta sa
poata fi, Doamne!”), pdinea noastra zilnica (,,tu hranesti pe cei vii, din dragoste”),
iarta-ne noud datoriile/pdacatele (,,iarta-ne, Tatal nostru, caci am pacatuit [...] caci
Tu esti cel care gratiaza si iartd”), nu ne face sa intram in ispita (,nu ne da in
puterea pacatului, a greselii, a tentatiei, nici a rusinii”), elibereazda-ne de rau (,,Tu
esti binecuvantat, Doamne, eliberatorul lui Israel™).

Cea mai mare parte dintre propozitiile din parantezd provin din textul unei
rugaciuni denumite Qaddish, o ,sanctificare” cu care se incheia serviciul religios
din sinagoga (o rugiciune mai ales pentru morti). In plus, Qaddish era recitata in
limba aramaica, limba nativa a lui lisus. Cum se putea ca lisus, care fusese crescut
intr-o familie pioasd, ce respecta religia traditionala ebraica si care cunostea ruga-
ciunile din templu si, mai ales, liturghia sinagogald, sa nu recomande apostolilor
sdi ceea ce El Insusi invatase, asa cum, probabil, El insusi, In aramaica, se ruga?
Dar, trebuie precizat, nu poate fi considerat textul din Tatal nostru ca o rugaciune
ebraica: ea nu contine nimic incompatibil cu rugaciunile iudaice, dar filiatia divind a lui
lisus, care-1 invocd individual pe Dumnezeu ca Tata! (fara adjectivul posesiv nostru),
apartine crestinismului. Tot astfel cum fraza ,,Sa vind domnia Ta” (= adveniat Regnum

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



22 ALEXANDRU NICULESCU

Tuum) nu este temporalizata (,,acum, cat suntem 1n viatd, cdci noi asteptdm ca Tu
sd domnesti in Sion”), ci, mult abreviata, este o ruga definitiva, atemporala. Altfel
spus, textul crestin al lui Tatal nostru este partial paralel cu texte liturgice ebraice,
dar ramane o sinteza succinta ficuta de Tisus. In ce limba? in aramaici? in ebraica?
Un eminent cercetator, parintele P. Grelot, a publicat in ,,Revue Biblique”, 91,
1984, p. 531-566, L arriere-plan araméen du Pater, incercand sa acrediteze ideeca
ca lisus a putut foarte bine face uz de aramaica, socotind rugdciunea o rugiciune
individuala, particulara (nu una oficiala, din templu sau din sinagoga).

8. Dar evangheliile au fost scrise in greaca. Cea cunoscutd, Evanghelia dupa
Luca (gr. Loukas, om cultivat, probabil, medic, originar din Siria), ar fi putut fi
scrisd, dupa unii, Tnainte de anul 67 (alti specialisti vorbesc de o prima versiune
prin ,,anii 60”), dar textul transmis noua in copii ar putea fi datat intre anii 75-90 —
si este mai scurt (s-ar putea spune, fundamental?). Matei (numele ebraic Mattai —
Matanya) era evreu bilingv, perceptor de impozite: el ar fi scris, cum am mai spus,
in aramaicd. S-ar explica astfel prezenta in textul grecesc a unor arhaisme si
aramaisme — Intre care §i invocatia la plural (nostru) a Parintelui ceresc.

Soarta textuald a rugiciunii Tatal nostru a fost legatd de transmiterea
canonicad a evangheliilor. Evanghelia dupa Matei si Evanghelia dupa Luca,
impreund cu FEvanghelia dupd Marcu alcatuiesc ceea ce a fost denumit
»evangheliile sinoptice” (gr. synopsis) si se caracterizeaza prin concordangele
frapante dintre ele, mai ales In ceea ce priveste faptele relatate, cuvintele lui lisus
(logia) si evenimentele vietii Sale (ele contin 200-300 de versete identice).
Asemenea potriviri nu pot fi cazuale: ele conduc la concluzii importante. Sunt oare
relatarile unor evanghelisti martori oculari? Avut-au poate surse comune? Au
»colaborat” evanghelistii intre ei? Se cunosteau unii cu altii din timpul vietii lui
lisus? lata o serie de intrebari ce isi asteapta raspuns.

Mai aproape de adevér par ipotezele care atribuie Evangheliei dupa Marcu
intdietatea in timp. Marcu — pe numele ebraic Yohanan —, Markos (supranume
grecesc) apartinea comunitatii crestine din lerusalim inca din anul 44. Fara sa fi
fost vorba de o adevarata ,,colaborare”, se pare cd Matei ar fi dispus — atunci cand
si-a scris evanghelia — de texte ale lui Marcu (200 de versete comune). Acesta este
considerat de cétre exegetii secolelor II-III (de la Papias, episcop de Hyerapolis,
110-130, pana la Clement din Alexandria si la Tertulian) a fi fost foarte apropiat de
Apostolul Petru, pe care 1l cunoscuse in casa parinteasca din Ierusalim, si care l-ar
fi crestinat. Ireneu, episcopul de Lyon, il denumea chiar ,,discipolul lui Petru”, ceea
ce i-a dat o autoritate majora: el devine, prin Petru, un martor ocular al vietii lui
Iisus. (Se pare ca, atunci cand Marcu isi scria evanghelia, Petru era inca in viata,
dandu-i chiar consimtamantul sd o scrie pentru crestinii din Roma.) Locul unde si-a
scris-o ramane incert: ,,in Italia” (adica la Roma, unde se refugiase Petru, prin anii
41-44) sau 1n Alexandria (unde s-a retras Marcu dupa martirizarea lui Petru)?

La aceste trei evanghelii s-a addugat — ultima — Evanghelia dupa loan (gr.
loannes, de fapt, ebr. Yohanan), un evreu cunoscator al disciplinelor de avangarda

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 23

ale iudaismului, agsa cum le cultivau cenobitii care trdiau in comunitatea (de tip
esenian) de la Qumrén, dar initiat si in curentele de géndire ale elenismului oriental
(André-Marie Gérard, Dictionnaire de la Bible, 1989, p. 589). Identitatea acestui
Ioan nu-i bine stabilitd: unii 1l cred apostolul ,,preferat” al lui lisus, altii vorbesc si
de un loan Presbyter, care, fard sa faca parte din cei 12 apostoli, era totusi un
discipol al lui Hristos. In orice caz, Evanghelia dupd Ioan ar data de la sfarsitul sec.
I (in sec. II a avut o bund acceptare in Orient si in Occident): ea pare a fi fost
difuzata oral, inainte de a fi scrisd. In orice caz, dacd se poate presupune ci
Evanghelia dupa Marcu ar fi cea dintai evanghelie, apropiatd de evenimentele
vietii lui lisus, Evanghelia dupd Ioan este, desigur, posterioara tuturor celorlalte’.

9. Cuprinderea laolaltd intr-un corpus a acestor patru evanghelii s-a intreprins —
nu se stie cum — 1n cursul sec. II (in sec. I, intre anii 50 si 100, ar fi fost grupate intr-o
culegere si epistolele lui Pavel). Despre existenta textelor evanghelice stau marturie
scrieri ale Parintilor Bisericii (Ireneu, episcop de Lyon, 130-202; Clemente din
Alexandria, filosof grec, 150-211/216), precum si ale unor preoti-martiri (Sf. Hippolyt,
170-235) sau teologi ilustri (Tertullian, apologist crestin de limba latina, 155-222).
Prin 125, Biserica poseda un ansamblu de scrieri de referintd ale doctrinei crestine.
Traind in sec. II-I1, cei citati mai inainte, dar si altii (Clemente de Roma, ,,papa” intre
anii 88 si 97, Ignatiu de Antiohia (mort in 107), Polycarp, episcop de Smirna, 69—167)
le-au cunoscut.

Recunoagsterea lor ca texte canonice — de inspiratie divind — a urmat insad un
drum mai anevoios si mai lung. Textele evanghelice au fost incluse intr-o listd a
cartilor pe care Biserica de la Roma le-a acceptat si considerat ca fiind canonice, in
asa-numitul Canonul Iui Muratori, pana pe la sfarsitul sec. II, catre 180. Texte
(fragmente) din Evanghelia dupa Matei (cap. 26) si Evanghelia dupa loan (cap.
18) se gasesc conservate pe papirus din sec. II si pe pergament din sec. IV (in copii
scrise in greaca ,,unciald”). In orice caz, versiunile Noului Testament se gisesc gru-
pate Tn mai multe culegeri de texte, printre care cele mai importante sunt: un text
din Antiohia (300, Cesareea), un Codex denumit Alexandrinus, un Codex Sinaiticus
si un Codex Vaticanus (sec. lII-1V), denumite astfel dupa locul unde au fost gasite
sau unde au fost depozitate. Alta versiune a Noului Testament apare intr-un text ce
se gaseste intr-un codex (asa-zis ,,occidental”), constdnd Intr-o copie (manuscrisa)
greco-latind descoperita de un erudit, Théodore de Béze, de unde numele Codex
Bezae (vechimea lui este discutabild). Acest din urma text, tinand seama de copii
anterioare, a fost raspandit in Occident (societdtile moderne pentru studiul Bibliei
au ameliorat ulterior limba greaca din text), fiind, pana azi, un text actual.

2 Un ebraizant, Parintele Carmignac (La naissance des évangiles synoptiques, 1984), a incercat
sd dateze evangheliile stranse sub aceasta denumire. Dupa versetele identice, s-ar parea ca Matei a
putut sa scrie, in aramaica, inainte de anul 36, ca textul lui grecesc, ulterior, a putut fi folosit de Luca
(acesta se serveste si de alte documente vechi si isi incheie opera prin anii 50-60). Marcu a putut scrie
o versiune in aramaica prin anii 42—45, dupa ce a fost crestinat de Petru.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



24 ALEXANDRU NICULESCU

Impreund cu aceste versiuni ale textului neotestamentar a putut trece
rugaciunea lui lisus 1n copii si traduceri succesive, ulterioare. Desi nu se stie cu
precizie cand si unde a fost tradus in latind, se admite, In general, ca traducerea in
limba latina a inceput sa se faca in sec. Il (sfarsit) — sec. lIl. Vetus Latina se gasea
in mai multe versiuni (in Africa si in Italia) traduse din greaca. Vetus Latina a stat
la baza traducerii definitive a Sf. Ieronim, numitd Vulgata — care este si astazi
utilizata in Biserica Catolica.

Biserica Rasaritului, In schimb, nu a avut nevoie de traduceri. Comunitati
crestine grecesti (in Grecia) existau incad de pe vremea calatoriilor Apostolului Pavel,
care a luat cuvantul in areopagul de la Atena, iar evangheliile s-au péstrat in limba
greaca comuna (koiné), ce se vorbea in Orientul greco-roman. Dintre codicele care
contin primele documente crestine, Biserica Rasaritului s-a intemeiat mai mult pe
Codex Sinaiticus, care urca pana in anul 300 (pentru evanghelii, poate si mai
inainte) si pe Codex Vaticanus (gasit la Alexandria, in 340). Aceste versiuni,
considerate ,,de traditie alexandrind” (utilizate in Biserica din Alexandria), au fost
adoptate in Biserica orientald, incepand de prin sec. [V-V.

IT

10. Oratio dominica — Rugaciunea lui lisus a suferit, la randul ei, modificari in
functie de variantele traducerilor. Cele mai multe 1si gaseau justificarea in necesitatile
translatiei dintr-o limba in alta (aramaicad — greaca — latind, poate si ebraicd), altele in
»adaptari” locale. Cele mai multe nsd proveneau din utilizarea orald a rugaciunii
Tatal nostru, care in toate versiunile si-a péstrat o structura ritmica, propice memori-
zarii i recitarii obligatorii, mai ales in biserica. Dar rugaciunea era recitata si in in-
timitate, in singuratate: nu o singura data, ci de mai multe ori pe zi! (in limba italiana
existd chiar verbul paterare, cu sensul ,,a spune Pater (noster) de mai multe ori”.)

Didaché — sau invatatura celor 12 Apostoli (sec. I la sfarsit—inceputul sec. II)
— recomanda recitarea rugaciunii de 3 ori pe zi, iar in 796 Paulinus, patriarh de
Aquileia, la Conciliul de la Cividale, statueaza ca ,,orationem dominicam omnis
Christianus memoriter sciat”. Tot astfel, mai tarziu, in Evul Mediu, 1n sec. XI-XII,
Maurice de Sully, episcop de Paris, declara: ,,Entre toutes les paroles e les orisons
[...] la plus sainte e li plus haute est la Pater noster [...] Por ¢o est ele plus dite, e
plus doit estre” (Heinimann 1988, p. 1, 3).

11. Trebuie deci sa se distingd in evolutia rugaciunii lui lisus mai multe ipos-
taze: 1. un text evanghelic scris, 2. un text evanghelic liturgic, care se citeste in tim-
pul oficiului divin, in public (text aulic), 3. o rugaciune personald, orald (de fapt,
chiar textele evanghelice din Matei 6, Luca 11, inainte de a fi transpuse in scris, au
fost texte orale!). Aceste frei aspecte ale rugaciunii au influentat structura ei.
Siegfried Heinimann (1988), a cérui culegere de rugéciuni Tatal nostru am folosit-o
din plin in aceasta lucrare, pornind de la aspectul scriptic al filologului romanist, a
urmarit, textual, Tatal nostru, de la primele traduceri in latina pana la textele din sec.
XVI, de sub influenta Reformei.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 25

Dar filologiei romanice ii ,scapd” aspectul functional, oral. In timp ce
Biserica occidentald a stabilit textul sacru in latind, dupa Vulgata Sf. leronim,
textele romanice, traduse, tin implicit seama de valoarea liturgicd a rugéciunii, de
rolul ei in cateheza crestina, de Intelegerea ei de catre credinciosi. De aici, o serie
de ,,adaptari” circumstantiale, de modificari terminologice. Pafer noster in limbile
romanice ,,vulgare” trebuia sd aiba i o circulatie orala, vie, chiar dacad suferind
unele schimbari. Rugaciunea lui lisus pornea deci in lumea crestind romanica sub
doua infatisari: cea ideald, unica, fixa, a Bisericii, in limba latina, precum si cea
variabila, transpusa in limbile romanice, recitativa, orala.

12. Trecerea rugaciunii lui lisus de la limbile Orientului greco-iudaic in
lumea greco-romand si, mai ales, in Occidentul latin nu a fost deloc lipsitd de
variante. Mai intai este de presupus ca lisus insusi, ndscut §i crescut intr-o familie
de profunda religiozitate iudaicd, a invatat de copil si a recitat aceastd rugéciune,
care — astazi, se stie — intrebuinteaza abundent fraze, expresii si termeni din
Qaddish, probabil, in aramaica. Originea rugdciunii este deci orald. De aici,
traducerea (posibild) in ebraicd si, mai departe, in greaca evangheliilor este o
operatie scripticd, ulterioara, care ,,fixeaza” structura rugéciunii pentru posteritate.
De la Didaché (sec. I-1I) pana la primele versiuni latine in Africa de Nord (sec. II)
si la fragmentele biblice gasite in 303, la Cirta-Constantine, evangheliile au fost
traduse de mai multe ori in latind — desi, la Roma, abia in sec. IV s-a oficiat
liturghia in limba latind (pana atunci se oficia in limba greaca).

13. Trecerea din latina Bisericii in limbile romanice native ale credinciosilor a
pus, la randul ei, alte probleme. In Conciliul de la Tours (813) s-a preconizat ,ut
easdem homilias quisque aperte transferre studeat in rusticam romanam linguam [...]
quo facilius cuncti possint intellegere quae dicuntur”. Mai nainte, in perioada 789-794
(Sinodul de la Frankfurt), pana si Carol cel Mare isi exprima preocuparea pentru cre-
dinciosi: preotii trebuie ,,ut dominicam orationem ipsi intellegunt et omnibus prae-
dicent intelligendam” (Heinimann 1988, p. 6).

In cele ce urmeaza, vom urmari — dupa Heinimann — versiunile latine si romanice.

14. Cele mai vechi versiuni latine ale rugéciunii Pater noster apar in Vetus
Latina (Veteres Latinae) si la Tertulian, In De oratione. Ele reprezinta, de fapt, tex-
tele la care filologia romanica — laica a putut avea acces. Bineinteles, filologii Bise-
ricii occidentale au in vedere, comparativ, un numar mult mai mare de texte: a se
vedea seria Bibliorum Sacrorum Latinae Versiones Antiquae, ed. P. Sabatier
(Reims, 1743); constatdm o serie de ezitari in traducere i unele schimbari termino-
logice: ,,0 forma originara unica a lui Pater noster in latind nu a existat niciodata”,
avertizeaza cercetatorii, teologi si laici (mai ales editorul versiunii ltala, Adolf
Jiilicher, Berlin, 1972).

Dar si analizam textul si variantele din Vetus Latina (cf. Heinimann 1988,
p. 75-76). Dintru inceput, Pater noster qui es in caelis devine, 1n diverse variante, qui
in caelis es sau, si mai actualizat, qui hic in caelis. Fraza dimitte nobis debita nostra
apare si remitte debita et peccata, care dezvaluie diferentele semantice conotative

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



26 ALEXANDRU NICULESCU

dintre dimittere si remittere (sa fi fost al doilea verb mai apropiat de limba vorbita?),
precum si explicitarea debita et peccata, care dovedeste cd primul termen era prea
abstract, incomprehensibil (ceea ce se va vedea de mai multe ori in cursul traducerii
rugdciunii, si 1n alte limbi romanice). Tot astfel, pe langa ne nos inducas in temptatio-
nem apare $i varianta ne passus fueris induci nos, in care patior — passus ,,a suferi”
este mai explicativ decat inducas. (In textul Evangheliei dupd Luca, singura mo-
dificare evidenta este in cazul libera nos a malo, care devine, concret si clar, 1n alta
variantd, eripe ab inimico, in care eripio, -ere ,,a elibera, a sustrage dintr-un peri-
col”, pe langd, in alte variante, ab maligno, dezvaluie, astfel, registrul stilistic ,,con-
cret”.) Chiar din aceste variatii de traducere putem intrevedea tendinta de a da
rugaciunii lui lisus o circulatie orald care s aiba forta de a-i asigura Intelegerea.

15. In comparatie cu variantele Veteres, textul lui Tertulian (cca 155—cca 222)
din De oratione (ante 202) apare fragmentat, ca si cum ar fi alta traducere. Tertulian
consemneaza fraze precum petamus dimitti nobis debita nostra (pentru dimitte
nobis debita nostra) sau remittere nos quoque profitemur debitoribus nostris
(pentru dimitte nobis debita nostra sicut et nos dimittimus debitoribus nostris),
precum si devehe nos a malo (in loc de libera nos a malo), in care verbul devehere
,,a transporta” este un termen rar, probabil literar. In plus, parafraza explicativi la
ne nos inducas in temptationem (id est ne nos patiaris induci ab eo utique qui
temptat) orienteaza rugaciunea din mediile cultivate catre cele mai putin culte.
Intelegem astfel, o dati mai mult, ci Tatil nostru patrundea in latinitatea
occidentald in dubla ipostaza: docta si explicativ-populara.

Iata textul lui Tertulian (Matei) care, in De oratione, este nsotit de parafraze
explicative’:

»Pater qui in caelis es / Sanctificetur nomen tuum / Fiat voluntas tua / in caelis et in

terra / Veniat regnum tuum / Panem nostrum quotidianum / da nobis hodie / Petamus

dimitti nobis debita nostra [...] quod remittere nos quoque profitemur debitoribus
nostris. / Ne nos inducas in temptationem / id est Ne nos patiaris induci ab eo utique
qui temptat / sed devehe nos a malo”.

(Heinimann 1988, p. 74)

16. ,,Célatoria” rugaciunii lui lisus inseamna deci trecerea textelor evanghelice
catre Occident, in imperiul Romei, in limba latind. Iar coasta Africii de Nord a fost
calea difuzarii lor — adica a expansiunii crestinismului primar. Cele doua centre-,,far”
au fost Alexandria si Cartagina: comunititile crestine din aceste doua mari aglome-
ratii urbane aveau Biseric, episcopi si teologi crestini inca de la sfarsitul sec. II (intre
Alexandria si Cartagina existau legituri de navigatie care au facilitat transmiterea
religiei noi, a evanghelizarii). Tot In nordul Africii se gdseau Cyrene, Cirta, Madaura,
Lambaesis — urbes cucerite de romani — din provinciile romane proconsulare, Numidia,
Mauritania si Cartagina (Carthago fusese intemeiata de fenicieni, veniti din Tyr si din

3 Comparand cu textul incomplet din Cabrol, Leclercq 1936, p. 248, aceasti versiune publicati
de Heinimann este completa.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 27

Sidon, si, dezvoltandu-se, devenise rivala Romei, dominand Marea Mediterand). Se
poate spune chiar cd romanizarea i Imperiul Roman au contribuit in mare masura la
raspandirea crestinismului. Latinizarea crestinismului este opera Romei, dar ,.transpor-
tul” catre Roma este de buna seama opera celor veniti dinspre Orient, din Palestina,
Siria sau Egipt. Asa cum spune périntele A. G. Hamman (1971, p. 21-22), dintre
acestia, evreii crestinati (iudeo-crestinii), emigrand (navigand sau célatorind via
terra), au avut un rol important: pe langa ei, grecii §i romanii crestinati au Intemeiat
comunitati crestine pe coasta Africii mediterane (de nord). Mai ales ,,les pauvres et
les humbles au sang mélé” (ibidem). A. G. Hamman continui: ,,evanghelia se ras-
pandea ca focul pe campie, din aproape in aproape, din oras in oras, printre
populatiile romanizate din interior”, iar progresul crestindrii coincidea cu urbani-
zarea provinciilor din Africa de Nord.

Atat Alexandria cat si Cartagina erau centre urbane de maxima importanta in
Imperiul Roman. In Alexandria inflorea cultura filosofici si teologica: si-i amintim
pe Clemente din Alexandria, Origene, Sf. Chiril si Athanasie, patriarhi ai Alexan-
driei, si pe Arius insusi, preotul ale carui teorii privind umanitatea lui lisus i-au
manifestat cunostintele filosofice si interpretarile teologice ale doctrinei crestine.

Si Cartagina (Carthago) avea valorile sale crestine, proprii unei mari aglomeratii
urbane, prosperd, opulentd. Primele convertiri la crestinism s-au facut si aici in comu-
nitdtile evreiesti, probabil prin sec. II (atunci cand Tmpdratii Antonini au reconstruit
cetatea). In catacombele din Cartagina s-au gisit morminte crestine alaturi de morminte
evreiesti, probabil ale unor membri iudeo-crestini ai comunitatilor originare. De altfel,
legiturile Cartaginei cu Orientul iudeo-crestin si grecesc nu s-au intrerupt niciodata. in
Carthago se instaleaza — sub imparatul Marc-Aureliu — Tertulian (Quintus Septimius
Florens Tertullianus), celebrul apologist recent convertit care, cu patos crestin, scria
in 197: ,,Noi [crestinii] suntem de ieri si deja am umplut pamantul si tot ceea ce este
al vostru [al pagéanilor] [...] Nu va lasam decat templele” (Hamman 1971, p. 23),
ceea ce era probabil o exagerare emfatica (nu era, de altfel, singura: el mai afirma ca
mai mult de jumdtate dintre locuitorii oraselor [Cartaginei] sunt crestini”!). In Numi-
dia, in localitatea romand Hippona, unde a fost episcop si Sf. Augustin, se vorbea
inca limba punica a fenicienilor, pe langa greaca si berberd. Tot iIn Numidia romana,
la Madaura, a trdit Apuleius (125-180). In 220 (sau mai devreme) in Africa se tine
chiar un conciliu convocat de Agrippinus, la care participa vreo 70 de episcopi.

Influenta Orientului iudeo-crestin si grecesc asupra Africii septentrionale
romane este dovedita si de legdturi liturgice, chiar arhitecturale — desi originile
patrunderii crestinismului In zona Cartaginei raméan incd necunoscute. Niciun text,
niciun vestigiu nu le mentioneaza.

17. in aceste circumstante, Sf. Ieronim (347-419) intreprinde, in 380, din
insarcinarea papei Damasus (366—384), o traducere unitara a Bibliei, pe baza tex-
telor originare (ebraice pentru Vechiul Testament, grecesti pentru Noul Testament),
dar avand in vedere diversele versiuni latine anterioare, raspandite in Africa si in

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



28 ALEXANDRU NICULESCU

Italia (Veteres latinae). Astfel a aparut Vulgata, care, incepand din sec. IX, devine
Biblia unica a Bisericii Catolice. lata textele:

,Pater noster qui es in caelis: sanctificetur nomen tuum. Adveniat regnum tuum. Fiat
voluntas tua, sicut in caelo, et in terra. Panem nostrum supersubstantialem da nobis
hodie. Et dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Et
ne nos inducas in tentationem. Sed libera nos a malo. Amen”.

(Matei 6, 9—-13)

,Pater, sanctificetur nomen tuum. Adveniat regnum tuum. Panem nostrum quotidia-
num da nobis hodie. Et dimitte nobis peccata nostra, siquidem et ipsi dimittimus
omni debenti nobis. Et ne nos inducas in tentationem”.

(Luca 11, 2-4)

Prima observatie care trebuie facutd — dincolo de afirmatiile filologice — este
ca Pater noster n versiunea Vulgata este o operad in sine, scriptica. Nicidecum — si
niciodata — Oratio dominica nu a fost exclusiv un text scris! Avand variante diferite
inca din evanghelii, rugdciunea nu permite descoperirea existentei unui text in ara-
maica, originar: lisus a vorbit apostolilor formuldnd-o in aramaica, oral, transmi-
siunile ulterioare, in aramaica sau in ebraica, cu usoare modificari, trebuie sa fi fost
de asemenea orale, pand cand Matei si Luca au fixat-o in scrierile evangheliilor (si
acolo, in versiuni diferite!). Dar rugdciunea lui lisus a intrat in recitarea liturgica!
Ceea ce a Insemnat, aga cum am mai spus, dedublarea utilizarii sale sacre: in uzul
liturgic, ,,oficial” (aulic) in bisericd, in rugaciunea devotiunilor nonliturgice (priva-
te sau comunitare) ale credinciosilor.

Deci, de la textul scris, din nou in oralitate!

Toate aceste circumstante nu au putut ramane fara consecinte textuale, modi-
ficand mai mult sau mai putin versiunea ,,oficiala”.

18. In ceea ce priveste textul Vulgatei, observam ca Ieronim traduce cu doi
termeni diferiti gr. epiousion: panem nostrum supersubstantialem (Matei) si panem
nostrum quotidianum (Luca). S-ar putea adduga dubletul debita (Matei) — peccata
(Luca), existent insd 1n originalul evanghelic, precum si formulari morfosintactice
diferite putin importante, de tipul hodie (Matei) — cotidie (Luca), debitoribus
(Matei) — debenti (Luca). Sa presupunem oare cd una dintre versiunile Vulgatei
este, stilistic, mai , literara”, mai ,,doctd” decat cealalta? Mai apropiata de intelege-
rea credinciosilor pare a fi versiunea Luca, desi versiunea oficializata, generalizata,
a rugiciunii este versiunea Matei (cu exceptia termenului supersubstantialis). in
orice caz, de la Vulgata inainte, in timp, dublul registru stilistic (scriptic/oral,
literar/popular) se face, treptat, evident.

Dar problema principala ramane totusi transpunerea in latind a gr. epiousios,
care a facut, de-a lungul timpului (am spune, al veacurilor), sa curga rauri de cer-
neala. Fiind vorba de un hapax, dificultatile interpretarilor au crescut. Gr. epiotisios
poate fi legat de epi-einai (participiul epi-oiisa) ,,a fi (pentru)” putdnd insemna
deopotriva ,,(pdinea noastra) cea pentru aceasta (zi)” ca si ,,pentru fiinta (noastra)”

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 29

=9

(cf. substantivul ousia ,,fire, fiinta”). Altd traducere posibild — de la alt verb gr. epi-
iénai ,,a veni, a se apropia”, deci ,,pentru (ziua) ce vine” (aceastd a doua posibilitate
semantica poate fi legata de traditia ebraica a sabatului: a avea ,,de astazi painea din
ziua de sabat”). Insusi Ieronim, comentand Evanghelia dupa Matei, scrie: ,,in evan-
gelio, quod appellatur secundum Hebraeos, pro supersubstantiali reperi MAHAR,
quod dicitur «crastinum» ut sint sensus: Panem nostrum CRASTINUM, id est
Sfuturum da nobis hodie” (Dictionnaire d’Archéologie chrétienne et de liturgie, t.
XII, 1936, deuxiéme partie, p. 2249-2250).

Asadar, dintru inceput, versiunea latina (liturgicd) a rugaciunii Pater noster
din Vulgata porneste cu o dubla traducere: supersubstantialis si quotidianus — intru
totul justificate de un termen grecesc plurisemantic (la randu-i, tradus dupa un ter-
men ebraic care se preta la interpretdri putin cunoscute crestinilor). De aici inainte,
interpretarile termenului epiousios s-au inmultit. Colectia Bibliorum Sacrorum
Latinae Versiones Antiquae, 111, ed. P. Sabatier, 1743, p. 33 (comunicat de prof.
Cesare Alzati) inregistreaza, in variantele traducerilor, termeni precum (panem
nostrum) substantivum, precipuum, egregium, peculiarem, crastinum, superventu-
rum, advenientem, consubstantialem, hodiernum etc.

In orice caz, nici Vulgata nu a reusit sa stabilizeze, definitiv, o traducere
unicd! De altfel, in acelasi secol al IV-lea, Sf. Ambrosius (340-397), episcop de
Milan (Mediolanum), si emulul sdu, pe care l-a botezat, Sf. Augustin (354-430),
episcop de Hippona (in Numidia), au lasat, in scrierile lor, cate un Pater noster
usor diferit'. Explicatia este simpla: Biserica occidentald nu era atat de centralizata,
nici ierarhic, nici dogmatic. Vulgata devine prima data text liturgic, sacru — cu
anumite completiri — abia In 1546, la Conciliul de la Trento. Papa Sixtus V,
instituind o comisie de revizuire a textului Vulgatei, a editat, pe baza ei, in 1588,
Biblia Sixtina, care sub Papa Clement VIII — de Medicis (1478-1534) — a avut o
noud editie (Biblia Sixto-Clementina, 1592), devenit text liturgic al Bisericii Catolice.

19. Expansiunea crestinismului a trecut foarte usor de pe un tarm pe celalalt al
Mediteranei. Navigatia a rezolvat problemele! Porturile din Gallia, unde soseau le-
vantinii, erau Marsilia, Narbonne, Arles si Fréjus — de unde se putea usor ajunge la
Lyon si Vienne, pe cale fluviald. La Marsilia emigrase o buna parte a intelectualilor
din Grecia — si, printre ei, de bunad seama, si greci crestini (la Marsilia se gasesc in-
scriptii crestine inca din sec. II). Se presupune chiar c¢a un anume Crescens despre care
vorbeste Paul (Sf. Pavel) In a doua scrisoare catre Timotei (,,Crescens s-a dus in
Galatia”, 4, v. 10) ar fi putut ajunge in Gallia.

In orice caz, in 177, Biserica din Lyon si comunitatea crestind din Vienne
erau deosebit de importante: Sf. Irineu, nascut la Smyrna (Izmir) a fost al doilea
episcop de Lyon (pana in 202) — dupa Pothin (150) — (cf. Hamman 1971, p. 17).
Din Lyon, crestinismul a urmat penetratia Imperiului Roman catre nord si,
impreuna cu armatele lui, a ajuns la Tréves (Trier) si la Koln (Cologne). Altfel
spus, crestinismul este un fenomen mediteranean extins catre pamantul Europei de

* Ambrosius: ne nos patiari induci in temptationem; Augustinus: ne nos inferas in temptationem.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



30 ALEXANDRU NICULESCU

armatele imperiului Romei! Crestinismul unea Palestina si Alexandria cu Cartagina
si, mai departe, cu Marsilia, Lyon, pana la Koln!

In aceeasi masurd se extinde si difuzarea Bibliei in limba latind. Versiunile
latine se succed, dar, incepand din sec. XII (poate si mai devreme), se gasesc, in ta-
rile catolice de limba romanica, traduceri in ,,vulgard”, cu modificari explicative,
glose sau completari — care slujeau credinciosilor (acelasi fenomen apare si in spa-
tiul medieval germanofon). Bineinteles, Biserica le accepta, dar numai in uzul indi-
vidual sau comunitar, nicidecum liturgic. Textele Pater noster in ,,vulgard” con-
stituiau simple initiative teologice individuale, docte, sau exercitii literare, care ser-
veau raspandirii si intaririi crestinismului, in Evul Mediu.

In limbile romanice, pana prin 1100, nu exista nicio urma a existentei vreunui
text tradus 1n limba ,,vulgard” (Heinimann 1988, p. 7 arata insa ca in spatiul lin-
gvistic germanic — In regiunile alemanica (St. Gallen) si saxond — au existat, inca
din sec. VIII pana in sec. XI, mai multe versiuni ,,vulgare” ale rugaciunii). Si
totusi, Carol cel Mare, in Admonitio generalis (789), solicita preotilor sd explice
Pater noster, ,ut [...] dominicam orationem ipsi intellegunt et omnibus praedicent
intellegendam” (ceea ce s-a repetat in Sinodul de la Frankfurt, din 1794); cf.
Heinimann 1988, p. 7. Traduceri 1n limbile romanice ,,vulgare” (ceea ce, in italia-
na, se numesc volgarizzamenti) trebuie sa fi existat. Mai ales dupa Conciliul de la
Tours (813), care a decis intrebuintarea acelei rustica romana lingua aut thiotisca
in predicile din biserica.

Urmand indicatiile Iui Siegfried Heinimann, descoperim una dintre aceste
prime traduceri in sec. XII: este opera episcopului de Paris, Maurice de Sully
(1120-1196) care intr-un Sermo ad presbiteros (din 1160—1190) consemneaza si
versiunea urmatoare, in franceza, a rugaciunii:

,Nostre Pere qui es es ciex / saintefiez soit li tiens nons / Avieigne li tiens regnes /
Soit faite la toe volenté / aussi comme ou ciel en terre. / Nostre pain de chascun jor /
nos dones hui / Et pardonne nos noz meffiaiz / aussi comme nos perdonons a cels
qui meffait nos ont / Et ne nos moines la temptation / mes delivres nos de mal”.

(Heinimann 1988, p. 93),

ceea ce este o corectd traducere a textului Vulgatei — singurele observatii privesc
termenul meffait, meffaiz ,,action mauvaise” (fr. mod. méfait) in loc de ,,pacate”,
»greseli” si (pain) de chascun jor traducand lat. quotidianum.

Tot in aceeasi epocd, in Piemonte, in Italia de Nord, apare, scris in dialect
piemontez, o culegere de Sermoni subalpini (sfarsitul sec. XIl-inceputul sec. XIII),
care contine o predicd in care se citeaza si se comenteaza Pater noster. Parafrazele
explicative sunt scrise spre a fi intelese de credinciosi. [atd cateva excerpte:

»Pater noster qui es in celis / O TU CAR SER PARE, QUI ES IN CEL

sanctificetur nomen tuum / PER  NOS EST SANCTIFICA / PER BONES
OVRES E PER BONA VITA [...] Panem nostrum quotidianum / da nobis hodie /

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 31

AQUEL PAN TE DEMANDEM / DUN LA NOSTRA VITA CARNAL SE
SUSTEN/EN QUEST TERREN SEVOL...]".

Parafrazele devin uneori lungi:

»E SI PERDONA NOSTRE DEVIE/ZO SON LI PECAI QUE NOI AVEM
FAIT ENVERS TI,/AISI CUM NOS PERDONEM A NOSTRES DEBITOR/
Z0 EST A CELS QUI NOS AN OFFENDU E PECCA ENVERS NOS”.

(Heinimann 1988, p. 124)

In acelasi sec. XII, citre mijloc, intr-o méanastire benedictina din Canterbury s-a
gasit, intr-o psaltire anglo-normanda care continea si versiuni ale psaltirii lui leronim
(Versio gallica, romana, hebraica), o traducere 1n franceza a rugiciunii (probabil de
prin 1160). Se pot remarca formuldrile seit feit la tue volentez (pentru fiat voluntas tua)
si (pein) chaskejurnel (precum in textul lui Maurice de Sully: de chascun jor, pentru
quotidianus). Cateva randuri din rugaciune:

,,L1 nostre Perre ki ies es ciels / seit seintefiez li tus nans / Avienget le tuens regnes /
Seit feite la tue volentez [...] Nostre pein chaskejurnel / dune nus hoi / E perdune a
nus les nos detes / si cum nus parduns a nos deturs / E ne nus meinen en tenteisun
[...]"

(Heinimann 1988, p. 91)

20. In sec. XIII apar mai multe ,,vulgariziri” ale rugiciunii Pater noster. O
Biblie franceza, aparuta in Paris (1226—1250), care pare a fi o versiune intemeiata pe
o traducere (sau o revizuire cu originalele ebraice) diferitd de celelalte (teologia filo-
logica vorbeste chiar de o ,,correction parisienne de la Bible”, in 1226), traduce Sire,
done nos hui / nostre vivre de chascun jor, in care panem din originalul latin este
redat prin ,,hrand” (ca in ebraicd); iar debita apare, ca In Evanghelia dupa Luca,
inlocuit cu pechiez ,pacate”. Tot astfel, ne nos inducas in temptationem comporta o
explicatie dezvoltata: ef ne nos maine mie en temptacion / ce est a dire Ne sueffre mie
/ que nos soions mené en temptacion. Sau: Amen vaut autant ci endroit come Ce soit
fait (Heinimann, p. 97). Fard indoiald, aceasta versiune a Tatdlui nostru era facuta
pentru ca rugéciunea sa poata fi pe intelesul credinciosilor.

Iata insa ca, in acelasi sec. XIII, la ordinul regelui Filip III (1270-1285), un
calugar dominican, Laurent de Bois, scrie o asa-numitd Somme le roi, in care apar
parafraze si glose pe marginea textului Pater noster, precum si fragmente din textul
latin. In aceasta versiune apare, traducand libera nos a malo = délivre nous dou
mauvés (fr. mod. mauvais), pentru prima oara gr. foil ponéroii, un substantiv inter-
pretabil ca masculin sau neutru (de unde lat. a malo), considerat masculin personal
si individualizat (aceastd personalizare a Raului va fi utilizata in Pater noster la
calvini). Alta Biblie (Bible historiale) a unui ,,canonic”, Guiart des Moulins, apa-
rutd la sfarsitul sec. XIII, traduce 1n dialect picard Pater noster ,,selonc Mathieu™:
No pain substantial (nu ,,de chaque jour”, ca in alte precedente versiuni), ceea ce

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



32 ALEXANDRU NICULESCU

apare si in secolele urmatoare in alte traduceri ale Bibliei, ramase Tn manuscris
(soursubstantial).
Din sec. XIII (a doua jumatate) dateaza in Italia si o Psaltire toscana, la

9 A

sfargitul careia apare si un Pater noster — un ,,volgarizzamento” in dialect toscan:

,Padre nostro che sse’ in cielo / sia santifichato il nome tuo / Fammi venire al regno
tuo [...] / Et perdonaci i pecchati nostri / Si chome noi perdoniamo a’ debitori nostri
/ E non ci chonduciere a entrare ne la tentacione / ma liberaci dal male”.

(Heinimann 1988, p. 126)

Tot in Toscana, in acelasi secol (al XIlI-lea), o Biblie (pare-se ,,corectatd”
dupa Biblia pariziana din 1226) prezintd anumite schimbari 1n favoarea limbii vorbite:

il pane nostro sopra tuote le sustantie (= supersubstantialis!) / da a nnoi oggi; non
ci menare nelle tentationi / ma afrankisci (= /ibera!) da ogni male”;

la Luca:

,perdona a noi li peccati nostri / siccome noi perdoniamo ad ogni huomo”.
(Heinimann 1988, p. 130)

Alt manuscris al aceleiasi Biblii (Florenta, 1252) trece la expresii precum:

,,€ lascia a nno’ li pecchati nostri / sicchome noi lasciamo a coloro che anno affare a

2

uno”,

cu fonetismele vorbirii populare toscane. Se pare ca mai ales in regiunea toscana
manuscrise din sec. XIII continand evangheliile sunt numeroase. In ele apar versiuni
,vulgarizante” — cu parafraze explicative si glose — care demonstreaza ca destinatia
lor era uzul personal al credinciosilor (carora li se ,,explica” Pater noster). lata un
exemplu dintr-o astfel de evanghelie din Toscana:

.1l nostro pane soprasubstantiale, cioe singulare / daccene oggi”
si
LBt non ci inducere, cioe Non permettere / d’essere induti, in tentazione, cioe peccato”
si
L2Amen, cioe Veramente sia cosi”.
(Heinimann 1988, p. 134)

Este clar, examinand aceste glose, ca latina, 1n Italia chiar, nu mai era bine
inteleasa si cd anumite concepte teologice ale Vulgatei trebuiau ,,decodate” spre a
putea servi credinciosilor ca rugaciune personald (sau comunitard). De altfel, texte
ca cele de mai sus trebuie sa fi provenit din circulatia orala.

Si in sudul Frantei apar, prin sec. XIII, traduceri ale Bibliei, incluzand Pater
noster: ele sunt insd mai putin numeroase decat in nord. Un Nou Testament din

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 33

Languedoc introduce unele parafraze explicative, precum ,.e dona a nos oi / lo
nostro pa qui es sobre tota cauza” (Matei) si (Luca) ,,e perdonna a nos los nostres
pecatz / a certasenaisi cum nos perdonam a totz cels qui devo a nos” (Heinimann
1988, p. 178).

In spatiul lingvistic hispanic, traduceri ale Bibliei apar, probabil, inca din sec. XII
(o Biblia romanceada), dar mai sigur este a data primele traduceri in sec. XIII (in
Toledo). Traducerea urmeaza cu fidelitate textul latin al Vulgatei si il transpune in
castiliana (,,Nuestro Padre que eres in los cielos / santiguado sea el to nombre [...]”) —
ceea ce Inseamnd cd Biserica impunea credinciosilor, 1n rugaciuni private, respec-
tarea textului liturgic.

21. in sec. X1V, traducerile, ,,compunerile”, ceea ce se numeste in italiana
»volgarizzamenti”, devin mai numeroase. Este un semn cé Biserica a inteles sa per-
mitd credinciosilor a se ruga in limba lor ,,vulgard”, romanica. Pater noster (pe
langa Crez si, cateodatd, Ave Maria) a facut parte integrantd din cartile de rugaciu-
ne si de educatie scolara catolica. In concilii (Frankfurt 794, Cividale 796), in tim-
pul epocii carolingiene (sec. 1X), se recomanda ca orice crestin (,,omnis Christia-
nus”) ,.symbolum vero et orationem dominicam discere” (pentru ca ,,memoriter
sciat”). In limbaj popular, romanic, Pater noster devenea, in italiana, il paternostro
(patrenostro), in spaniola, el paterndster (padrenuestro), in franceza le paternostre
(pat(r)enostre). Pana si Dante, in Divina Comedia (Purgatorio, 26, 130) scrie:
,Falli per me un dir d’un paternostro” (Heinimann 1988, p. 4).

Asadar, ,,vulgarizarea” orala a precedat, cu mult timp Tnainte, consemnarea ma-
nuscrisa in versiunile ce s-au putut descoperi ulterior. Si totusi, in secolul despre care
vorbim, textele latine sau ,,vulgarizate” se inmultesc. Un exemplu este o Vita Christi
(sec. XIV) a lui Ludolf von Sachsen, cidlugar dominican in Strasbourg, Mainz si
Koblenz. Ludolf ritmeazd Pater noster, adaugand fiecdrei fraze sau sintagme din
textul latinesc (Vulgata) versuri in latina. Cateva exemple: ,,Pater noster / excelsus in
creatione | suavis in amore | dives in hereditate / Qui es in celis / speculum
eternitatis / corona iocunditatis / thesaurus felicitatis” sau ,,Panem nostrum quotti-
dianum / da nobis hodie / scilicet doctrinalem / penitentialem / virtualem / Et dimitte
nobis debita nostra / quecumque contra te commisimus / aut contra proximos / vel
contra nos metipsos [...]” (Heinimann 1988, p. 81) — ceea ce nu reprezintd o latina
»populard”, ci mai degraba doctd. Textul acestei Vita Christi a fost tradus In mai
multe limbi, mai ales in sec. XV, in spatiul ibero-romanic (cataland, spaniola,
portugheza). De ce? Poate pentru ca era in latina si corespundea textului Vulgatei.

In Bible historiale (tradusa, probabil, in sec. XIII) a lui Guiart des Moulins
(in dialect picard), despre care am mai vorbit, se remarca utilizarea verbului laisser
cu sensul ,,ierta”: ,,et nous laisse nos detes / aussi com nous les avons laissiet a nos
deteurs” (Heinimann 1988, p. 102) — cu sensul crestin al verbului lat. laxare.

Acelasi laxare > fr. lesser apare si intr-o traducere manuscrisa a Bibliei, desco-
peritd in Anglia, dar provenind din Franta. S. Heinimann (1988, p. 105) o considera
anglo-normanda. Fraza ,,laiz a nous nos dettes / si come nous lessons a noz dettours”

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



34 ALEXANDRU NICULESCU

(= dimitte debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris) (la Matei) si (la
Luca) ,,lessez a nous noz dettes / come nous lessons a chescun devaunt a nous”
aratd ca laxare avea o utilizare larga, in regiunea picardd-normanda. De altfel, alt
manuscris picard al unei versiuni a Bibliei foloseste acelasi verb (laxare > fr.
laisser): ,Jaisse a nous nos detes / ensement si comme nous laissons a nos deteurs”
(Matei), dar, spre deosebire de acesta, in textul lui Luca apare, pe langd Peres
nostres, in loc de Peres, si ,,nous pardone nos pechies / ausi comme et nous
pardonons a tout devant a nous” (Heinimann 1988, p. 107). De ce laisser, la un
evanghelist, si pardonner, la celdlalt? S-ar parea ca sursele traducerii celor doua
evanghelii au fost diferite si ca, in orice caz, cele doud verbe erau sinonime (s-ar
putea ca pardonner sa provina din Biblia din Paris, din sec. XIII).

Alt text demn de remarcat este o psaltire cu glose interpretative dintr-o manastire
a Ordinului Minoritilor din Longchamp, de langa Paris, din sec. XIV. Pater noster care
se gasea in Psaltire este dublat de comentarii n franceza anglo-normanda (de unde
si unele coincidente cu Pater noster anglo-normand mentionat mai inainte). Ex-
cerpte din text:

»Peres nostres qui es es ciels / sanctificetur nomen tuum / ¢’est que ses noms soit
saintefiez / et confermez en nous / Adveiniat regnum tuum / [...] ou nous prions que
li regnes Dieu / veigne en nous et soit dedeuz nous / Fiat voluntas tua / sicut in celo
et in terra / [...] ou nous prions nostre Pere dou ciel / que sa volonté soit fete en
nous / ausi comme ele est es ciex [...] / Dimitte nobis debita nostra / sicut et nos
dimittimus debitoribus nostris / [...] nous requerons nostre Pere du ciel / qu’il nous
vueille perdoner nos mesfez / aussi com nous pardononons a ceus qui nous /mesfont
ou ont mesfet [...]”.

Si rugéciunea se termina:

,, sed libera nos a malo, amen / ¢ ’est a dire, Beau Pere, / delivre nous dou mauvés”.
(Heinimann 1988, p. 100),

introducand termenul personificat mauves (fr. mod. mauvais) in locul abstractului
neutru malum (a malo). Toatd parafrazarea explicativa a textului latin nu poate fi
altceva decat o incercare de a deschide credinciosilor posibilitatea de a Intelege
profunzimea religioasa a rugaciunii (cf. mai ales adresarea Beau Pere).

Mai interesantd este o Psaltire din Metz, din acelasi secol XIV. Rugaciunea
prezentatd, la patenostre en romans, pare a fi fost destinata recitarii comunitare sau
cantarii in cor:

,»0, tu, nostre Peires qui es in cielz / ton noms soit sur nous sainctifieiz / Ton
royaulme vieingne et approche de nous / [...] Donne nous au jour d’ui / nostre pain
cottidien et de chesque jour / Et nous quitte et perdonne nos debtes et nos pechieiz /
eusi comme nous les perdonnons et quittons / a nos debtours et qui nos ont meffaiz /
Et ne nous mettre mie en temptation ne en occasion de pechieir / mais de nos delivre
de tout mal”.

(Heinimann 1988, p. 110)

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 35

In orice caz, se remarci in aceasti versiune dublarea sinonimica a textului originar
al rugaciunii, bineinteles, cu intentii explicative.

Si alte versiuni, mai putin inovatoare, apar in sec. XIV in Franta. O Psaltire a
lui Raoul de Préles (1315-1382), de la curtea lui Charles V (1364-1380), contine
un manuscris Patfer noster, in care singura observatie pe care o putem face este
aparitia verbului delaisser (= dimitte): ,,delaisse nos debtes / si comme et nous
delaissons a nos debteurs”. Acelasi Raoul de Préles, care, traducand in 1380 Biblia,
foloseste termenul royaume (,,ton royaume adviengne”), in loc de regne, si verbul
laisser (,,et nous laisse noz debtes / si comme nous les laissons a nos debteurs”).

De fapt, in textele franceze (mai ales 1n nordul Frantei), verbul /aisser (sub
diferite forme) este frecvent utilizat. in schimb, termenul supersubstantialem este
general — chiar daca uneori este glosat (pentru a fi bine inteles).

22. In Italia, asemenea ,,volgarizzamenti” pun mai putine probleme. Centrele
lor sunt in Toscana si in Venetia — mai rar, in Sicilia. Un tetraevangheliar denumit
Diatessaron sau Quatuor in unum, scris in sec. II, in Siria, de un Tatian (120-
179/180) a fost tradus in italiand (toscand) in sec. XIV (poate si mai inainte).
Textul nu aduce nicio modificare importantd (poate, cel mult, in textul lui Luca:
»perdona a nnoi i peccati nostri / si come noi perdoniamo a ogni huomo che ¢
nostro debitore”) (Heinimann 1988, p. 132). In schimb, o copie ,,tosco-veneta”,
care apare In acelasi secol, la Venetia, este mai ,indrazneatd” in parafraze
sinonimice destinate a fi intelese de catre laici, in rugaciune:

,Pare nostro, tu che ¢’ in cielo / sia santifichato lo tuo nome / Et vegna et aproxima
lo tuo regno. / Fagasse la tua voluntade / in terra si come ela si fa in ¢ielo. / Lo pane
nostro cotidiano / dage anchoi. / E lasane i peccati nostri et perdona noi / si come nui
lassemo e perdonemo a quelli che ne offende. / No ne lasare vegnire in pericoli, ne
in tentatione / ma scampane et trane da ogni male”.

(Heinimann 1988, p. 139)

lata, aparut si In nordul Italiei, laxare ,,a ierta”! Ceea ce nu mai apare in acelasi
text, in Evanghelia dupd Luca: ,perdonaci i debiti / noi perdoniamo ai nostri
debitori”. Demna de semnalat este si utilizarea pronumelui personal I pl. ne (non ne
lasare vegnire) 1n textul lui Matei, fata de ci, in textul lui Luca (perdonaci).

Tot in Venetia a fost descoperit un manuscris din 1369, care cuprindea cele
patru evanghelii, tradus, destul de corect, dupd Vulgata, de un anume Domenico
de’ Zuliani, in dialect venetian. Textul pare a fi destinat unei rugaciuni private:

Matei: ,,0, Pare nostro de cielo / lo tuo nome sia santificado / a ¢o che io vegna en
lot o regno [...] Misier, dona a nuy da viver / de die in dy / [...] E no menar nuy in
tentacion / cio ¢ a dire che Dio no debia comportar / che nuy siamo menadi in
temptacione”,

iar in textul lui Luca:

,,L0 nostro Pare lo qual xe in cielo / [...] che io vegna in lo to regno / [...] Dane a
nuy ¢ascun die da viver / che tu n’¢’ usado de dar tuti ly die. / Et nuy perdone ¢o ‘¢ a

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



36 ALEXANDRU NICULESCU

nuy, ly nostri pechady / si como nuy perdonemo a quely che n’ano ofendudo / Et no
ne lassar chader en tentacion / Ma plaquate deliberarne de ogny male”.

(Heinimann 1988, p. 140-141)

Textul lui Luca este mult dezvoltat explicativ (aceeasi cerere individuala: ,,io vegna in
lo to regno™; aceeasi utilizare a pron. pers. I pl. ne). In sfarsit, tot in Venetia, in 1471,
apare o Biblie italiand completd, probabil avand la baza un original toscan din sec.
XHI-XIV (dar cu caracteristici fonetice venetiene). Textul respectd Vulgata (cu
observatia ca 1n textul lui Luca apare ,,si etiam noi lassiamo a ogni debitor nostro”, cu
lassare ,a ierta”), folosind chiar termenul suprasubstantiale. Si in aceastd versiune
apare cererea la pers. I sg.: ,,Fa ch’io venga al regno tuo” (in ambele texte evanghelice).

S. Heinimann (1988, p. 142-145) urmareste si traducerile in italiana ale scrierii
lui Laurent de Bois (1279—-1289), Somme le roi, de care ne-am ocupat mai inainte
(traduceri genoveze, florentine si siciliene). Traducerea florentind apartine unui
»hotaio”, Zucchero Bencivenni (sub titlul Libro di li vitii et di li virtuti, a fost gasit
intr-o manastire din Palermo). Textul toscan corespunde celui francez:

Pater noster qui es in caelis [...] / Sire, il tuo nome sia santificato in noi / Adveniat
regnum tuum / Que noi preghiamo chei 1 regno di Dio / vegna a noi e sia dentro di
noi, / Fiat voluntas tua / sicut in caelo et in terra / ove noi preghiamo nostro dolce
Signore e Padre / del cielo che sua volonta sia fatta in noi / siccom’ella ‘e in Cielo

[...]".
si continua:

,,bel dolce Padre, nostro pane cotidiano / ¢i donna oggi”
sau:

,-noi richeggiamo il dolce nostro Padre / del cielo ch’elli ci perdoni i nostri misfatti /
siccome noi perdoniamo a quelli che inverso di noi / misfanno ed hanno misfatto
[...]".

(Heinimann 1988, p. 144)

Textul sicilian este aseméanator, dar cu fonetisme locale. Daca in cel toscan se invo-
ca Bel dolce Padre, il dolce nostro Padre, dolce Signore e Padre, in cel sicilian
apare Bellu, dulchi Patri (Pater), lu nostru dulchi Patri di lu celu, Bel Patri
(respectandu-se forma latind Pater) si, in plus, glosarea termenului Amen: ,,co est a
diri Cusi sia comun nui havimu dictu” (ibidem, p. 145).

23. In spatiul lingvistic ibero-romanic, versiuni ,,vulgarizante” ale lui Pater
noster apar mai ales in Catalonia, in sec. XIV. Traduceri ale Bibliei au existat, pro-
babil, si in secolele precedente (XII-XIII), dar acelea care s-au pastrat provin din
zona provensala-catalana si apartin secolului al XIV-lea — al XV-lea. (Este intere-
sant de stiut cd, in regatul Aragonului, in sec. XIII, cartile Vechiului Testament si
ale Noului Testament ,,in romanico” erau interzise, din ordin regal, dar si din
dispozitiile episcopului!) Evanghelia manuscrisd despre care este vorba contine un
Pater noster 1n cataland, cu unele modificari vulgarizante, semnificative: ,,pare

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 37

nostro celestial / lo teu nom sia beneyt e loat qui és sant” si, mai departe, evitand
supersubstantialem sau explicandu-1, apare ,,lo pa del sostanimén de la nostra vida”
(tot astfel in textul lui Luca: ,,dona-nos sosteniment de vida” — Heinimann 1988,
p- 158).

Tot din acelasi sec. XIV a fost alcdtuit in Morella (Catalonia) un Llibro
d’hores, 1n care apare ,,Pare nostre qui es en los ciels [...]”, o traducere fideld a
textului latin (Heinimann 1988, p. 159). in Barcelona, de asemenea, a putut fi
localizatd o traducere manuscrisd a evangheliilor, care urmeaza, corect, Vulgata.
(De subliniat faptul ca traducerea apeleaza la sintagma pa nostre de tots dies,
pentru quotidianus.) in general, in ,vulgarizirile” manuscrise romanice din
Peninsula Iberica, formula retinuta este ,,de toate zilele” (cat. de tots dies, sp., pg.
de cada dia, sp. de dognia die). In spaniola insi — de ex. in Biblia din sec. XIII, mai
inainte mentionata —, apare si nuestro pan cutidiano (Heinimann 1988, p. 212).

24. Odata cu sec. XVI, cu inventia tiparului si, mai ales, odata cu initiativele
Reformei, rugaciunea lui lisus 1si castiga spatii mai largi de difuzare in randul po-
pulatiei. Limbile ,,vulgare” ale romanitatii ajung la demnitatea de limbi scrise lite-
rare — Pater noster este revizuit, pus in conformitate cu sursele (catolicii — cu
Vulgata, reformatii si cei din Orient — cu sursele grecesti). Chiar in secolul
precedent (1470), in Italia, un umanist florentin, Messer Giannozzo Manetti (1396—
1459), traduce din greaca in latind un Novum Testamentum, usor diferit de Vulgata
(textul lui Luca: ,,Pater noster qui es in celis”, precum la Matei; ,,panem nostrum
supersubstantialem da nobis quotidie”; ,,etenim dimittimus omni debenti nobis”).
Alt umanist, Lorenzo Valla (1407—1457), reluand traducerea traditionala din greaca
in latind a Vulgatei, constata o serie de inadvertente si scrie Tn Novum Testamentum
Annotationes apprime utiles, pe care le editeaza, abia in 1526, la Basel, Erasmus
din Rotterdam.

Erasmus este personalitatea cultural-teologica cea mai impunatoare in aceasta
perioada de schimbari fundamentale in crestinismul occidental. Umanist olandez,
scriind in latind (Desiderius Erasmus Roterdamus, 1469—1536), militant pentru o
intelegere intre catolici si reformati, a scris un Enchiridion militis christiani (1515).
El insusi traduce din greacd in latind Novum Instrumentum, adica, de fapt, un
Novum Testamentum cu text bilingv greco-latin. Exhortatia initiald, Paraclesis, ex-
punea idei teologice inovatoare. Novum Testamentum a aparut in mai multe editii,
din 1519 pana in 1535, si, impreuna cu precuvantarea, si-a gasit, in Europa, in cer-
curile teologice, multi adepti — mai ales in Elvetia, Catalonia, Franta si Spania (bi-
neinteles, acestia intrau in conflict cu Biserica Catolica si, nu o data, operele lor
ajungeau a fi interzise, prin ,,Index!). Traducerile in limba germana si in limbile
romanice (mai ales) erau preluate de sustindtori ai curentelor teologice reformate.
Textul acestui Novum Testamentum al lui Erasmus si criticile privind traducerile
precedente ale Bibliei in latina (precum cea a lui Lorenzo Valla, dar chiar si tradu-
cerea lui Giannozzo Manetti) au avut drept consecintd faptul ca Novum Testamen-
tum a luat locul Vulgatei! Noile confesiuni reformate 1l utilizeaza ca text crestin de

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



38 ALEXANDRU NICULESCU

referintd, iar Vulgata 1si restringe aria de utilizare, limitandu-se la spatiul
traditional catolic.

lata textele din Novum Testamentum tradus de Erasmus din Rotterdam din
limba greaca, si publicat la Basel (1516: Novum Instrumentum; 1519, 1522, 1527,
1535: Novum Testamentum) (Heinimann 1988, p. 87):

,Pater noster qui es in coelis / sanctificetur nomen tuum / Veniat regnum tuum. /
Fiat voluntas tua / quemadmodum in coelo sic etiam in terra. / Panem nostrum
quotidianum / da nobis hodie / Et remitte nobis debita nostra sicut et nos remittimus
debitoribus nostris. / Et ne inducas nos in tentationem, / sed libera nos a malo”.

(Matei, 6, 9),
alaturi de care si:

,Pater noster qui es in coelis / sanctificetur nomen tuum / Adveniat regnum tuum. /
Fiat voluntas tua / quemadmodum in coelo sic etiam in terra. / Panem nostrum
quotidianum / da nobis hodie / Et remitte nobis peccata nostra / siquidem et nos
remittimus omni debenti nobis. / Et ne nos inducas in tentationem, / sed libera nos a
malo”.

(Luca, 11, 2)

Pater noster din Novum Testamentum al lui Erasmus contine o serie de modi-
ficari stilistice. Mai intéi, echivaleaza textul lui Matei cu textul lui Luca, amandoua
deosebindu-se prea putin (,,Pater noster qui es in coelis”, in ambele texte; ,,fiat
voluntas tua / quemadmodum in coelo sic etiam in terra”, in ambele texte; Luca:
,omni debenti nobis”, Matei: ,,debitoribus nostris”; remitte/remittimus in loc de
dimitte/dimittimus). Se pare cd Erasmus a urmat textul din Antiohia (380) al Noului
Testament.

Traducerea din greaca in latind intreprinsd de Erasmus a avut consecinte
importante. Printre cele mai relevante a fost iesirea din latinitatea catolica a
Vulgatei, circulatia unui text neotestamentar independent fatd de traditia romana a
lui Ieronim. De aici si avantul pe care l-au luat traduceri ale Bibliei in tarile de
limba romanicd. Se incheia era celebrelor ,,volgarizzamenti” ale textelor sacre.
Textele Bibliei apareau la lumina ,,onorabild” a limbilor romanice, ce isi construiau
o cultura proprie.

Primul care a intreprins o traducere a Bibliei in limba franceza a fost Pierre
Robert Olivetan, care, in 1535, la Neuchatel, in Elvetia, o tipareste cu o prefata,
pare-se scrisa de Jean Calvin (,,Joannes Calvinus Cesaribus, Regibus, Principibus,
Gentibusque Christi Imperio subditis salutem”). Biblia lui Olivetan std la baza
celor mai multe biblii franceze reformate. in text se remarca frazele et nous quicte
noz debtes / comme aussi nous quictons’ a ceulx qui nous doibvent” (Matei; Luca:
pardonner) si, bineinteles, nostre pain quotidien (Matei; Luca: cotidien). Dar, iata,

5 Lat. dimittere.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 39

un adept al Reformei lui Luther, umanistul florentin Antonio Brucioli (1498-1566),
a tradus din greaca un Nuovo Testamento (Il Nuovo Testamento di greco nuova-
mente tradotto in lingua toscana, Venezia, 1530), afirmand in prefata ca, asa cum a
spus Luther, cuvantul lui Dumnezeu trebuie si fie inteles, fiind baza credintei cres-
tine. (Bineinteles, autorul a fost acuzat de erezie, judecat, iar Biblia... trecuta la
»Index”.) Ceea ce s-ar putea remarca in acest text este formula il nostro pane sus-
tantiale, in care apare termenul lat. supersubstantialem, absent la Erasmus, care
traduce panem quotidianum.

Amanuntul nu este lipsit de Insemnatate. In 1551, un teolog umanist, Sebastian
Castellio, traducand intreaga Biblie (Vechiul Testament si Noul Testament) intr-un
stil inovator, introduce in loc de panem nostrum quotidianum sintagma victum
nostrum alimentarium, iar in loc de ne nos inducas in tentationem traduce neve nos
in tentationem indducito, cu formulari strict personale. Bineinteles, fiecare
traducdtor, daca era un bun cunoscator al latinei, avea propriile sale solutii stilistice.
In plus, Castellio (fr. Chateillon, Castellion) avea preferinte teologice calvine (desi
pana la urma s-a certat cu Calvin). Acelasi Sébastien Castellio(n), patru ani mai
tarziu (in 1555), face si o traducere a Bibliei in limba franceza: ,,un langage commun
et simple, e le plus entendible qu’il m’a été possible” (Heinimann 1988, p. 119, nota
1). Este deci un fel de ,,volgarizzamento” francez, care evita termenii teologici latini:
»donne nous auiourd hui / notre pain pour nous sustener” (Luca, Matei); ,,e nous
quitte noz dettes / comme nous les quittons a nos detteurs” (Matei), fatd de ,,nous
pardonne noz pechés / puis que nous pardonnons a tous ceux qui ont tort de nous”
(Luca). Ceea ce este mai semnificativ apare in final, in amandoua evangheliile: ,,nos
deliure du Mauvais”, care traduce, personalizand, formula lat. libera nos a malo.
Aceastd personificare a Raului nu aparea in versiunea latina. Ea se regaseste nsa in
alte versiuni franceze ale Bibliei, legate de curentele confesionale reformate. Este
cazul unui Nouveau Testament (1523) al lui Jacques Lefévre d’Etaples (Faber
Stapulensis, 1450-1536/37). Textul contine termenul supersubstantiel (Matei) (fata
de Luca: cotidien) si, bineinteles, ,,délivre nous du malin”. Tot astfel, Guillaume
Farel (1489-1565), un teolog reformat, publicd in Basel, in 1524, Le Pater noster et
le Crede en francais, avec une trés belle et tres utile exposition et declaration sur
chascun. Autorul era discipolul si colaboratorul lui Jacques Lefévre — si, ca si
maestrul sau, in traducerea franceza, foloseste termenul mauvais (,,delivre nous du
mauvais”). In sfarsit, in 1555, Conrad Gessner (1516-1565), medic naturalist si,
bineinteles, adept al Reformei, scrie o lucrare despre diversificarea limbilor, intitulata
Mithridates (1555), cu subtitlul De differentiis linguarum tum veterum, tum quae
hodie apud diversas nationes in toto orbe terrarum in usu sint, aparuti la Ziirich. In
lucrare apare si Oratio dominica gallica lingua communi et versione, in care apare in
final acelasi ,,delivre nous du mauvais” (= libera nos a malo). Se poate semnala si
faptul cd atat Gessner, cét si Lefévre d’Etaples introduc in transpunerea rugaciunii lui
lisus in limba franceza termenul offense: ,,pardonne noz offenses / ceulx qui nous
offensent” (Lefévre d’Etaples), ,,perdonne nous nos offenses / ceulx qui nous

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



40 ALEXANDRU NICULESCU

offensent” (Gessner) (Heinimann 1988, p. 115, 122), care nu apare nici in Biblia lui
Pierre Robert Olivetan (,,nos debtes”), nici in Pater noster al lui Guillaume Farel
(,,nos debtes”), nici In Biblia lui Sébastien Castillon. Termenul offense este
important, pentru ca a ramas in structura rugaciunii Notre Pere, utilizata in Biserica
Catolica franceza pana astazi. Seria sinonimica debita — peccata, care traduceau gr.
hamartias (pl.) ,,pacate” — opheilémata ,,datorie”, se Tmbogateste, in sec. XVI, prin
traduceri reformate, cu termenul fr. offense. Nu ar fi exclus a presupune in acest caz
influente ale unui curent de gandire (protestantd?) sui-generis, franceza, care pleaca
de la ideea ca pacatul este o insulta adusa lui Dumnezeu (la care s-ar putea adauga o
sinonimie frazeologica in vorbirea familiara: il n’y a pas d’offense si il n’y a pas de
mal). Sa credem oare ca offense ,,pacat” ar fi fost un termen de uz comun?

Nici Erasmus, nici Luther, in Biblia tradusa de fiecare, nu folosesc decat
termenul ,,dator”/,,datorie” (debita — germ. Schuld). De asemenea, nici
personalizarea substantivala Mauvais — Malin (in loc de neutrul a malo) nu apare in
textele protestante luterane (Erasmus: a malo, Luther: das Ubel). Si fie, atunci, o
initiativd franceza, intemeiatd pe ideea ca Malin — Mauvais ,,cel rau”, ,diavolul”
este un cuvant tabu mai bine inteles de credinciosi?

Adeptii lui Erasmus, nici cei din Elvetia, nici cei din Spania, nu indraznesc a
proceda la asemenea schimbari. Jachim Bifrun (1506—-1572), adept al Reformei lui
Ulrich Zwingli (1484-1531), a tradus L’g Nouf Sainc Testamaint da nos Signer
Jesu Christi... (1560) (in care apare appruvamaint = fr. epreuve, ,,nos paun huotz
et in miinchia di” (evitind supersubstantialem!), dar dalg mél). In Spania, se
formase la Univesitatea din Alacala de Henares (langd Madrid) un centru de
»Erasmismos” al unor teologi influentati de ideile noi ale umanistului olandez (in
special din Enchiridon militis christiani, un ,,manual”) si de Paraclesis din Novum
Testamentum. Printre ei, Juan de Valdés, care scrie un Didlogo de doctrina
christiana (1529), aparut, fard numele autorului, tot la Alacald de Henares
(bineinteles, Biserica a reactionat si, in 1547, a interzis-o, prin includere in
»Index”). Padre nuestro, care se gasea anexat, impreuna cu alte texte biblice, la
sfarsitul volumului, dovedeste strdduinta lui Juan de Valdés de a oferi spaniolilor
texte sacre In limba lor. lata textul lui Valdés:

,Padre nuestro que estas en los cielos / sanctificado sea el tu nombre / Venga el tu
reyno, / Cumplase tu voluntad / en la tierra assi como se cumple en el cielo. /
Nuestro pan de cada dia / danosle oy / y perdonanos nuestros pecados / assi como
también nosotros perdonamos / a los que nos ofenden. / Y no permitas que seamos
derribados / y vencidos en la tentacion / pero libranos del mal”.

(Heinimann, p. 217)

Se pot observa anumite extensiuni explicative (,,como se cumple en el cielo”;
»derribados y vencidos en la tentacion”), dar aparitia termenului ofender (,,nos
ofenden”) este mai semnificativd — si aminteste de textele franceze (ale lui Lefévre
d’Etaples si Conrad Gessner). Sa le fi cunoscut? in orice caz, atunci cand a fost

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 41

obligat sa paraseascd Spania, urmarit fiind de Bisericd pentru ideile sale pro-Re-
forma (si pentru Didlogo de doctrina christiana!), s-a instalat, in 1531, 1n Italia,
unde, 1n 1540, a tradus — si a comentat — Evanghelia dupa Matei. Padre nuestro din
aceastd versiune, care a beneficiat de umanismul italian, se deosebeste de textul
precedent din Didlogo... si este mai putin influentat de Erasmus. Este un text mai
fidel textului latin, in care apar deudas — deudores, assi tambien en la tierra, no nos
metas en tantacion. Cat despre sintagma nuestro pan el ordinario, observam ca
traducdtorul evitd sensul si termenul quotidianus (devenit de cada dia 1n
Didlogo...), introducand conceptul ordinario ,normal, obignuit”. Fiind vorba de
Italia, de umanistii Toscanei, ne putem gandi la o apropiere de textul unei Evan-
ghelii cu glose (din sec. XIV-XV), mai inainte analizate. In aceastd evanghelie
intdlnim ,,il nostro pane soprasubstantiale, cio¢ singulare”, precum si termenul
offendere: ,dimettiamo alli nostri debitori / che offendono noi” (Heinimann 1988,
p. 134). Acelasi termen apare §i Intr-o copie venetiand a Diatessaron-ului (Quattor
in unum) — tetraevangheliarul toscan din sec. XIV-XV, mai inainte analizat. Si in
copia venetiand se gaseste offendere: ,perdonemo a quelli che ne offende”
(Heinimann 1988, p. 139). S-ar putea ca acesta din urma sa aiba legatura cu
traduceri provensale — ceea ce ar insemna ca ideea de ,,insultd” — ,,ofensd” sa-si
aibd originea 1n zona galo-romanica, si de aici sa se fi raspandit.

25. Reforma incepuse a avea, in sec. XVI, consecinte teologice vizibile 1n
texte. Pe langad Universitatea din Alacala de Henares, unde isi tiparise Juan de
Valdés Dialogo de vita christiana, in 1543, un elev al lui Melanchton, Francesco
de Enzinas (1520-1552), publica la Anvers El Nuevo Testamento. Autorul isi
facuse studiile la celebra Universitate din Louvain (Lowen, Leuven), dar traducerea
a facut-o in Wittenberg, orasul lui Luther, sub indicatiile lui Melanchton,
colaboratorul principal al lui Luther. Traducerea in spaniold urmeaza versiunea
Noului Testament al lui Erasmus. Textul nu prezintd inovatii semnificative (cu
exceptia sintagmelor ,,no nos permitas caer en la tentacion” si, in textul lui Luca,
»perdonanos nuestros pecados, porque nosotros tambien perdonamos a todos los
que nos deben” — Heinimann 1988, p. 220). El Nuevo Testamento al lui De Enzinas
a fost pus la ,,Index” in 1545! S-ar putea adduga, pe aceeasi linie a Reformei, si o
Biblie tradusa in spaniold de un cdlugar din Manastirea San Isidro (din Sevilla),
Cassiodoro de Reina (1520-1594). Autorul urmeaza ideile Reformei, pleaca din
Spania, se opreste la Geneva si se manifesta in Anglia, Olanda, Franta si Germania,
dar Biblia o publica in... Basel (este prima tiparire a unei Biblii complete in limba
spaniold). Textul Padre nuestro nu prezintd modificari importante, exceptand fraza
,,Y sueltan nuestras deudas / como tambien nosotros soltamos a nuestros deudores”
(Matei) fata de (Luca) ,,Y perdonanos nuestros peccados / porque también nosotros
perdonamos a todos los que nos deben” (Heinimann 1988, p. 223), in care inovatia
consta in folosirea verbului sp. soltar ,,a libera” pentru lat. dimittere, al carui se-
mantism, in latind, era foarte complex (de la ,renvoyer”, ,.éloigner”, ,,renoncer”,

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



42 ALEXANDRU NICULESCU

pana la ,,quitter” si ,,pardonner”6). Iata 1nsa, in aceeasi manastire San Isidro din
Sevilla, ca alt calugar, Cipriano de Valera (1532-1602), publicd la Amsterdam
(1602) o editie revizuitd (cu note marginale) a Bibliei lui Cassiodoro de Reina
(Noul Testament, extras din aceeasi Biblie, aparuse la Londra, in 1596).

O ultima observatie priveste structura finald a versiunilor umanist-reformate
din Spania. Cassiodoro de Reina traduce ,,no nos metas en tentacion’; Francisco de
Enzinas, in El Nuevo Testamento: ,,no nos permitas caer en la tentacion”; Juan de
Valdés, in Didlogo de vita christiana: ,,y no permittas que seamos derribados e
vencidos en la tentacion”; Conrad Gessner, Mithridates, 1557 ,,y no nos traigas en
tentacion”; leronim Megiser, Specimen quadraginta diversarum atque inter se
differentium linguarum et dialectorum, 1593: ,)Y no nos dexes caer en la tentacion”
(dexar = lat. laxere). Versiunea traer ,,a atrage” apare si la catolicul Ambrosio de
Montesino, in Epistola y Evangelios si in Vita Christi (1502); ,,no nos traygas en
temptacion (de fapt, versiunea ,,no nos trayas a temptacion” apare in sec. XIII, in
Biblia manuscrisa, in Castilia §i, mai ales, in Toledo); pe langa aceasta Biblie sunt
si alte numeroase versiuni pastrate in manuscris.

Singura concluzie ce se poate trage priveste pozitia singulard a Spaniei (fie
catolica, fie protestantd) in teologia occidentala: traducerile in spaniola diferd intre
ele si, mai ales, ele nu par a fi tributare altor versiuni romanice (franceze,
provensale sau catalane). Ele apar fie in acord cu autoritdtile ecleziastice catolice,
fie direct sub influenta Reformei europene (din Germania, Elvetia, Olanda sau
Anglia), ceea ce nu Intotdeauna este usor a discerne.

26. in sec. X VI, au existat in spatiul ibero-romanic si scrieri catolice traditio-
nale, care contineau Pater noster. O Biblie cataland ramasa in manuscris, conside-
ratd a fi cea mai veche si completa, contine un Para nostra celestial, in care se re-
marca sintagma explicativa ,,lo pa de tot dia sostaniment della nostra vida” (pentru
panem substantialem). Alt manuscris (descoperit tarziu) contine un Pare nostre n
care, de asemenea, termenii latini sunt Inlocuiti cu o explicatie dezvoltata ,,lo pa
nostre que tots dies avem ops”, iar lat. dimitte este redat prin laxare > cat. dexar: e
lexe a nos nostres deutes / asi com nods lexam a aquells qui ns deuen” (Heinimann
1988, p. 164). Acelasi verb apare si Intr-o traducere catalana a celebrei compozitii
versificate Vita Christi a calugarului dominican Ludolf von Sachsen (1300-1377),
aparutd la Valencia (1496), unde gasim dexar: ,,Y dexa’ ns los deutes nostres [...]
asi com los dexan als deutors nostres” (Heinimann 1988, p. 166). Se pare deci ca
aria laxare ,,a ierta” se extindea, in secolele XIII-XV, pe zone romanice largi:
nordul Frantei — picardd, normanda —, regiunea Venetiei si a Toscanei din Italia, in
cataland. Pentru provensala, cf. prov. ,,e layssa nos nostres deutes / enacy com nos
los laysam a nostres deutors”, in Libre de vicis et de vertutz, ms. sec. XIV; tot in
provensald, o Vita Christi (manuscris) tradusa contine sintagma ,,ilh offendon a nos

% Traducerea lat. dimittere prin quitter apare si in Biblia tradusi de Pierre Robert Olivetan
(,,nous quicte noz debtes / comme aussi nous quictons a ceulx qui nous doibvent”) (vezi supra).

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 43

per parolla” (Heinimann 1988, p. 185, 187). Este greu de admis ca este vorba de
copii de manuscrise, tot astfel cum nu putem admite ca regiunile citate sunt arha-
ice. Concurential, in rugiciune, apare si perdonare / pardonner (uneori, la un rand-
doud distantd), ceea ce ar dovedi sinonimia dintre cei doi termeni. S$i totusi, in
franceza, laisser si delaisser nu sunt mentionate in dictionare cu sensul ,,ierta” (in
italiana, tot astfel). Nu cumva avem a face cu traduceri de pe originale latine arhaice
— 1n care laxare sa aiba sensul concret ,,abandonner”, ,,quitter” —, de unde ar putea
proveni derivarea semantica religioasa ,.ierta”? (Intr-o Psaltire din Metz — sec. XIV —
apare glosat ,,nos quitte et perdone nos debtes et nos pechiez / ensi comme nous les
perdonnons et quittons” — Heinimann 1988, p. 110). Prezenta lui laxare in textul
rugiciunii intereseazi, asa cum am mai spus, si limba roména (vezi supra). In orice
caz, 1n cataland, dexar ,,ierta” este larg rapandit in textele Pater noster.

Cu exceptia zonei retoromane (Elvetia!), in clasificarea lui Heinimann 1988,
sec. XVI, se constatd (dacd mai era nevoie!) cd in tarile de limba neolatina Incepea
epoca unor confruntari teologice ecleziastice. Sa nu uitdm, sec. XVI si Conciliul de
la Trento (1545-1563) cuprind si Reforma si Contrareforma catolica. Calugarul
franciscan Ambrosio de Montesino (1448—1512), care, din insdrcinarea regelui
Ferdinand Catolicul (1452-1516), tradusese Vita Christi Cartuxano (a lui Ludolf
von Sachsen), a respectat canoanele catolice (,,pan nuestro de cada dia; libranos de
todo mal”), dar a folosit si dublari sinonimice explicative (,,y perdonanos nuestras
debdas y culpas qualesquier [...] como nosotros les perdonamos a los que nos
offendan [...] y no nos traygas en tentacion [...]” — Heinimann 1988, p. 214), ceea
ce nu mai apare intr-o alta opera a aceluiagi Ambrosio de Montesino, Epistolas y
Evangelios (1512). In acest Padre nuestro apare, in schimb, ,,tu pan sobresubstan-
cial / y perdonas nuestras deudas / assi como nosotros les dexamos a nuestros deu-
dores” (Heinimann 1988, p. 215), confirmand, o datd mai mult, sinonimia perdonas
= dexamos. Alta traducere? O revizuire?

27. Ajunsi la capatul acestor analize ale textului rugiciunii lui lisus (Oratio
dominica) in limbile romanice, intemeindu-ne pe bogatul material cules de Siegfried
Heinimann (1988 — o lucrare de filologie romanica foarte importantd), am putut
urmari traducerile (,explicative”) ale Vulgatei in ,vulgard” pentru uzul cre-
dinciosilor, tot astfel cum am putut observa si textul din versiunile tiparite sub in-
fluenta Reformei. Prima concluzie ce se impune este ci intre Pater noster catolic si
Pater noster reformat nu se pot observa importante deosebiri. Este drept, versiunea
Bibliei traduse in latina (1522) de Erasmus dubla — sau ,,ocolea” — textul latin al
Vulgatei (considerata catolicd) si se adresa originalelor evangheliilor in greacd. Dar
care-s deosebirile? Erasmus traduce gr. epiousion prin quotidianum si introduce o
constructie prepozitionald complicata, queadmodum in coelo, in loc de sicut; in
plus, introduce verbul remittere (,rejeter”, ,,quitter”, ,,permettre” si ,,pardonner”),
in loc de dimittere. Mai tarziu, Sébastien Castellio, in traducerea sa (Biblia, 1551),
desi adept al Reformei (lui Calvin), tipareste, la Basel, o versiune schimbata: ,,vic-
tum nostrum alimentarium” pentru ,,panem nostrum quotidianum” si ,,neve nos in

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



44 ALEXANDRU NICULESCU

tentationem inducito” in loc de ,ne nos inducas in tentationem” (ceea ce la
Guillaume Farel, 1624, si la Pierre Robert Olivetan, Biblia, 1535, desi reformati, nu
mai apare). In schimb, ,,;nostre pain supersubstanciel” se gaseste intr-un Nouveau
Testament (1523), traducere ,,umanista” a lui Jacques Lefévre d’Etaples, teolog
francez apropiat de Reforma, si intr-o Biblie (1380) a lui Raoul de Préles (,,notre
pain supersubstanciel / qui seurmonte toute vie corporelle et donne vie perdurable”;
termenul perdurable este introdus pentru prima oara in textul francez al rugaciunii.
Altadata, intr-un manuscris al Psaltirii, acelasi Raoul de Préles traduce ,,notre pain
cotidien” in loc de ,,supersubstanciel”). Si Lorenzo Valla (1386—1489), umanistul
florentin, traducand Novum Testamentum din greacad in latina, recurge la ,,panem
nostrum supersubstantialem”. Traducerile toscane si cele venetiene (Evanghelia cu
glose, Diatessaron, Biblia din 1546) folosesc termenii ,,supersubstantiale cio¢ sin-
gulare” (Evanghelia cu glose), ,,cotidiano soprasubstangiale”, ,,sustantiale” (Nuovo
Testamentum, 1530), ,sopra tucte le sustantie (Biblia manuscrisa toscand, sec.
XIV), ,.sustantivo” etc.”. Aceastd distributie 1n timp si in confesiuni crestine diferite
aratd ca nu se poate distinge cu precizie o formulare reformatd a textului latin. Este
adevarat insé cad panem nostrum quotidianum, in versiunea optionala a Sf. leronim, a
fost utilizatd mai frecvent in textele latinesti (nonvulgarizate) catolice, In timp ce
supersubstantialem pare a fi fost intrebuintat mai ales in textele reformate. In orice
caz, In Spania, rugiciunea lui lisus, att in texte catolice cit si in cele apropiate de
Reforma, face apel la quotidianus (cada dia etc.).

Ultimul termen al rugaciunii, in latina Vulgatei, este a malo (,,libera nos a
malo”). La un moment dat, la sfarsitul sec. XIII, apare, mai intai intr-o compozitie
versificatd in care alterneaza textul latin Pater noster cu versuri (fard rima) in
franceza, in numeroase manuscrise, termenul mauvés (fr. mod. mauvais): gr. toii
ponéroi. (Alegerea era intre ,,Rau”, substantiv neutru, conceptual, si ,,Cel rau”,
personalizat, probabil diavolul.) Optiunea semanticd a Vulgatei era conceptul
(,,ceea ce este rau”) — astfel cum gésim rugiciunea in epoca Parintilor Bisericii,
pand prin sec. XIIL. Dar, in sec. XVI, teologul Jacques Lefévre d’Etaples, in al siu
Nouveau Testament (1523), o versiune ,,umanista”, pe langa ,,nostre pain super-
substanciel”, recurge si la traducerea ,,delivre nous du malin”. Guillaume Farel, Le
Pater Nostre et le Credo en frangais (1524) si Biblia lui Pierre Robert Olivetan
(1535), desi folosesc pain quotidien, in final ,,Raul” ramane personalizat: (du)
mauvais. Tot astfel, in 1556, Sebastian Castellion, teologul umanist, adept al lui
Calvin, dupa ce publica in 1551, la Basel, o traducere latind a Bibliei, destul de
inovatoare, in 1555, in traducerea 1n limba franceza lasa sa apara, pe langa ,,notre
pain pour nous soustenter”, si ,,nous delivre du Mauvais”.

S-ar putea ca aceastd personificare a raului sa-si aibd originea in dorinta
traducatorilor (reformati) de a oferi spre lecturda adeptilor Reformei un text

7 In copii manuscrise (in franceza, sec. XIII) apare si ,,pain seurseutenceus” (Laurent de Bois,
Somme le roi).

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 45

evanghelic mai clar si mai apropiat de intelegerea lor. Conceptul ,,Raul” este
abstract: Diavolul... mai concret nici ca se poate!

28. Acesti termeni (substantialis, malus) si altii, asupra carora nu ne mai
oprim (debita / peccata, poate si tentatio / temptatio), constituie elementele pe baza
carora putem judeca versiunile romanice ale rugéciunii lui lisus. Unele respecta
textul latin al Vulgatei — cele catolice, in special —, altele inoveaza, fie in traducerea
in latina, fie in cea romanica: acestea din urma sunt cele reformate. Aceastd
impartire a lor nu este chiar atat de tranganta: si in textele catolice traditionale apar
unele inovatii, si unele texte protestante respectd traditia versiunii catolice a
Vulgatei. Trebuie 1nsd semnalat ca lectiunile pe care le putem considera inovatoare
apar si In variantele textelor antice (cf. Bibliorum Sacrorum Latinarum Versiones
Antiquae 111, mai inainte citatd); malignus (a maligno) sau tentator (= diavolul)
apare in versiunea siriacd, debita, peccata, tentatio sunt si ele prezente in textele
sacre vechi. Reforma — in toate curentele ei confesionale — nu a facut altceva decat
sd aleagd uneori alte optiuni decdt cele ale Vulgatei. In acelasi timp, Reforma isi
propunea a oferi credinciosilor sai texte comprehensibile n limba lor comuna. Prin
Reforma, textul ,,vulgar” pardsea zona secundard, privatd, am putea spune
explicativ-personald de ,,volgarizzamenti” propuse de Biserica Catolica, si se situa
la acelasi nivel cu textele sacre. Sau, altfel spus, disparea distinctia dintre limba
sacra (Intr-un fel ,,ezoterica”, liturgicd) din Biserica si limba ,,vulgului” care asista
la oficierea serviciului divin. Oratio dominica, in spetd, nu mai trebuia recitata
repetitiv In comunitate sau in particular in limbi ,,vernaculare”, ci devenea o
rugdciune liturgicd, plenard — care trebuia mai intai infeleasd rational. Consecinta
cultural-teologica a acestei comprehensiuni laice a fost, evident, desacralizarea
cultului divin in Occident. De atunci si pand astazi, din ce In ce mai evidenta.

11

29. Nu aceasta a fost situatia in Orientul crestin. In aceastd zona s-a raspandit
versiunea sinaiticd a rugaciunii lui lisus, care — pare-se — ar fi pastrat cu fidelitate
textul grecesc al evangheliilor.

Textul Pater noster (Pater hémon) a plecat din Alexandria, celebrul centru
crestin greco-iudaic, si s-a indreptat spre Occident, catre Cartagina, in lumea latino-
romanica. In acelasi timp, a luat si calea lumii orientale.

Nu putem cunoaste cum, cand, pe unde si in ce structurd originara, aceasta
primd versiune a evangheliilor crestine a putut patrunde spre nord, din Grecia catre
coloniile grecesti de pe tarmul Marii Negre (Pontus Euxinus). Intr-o lucrare
precedentd (Niculescu 2004, p. 171-252), am sustinut ipoteza unei prime
(In)crestindri (greco-romane sau numai grecesti) In coloniile grecesti de pe malul
Pontului (mai ales la Tomis), prin sec. II-III — este drept, fara a avea alte dovezi
decat inscriptiile grecesti din Dobrogea. De buna seama, in perspectiva studiului de
fatd, nu poate fi excesiva ideea cd Pdter hémon (Pater noster) a putut fi cunoscut

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



46 ALEXANDRU NICULESCU

celor convertiti la crestinism foarte probabil in limba greaca (transpuneri 1n latina,
pentru populatia greco-romana de pe tarmul Marii Negre, nu-s deloc imposibile), dar
exclusiv pe cale orala®.

Cealalta — a doua — (in)crestinare, datoratd legionarilor romani din armatele
care au ocupat tinuturile nord-dundrene intracarpatice si au creat Dacia Felix
Romana (101-102, 105-106 pand in 271), nu o putem aprecia decat din dovezile
arheologice bine cunoscute. Este greu de presupus ca, 1n Transilvania,
(in)crestinarea s-ar fi facut cu un Tatal nostru in latind: multi soldati apartineau de
legiuni rezidente in Macedonia, iar crestinismul lor era legat mai degraba de
Biserica Rasariteana (prin Salonic) decat de Roma.

30. La aceastd regiune ecleziastica a Orientului grecofon au apartinut toate
zonele romanitatii romanesti nord- si sud-dundrene. Ele au trecut 1nsd si prin alte
evenimente istorice extrem de importante: invazia germanica (sec. III-IV),
patrunderea slavilor (sec. VI-VIII) si, ulterior, crestinarea bulgarilor. Slavii ajung
in Dacia dinspre nord-est, in sec. VI, o strdbat si patrund, ulterior, in Moesia,
Macedonia si, in Grecia, pana in Peloponez. Dar nu toti slavii au trecut spre sudul
Dunarii: o bund parte dintre ei au rdmas in regiunile din ex-Dacia Romana — mai
ales in Transilvania (cf. numele topic Schei < lat. sclavus ,,slav” din sec. V: Scheii
Brasovului, Scheia, localitate din Moldova). Au fost considerati slavii dacici (iar
E. Petrovici a vorbit despre limba lor, daco-slava): ei s-au contopit cu populatiile
autohtone romanizate. Dar impreund cu slavii din sudul Dunérii (care fusesera
cuceriti de bulgari) au incercat, dupa Intemeierea statului bulgar, sa extinda limitele
statului la nord de Dunare, in regiunile romanofone din Ardeal, din Ungaria de est
si din Banat (Bulgaria ,,Mare”), dar si din Muntenia.

Crestinarea bulgarilor (864) sub Boris 1 (853—-888) — care isi ia, prin botez
(nas... Tmparatul Bizantului!), la Constantinopol, numele Mihail — a fost celalalt
eveniment important. El a deschis calea bulgarilor spre Europa germanica (Ludovic
I Germanicul, 803—876) si spre Roma papala. Papa Nicolae I (858—867) il trimite,
in 866, pe un episcop de Porto, Formosus, ca sa ,,evanghelizeze” (sub dominatia
Romei!) Bulgaria (abia convertitd la crestinism!). Boris-Mihail 1i oferd conducerea
recent intemeiatei Biserici a Bulgariei, sperdnd intr-o autonomie ecleziastica. Dar
Vasile I (812-896), integrand Illyricum in Biserica bizantina, 1-a constrans pe tarul
Bulgariei sd accepte autoritatea Bizantului §i sa reintre 1n jurisdictia constantino-
politana (de altfel, Papa Nicolae respinsese cererea lui Boris-Mihail). In acest fel,
crestinati, bulgarii au constituit un filtru obligat al crestinismului bizantin la nordul
Dundrii (hirotonisirea preotilor, cartile sacre de cult proveneau din sudul Dunarii,
din Moesia slavizatd). Romanii nu au mai putut avea acces direct la Bizant,
devenind o cultura crestina de ,,second hand”, intermediata, secundara.

¥ Ideea originilor apostolice ale crestinismului roméanesc, atribuit Sf. Apostol Andrei (despre
care anumite surse nontestamentare afirma ca ar fi predicat in Scitia Minor) a fost prezentata de noi in
Niculescu 2004, p. 172-173. In Dobrogea se giseste o Pesterd a Sf. Andrei, care, dupi o legenda, ar fi
fost locul de sihastrie al Apostolului. Pestera ar fi, conform legendei, primul lacas de cult din
Roménia, situat in sudul Dobrogei.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 47

31. In aceste conditii au primit romanii, in sec. X, o anumiti organizare a
Bisericii lor ortodoxe. Aurelian Sacerdoteanu (1968, p. 401-402), reluand ideile lui
Dimitre Onciul (fard a le aproba!), a aratat ca primele organizari bisericesti ale
populatiei romano si romanofone, la nord de Dunare (Muntenia, Moldova), s-au
putut intemeia, dupa incursiuni ale misionarilor sud-dunareni, abia prin sec. VIII-XI,
in timpul ,,Bulgariei Mari”, a stipanirii taratului bulgar in aceste regiuni. (Pana
atunci, dupa cum se stie, crestinii de pe malul stang al Dundrii trdiau in comunitati
crestine, in enclave ,,piele de leopard”, poate chiar fard contacte intre ele: singura
legaturd erau horepiskoipoi-i itineranti misionari.) Intrarea romanilor crestini sub
jurisdictia ecleziasticd de la Trnovo s-a petrecut prin sec. X—XI (de cand slavistii
dateaza, precum I. Patrut, invazia terminologiei slavone in toate structurile procedu-
rale teologice ale culturii crestine ortodoxe romanesti). Dar organizare ecleziastica
recunoscuta ierarhic nu au avut romanii pana in sec. XIV (1359, cénd mitropolitul de
atunci, Iachint Kritopol — un grec —, dupa ce tatarii cuceresc Vicina, se muti la
Curtea de Arges, unde domnea voievodul Nicolae Alexandru Basarab (1352-1364),
si unde se Intemeiaza mitropolia ,,Ungro-Vlahiei”). Dupda cum se vede, ,,intrarea
romanilor in cultura slavo-bizantind” — cum o denumea Nicolae Cartojan — s-a facut
sub conducerea ecleziastica a... ierarhilor greci.

Cultura slavo-bizantind insemna insd prezenta limbii literare slavone (vechea
slava bisericeasca), adoptarea liturghiei ortodoxe slave (de fapt, transpusa din greacd)
si, mai ales, utilizarea alfabetului chirilic. Aceastd transformare a crestinismului initial
greco-roman a fost inlesnita si de faptul cd, in nordul Dundrii, se gasea o stapanire
bulgard — o parte din ,,Bulgaria Mare”! — si ca elitele social-politice-economice,
,boierii”, erau slavi-bulgari care, chiar daci erau integrati in comunitati romanofone,
au acceptat bucuros cultura slavona, bisericeasca si laica (pana prin sec. XVII-XVIII,
slujba in bisericile romanesti ortodoxe se efectua in slavond). Tot in slavond se
redactau acte administrative si politice ale cancelariei domnesti. Am aratat in alta parte
(Niculescu 2004, p. 101-112) ca insusi numele 7arii Romdnesti (cu un adjectiv slav cu
functie genitivald) ar putea fi calchiat dupa denumirea in slavona Viaska zemlja.

In aceste circumstante istorice si culturale, Tatdl nostru a putut intra in
Biserica bizantind-ortodoxa a romanilor prin (si 7n) limba slavona, care, la randu-i,
il traducea din greacd sau chiar direct in greacd. Nici in acest caz nu putem
cunoagte conditiile si timpul patrunderii rugaciunii lui lisus la crestinii romani, dar
se poate presupune o perioada a expansiunii bulgarilor, care a avut loc prin sec. X—XII
(sub tarii Simeon I si Petru). Putem afirma cd romanii au recitat mai intdi Otce nas
(devenit, pentru multe secole, ocenas), inainte de a avea o versiune in limba lor...

32. In aceasta perspectivi istorici, este normal a presupune ci pe teritoriul
Bisericii ortodoxe slavo-bizantine a romanilor a patruns, dupa versiunea greceasca,
versiunea slavona tradusd din greaca. lata-o pe aceasta din urma (in transcriere
latind):

,,Otce nas, I7o esi na nebesex / da svjatitsja imja Tvoe, / Da priidet carstvie Tvoe / da

budet volja Tvoja, / jako na nebesi i na zemli. / xleb na§ nasu§¢nti dajds nam dnesi /

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



48 ALEXANDRU NICULESCU

i ostavi nam dolgi nasa / jakoZe i mii ostavljaem dolzinikom na$im; / i ne vvedi nas
vo iskuséenie no izbavi nas ot lukavago”.

(Bernea 2000, p. 79)

(In transcriptie: y = rom. &, ¢ = ts, slova cirilica s1 = # (rus 1),
slova cirilicd & = I, g + i = ghi (dolgi).)

Acest probabil text slavon initial, care, tot probabil, circula Tn mai multe copii
si versiuni, se caracterizeaza prin cateva elemente. Mai intai, prin sintagma carstvie
Tvoe ,imparatia Ta” (traducerea gr. basileia sou ,imparatia Ta”). Trecerea de la
lat. regnum la ,,impdratie” se explica prin faptul ca atdt in Grecia, cat si in statele
nou create, slave, existau ,tari” (adica... Caesar-i!), nu ,,regi”’! Dar Otce nas conti-
nua folosind sintagma yleb nas nasuscniii, in care termenul nasuscniii corespunde
gr. (tom arton hémon) ton epiousion [painea noastrd] ,pentru existentd (fiintd)
necesard / esentiald”. De asemenea, dolgi — dolZinikom ,datorie/datornici” si
iskuscenie ,,ispitd”. Finalul rugdciunii este izbavi nas ot lukavago ,,izbaveste-ne de
vicleanul” — ceea ce nu mai corespunde gr. rhiisai hémas apo toi ponéroii, caci toil
ponéroi are sensul abstract ,rdul” sau, personalizat, ,.cel rau”. De unde atunci
sensul ,,viclean”? Raspunsul nu poate apdrea decat daca mentiondm o antica
versiune siriacd, despre care am vorbit mai inainte: ar putea fi vorba de tentator
»cel care ne tenteazd (cu viclenie)”, al carui sens l-ar avea ho poneros, cu sens
personal, nu abstract (ca in fr. malin, nu mauvais). Parintii Bisericii grecesti,
liturghiile Sf. Iacob (Major), Sf. Marcu si chiar Sf. Ciprian (episcop de Cartagina),
ar fi preferat — spun unii teologi — interpretarea personalizatd. Asadar, lukavago
(genitiv personal), ce are sensul ,,viclean, perfid”, ar putea fi de origine greceasca.
Dar traducerea 1n vechea slava (slavond) mai are o caracteristica: in ea se atribuie
textului lui Luca 11 (prin ,,contaminare” cu textul lui Matei 6) fragmente de
rugiciune care nu-s atestate in evangheliile originale. De ex. izena n(e)beséx ,,care
esti in ceruri” si no izbavi nas at lukavago ,,ci ne izbaveste de vicleanul”.

33. Cand s-a efectuat cea dintai traducere a acestui Otce nas (Ocenag) in
limba romana? Nu avem un raspuns la aceastd intrebare, care se pierde in negura
veacurilor, fard atestari scrise despre felul cum au trait romanii. Tot ceea ce se stie
dateazd din secolul XVI — din nordul Moldovei, Maramures, nordul si sudul
Transilvaniei (Sibiu — Brasov), regiuni aflate sub influenta Reformelor din secolul
XV-XVI: in Moldova se refugiaza adeptii cehi ai lui Jan Hus, dupa 1437, urmariti
de catolicismul maghiar, iar 1n Transilvania, sasii §i maghiarii propagau si
sustineau, material, Reforma luterana si calvina.

Dar ideile Reformei husite introduse in manastirile din Moldova si din nordul
Transilvaniei nu urmareau aceleasi teluri ca in sudul Transilvaniei. Husitii nu aveau
intentii de prozelitism local sau regional: ei se margineau a trimite mesaje dovedind
invincibilitatea ideilor Reformei lui Jan Hus (sec. XV) catre Europa centrald refor-
mata (In special la Wittenberg, lui Luther). Un fel de curent exocentric, care pornea
din manastiri moldovene prin Polonia calvina catre Europa inovatoare. Actiunile lor,

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 49

modeste, au avut o duratd lunga: pana la sfarsitul secolului XVI si chiar la inceputul
secolului XVII, ajungeau ecouri in Occident despre rezultatele bune ale comunitatilor
reformate din nordul Moldovei (vom examina mai departe aceste aspecte).

34. In Transilvania, Reforma avea alti intentie: a-i convinge pe vlahii ortodocsi
sa treacd la noua confesiune (In numele aversiunii fata de catolicismul opresiv al
maghiarilor gi al avantajelor de a avea cartile sacre in limba romana).

Primele incercari de convertire dateaza de la jumatatea secolului XVI. Indirect —
si tArziu — s-a putut afla despre traducerea in limba romand a unui Catehism
luteran, In 1544, tipdrit la Sibiu, de catre un magister Philippus Pictor et scriba
litterarum Valachicarum, alias Filip Moldoveanul — si platit de patricienii sasi din
Sibiu (un ,,bibale” de 2 forinti, cum std scris in condica de cheltuieli a orasului).
Textul tipariturii s-a pierdut — nu inainte de a fi fost vazut de Timotei Cipariu —, iar
un colaborator al lui Calvin ar fi facut o referinta la existenta lui.

Altd dovada, tot indirectd, provine din nordul Transilvaniei, din arhivele
Bistritei. in 1546, un preot luteran, Adalbert Wurmlochen, scrie unui prieten din
Breslau (Wroclaw) despre situatia crestinilor romani si despre raportul dintre slavo-
na si romana in Biserica Ortodoxa romaneasci: ,.ei citesc epistolele Sf. Pavel si
evanghelia nu in limba lor, ci intr-o limba strdind, pe care incultii (= ungelehrter)
lor nu o inteleg. Preotul le traduce dupa aceea... Catehismul a fost (tr)adus in limba
valaha si in Ceben (= Sibiu) [...] a fost tiparit cu litere cirilice, care au infatisare ca
cele grecesti. Multi preoti ai locului tin mult la carticica aceea, ca la o carte sfanta”
(trad. rom. dupa textul german publicat de Armbruster 1977, p. 100).

Asadar, asupra Transilvaniei se abitea propaganda Reformei. Dupa ce, secole
de-a randul, voievodatul Ardealului avusese de indurat opresiunea catolicd a rega-
tului Ungariei (,,schismaticii” trebuiau sa treaca la religia Romei), iatd acum ca li se
cere acelorasi ,,vlahi” ortodocsi sa treaca la multe confesiuni noi, despre care, in
Catehism si 1n alte carti, tiparite de Coresi, nu aflaserd decat ca Sfantul Apostol
Pavel a spus: ,,mai bine cinci cuvinte cu inteles decat zece mie de cuvinte neinte-
lese, in limba straina”!

35. Dar prima atestare a unui text romanesc al rugéciunii o avem in Evanghe-
liarul slavo-roman de la Sibiu, care poate fi datat (dupa Al. Rosetti) 15461551,
1551-1553 (dupa L. Demény, editorul textului). latd cum se infatisa Otce nas —
pentru prima oard — In limba roména:

,,latd nostrb ¢ine esti in Cer svinteasca-se Numele Teu $a se vie Imparatia Ta 4 se
fie voia Ta, cum in Cer asa $4 pre pomant. Pita noastra satioasa da-ne astdzs §4 ne
iartd noo datoriele noastre cum iartdm $a4 noi datornicilor nostri. S& nu ne du in
ispita, insa izbaveaste-ne de reu”.

(Demény 1971, p. 140-141)

Textul pare scris de cineva care nu stipaneste bine limba romana (7ata/,
vocativ, in loc de Tatal, teu 1n loc de tau, se pentru sa, reu in loc de rau, pomdnt
pentru pamdnt). O serie de fonetisme trimit in partile Moldovei (imparatia,
safioasa, izbaveagte, cu a in loc de d). In acelasi timp, apare si pronumele

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



50 ALEXANDRU NICULESCU

interogativ cine cu functie relativa Tatd nostru cine esti, precum in limba altor texte
vechi romanesti. L. Demény si altii presupun ca ar fi vorba de o traducere intr-un
mediu protestant-luteran.

Evangheliarul, fiind bilingv (slavo-roman), contine in paralel si o versiune
slavona a rugdciunii. [ata textul (atat cat s-a putut conserva si citi):

,,OCe nasi ize esi na nebeseh / [...] titsja Tvoe / [...] riideti crstvo [...] / da budeti

volja tvoa, jako na nbsi [= nebesi] i na zemli / ylebll na§ nasas¢stivnll [= nasuséniii]
dazdi namp dné / nostavi nam dligli nase / lako i mii ostavléem dliznikom na$ / i ne
vivedi na(s) vl napasti / na izbavse nas(s) ot lakavago”.

(Demény 1971, p. 140-141)

(Transcriere: y = rom. &, b = I, ¢ = ts; Intre paranteze, slove absente.)

Dar aceastd versiune slavona nu corespunde precedentei! In loc de iskuscenie
»tentatie, ispita” (gr. peirasmon) (care apare, ulterior, si in alte texte slave — de ex.
in rusd), textul slavon al Evangheliarului foloseste conceptul ,,napastd” (,,vivedi
na(s) vii napasti”’), pe care textul romanesc il traduce, traditional, prin termenul
ispita. Ceea ce Inseamna ca cele doud versiuni — cea slavona si cea romaneascd —
au fost alaturate, asezate pe doud coloane paralele. Textul romanesc nu este o
traducere a celui slavon adiacent!

Termenul slavon napasti este insa justificat de textele grecesti. Marc Philomenko
(2001, p. 141-151) arata ca gr. peirasmos are atat sensul ,,ispitd” (lat. temptatio), cat si
sensul ,,incercare (rea)” (= incercdrile vietii). Termenul grecesc apare cu acest al doilea
sens de multe ori in Septuaginta si, dupa cum aratd Marc Philomenko (p. 143), apare si
in Noul Testament, ,le plus souvent”, sensul ,.€preuve” (in Acta Apostolorum, 20, 19 si
in epistole). In textul ebraic, verbul nsh (piel) inseamna ,,a pune la incercare” (de
exemplu, pe Abraham), ceea ce ar apropia termenul de sensul ,tentatie” (pentru a
dovedi fidelitatea). Toate aceste considerente ne permit a presupune ci versiunea
slavond din Evangheliarul din 1551-1553 ar putea apartine altei traduceri din greaca
in slavond. Care? Cand?

(Cu titlu de comparatie, nu putem a nu mentiona faptul ca un L’g Nouf Sainc
Testamaint al reformatului (Zwingli) jurist Jachiam Bifrun d’Aguedina contine fra-
za ,,nuns mnér in appruvamaint” (Heinimann 1988, p. 191) si ca alt preot reformat,
Durich Champel, intr-un Intraguidamaint dad infurmar la giuvantiin en la vaira
cretta... (un fel de catehism), scrie, de asemenea, ,,nun ns’ manar in prowamaint”
(Heinimann 1988, p. 193). Amandoua textele ,retoromane” s-au tiparit la Basel,
incluzand rugaciunea Bap nouss (= Pater noster).)

Nu putem deduce de aici ca traducerea napasta din textul slavo-roméan ar fi
putut avea o origine reformatd occidentald. Dimpotriva, tinand seama de textele
grecesti, putem mai degraba presupune ca Otce nas, devenit in limba vorbita
Ocenas (termenul din Evangheliar pare a proveni din acest registru stilistic oral), ar
fi putut avea doua (sau mai multe?) versiuni slavone originare (pe care nu le vom
putea niciodatad cunoaste!).

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 51

Evangheliarul din Sibiu este numai un reflex al acestei situatii ambigue. Textul
romanesc al lui Tatal nostru nu urmeaza textul slavon: izbaveaste-ne de rau provine,
si acesta, din altd traducere (nu ar fi exclus si fi tradus germ. erldse uns von den Ubel
din Biblia lui Luther, precum forma de singular Tatal nostru care esti in cer, In loc
de ceruri). Ceea ce ar confirma ipotezele privind traducerea romaneasca in mediu
confesional luteran (dat fiind cad texte latinesti — Erasmus, Vulgata — nu puteau
ajunge... la Sibiu, 1n sec. XVI). Evangheliarul ar contine deci un text luteran, caruia i
s-a addugat un text slavon — pentru (probabil) ,.credibilitate™”. Bineinteles, am putea
sd ne Intrebam cum a putut ajunge la Sibiu o versiune slavona a Evangheliei dupa
Matei. Un raspuns ipotetic va fi legat de Targoviste, unde se gasea Mitropolia Ungro-
Vlahiei (si unde Dimitrie Liubavici tiparise un Molitvenic slavon, In 1545). Existenta
unui centru religios 1n care apareau, tiparite, carti in slavona (Coresi insusi era
tipograful en titre al Mitropoliei) ar putea explica si traducerea (traducerile?)
rugaciunii Otce nas. Legaturile ,oficiale” ale Brasovului cu Targoviste sunt
cunoscute (Aurel Sacerdoteanu, in ,,Biserica Ortodoxa Romana”, 77, 1959, nr. 7-10).
Coresi plecase de la Targoviste peste munti cu aprobarea domnului Patragcu (,,cel
Bun”, 1554-1557) — pare-se chiar impreuna cu acesta! —, luand si ucenici de-ai séi.
Nu ar fi deloc exclus ca si Filip Moldoveanul (Philippus Pictor, germ. Maler) sa-si fi
facut ucenicia de tipograf (,,in litere valahe”) tot la Targoviste. Textul slavon din
Evangheliarul din 1551-1553 ar fi putut proveni din Tara Romdneasca, de la
Targoviste, dar textul romdnesc pare a fi fost elaborat/ tradus in Transilvania
luterana. La Sibiu, cele doua versiuni au fost integrate, paralel, in Evangheliar.

36. Urmatoarele versiuni ale rugaciunii — in ordine istorica — provin insa de la
Bragov. Din tipografia (sau de sub pana) diaconului Coresi, care lucra in slujba
sagilor luterani (,,Hands Bengner”). Coresi isi relua activitatea tipografica pe care, ca
ucenic, poate chiar colaborator, al Iui Liubavici, o desfasurase la Targoviste. El
tipareste, in 15591560 (datarea este inca incertd), o Intrebare crestineascd, pe care
cei mai multi cercetdtori (Al. Rosetti, S. Puscariu, N. Draganu, P.P. Panaitescu,
P. Olteanu s.a.) au vrut sa o considere o ,,noud editie, remaniata” a Catehismului din
1544 de la Sibiu (pe care insa nu-1 cunoastem!). Ipoteza se Intemeiaza pe faptul ca
amandoua catehismele apartin acelorasi idei si practici confesionale protestante, in
aceleasi medii culturale sasesti.

Iata textul coresian:

intrebare: Zi O&enas rumaneaste, sa Inteleagem! Raspuns: Tatal nostru ce esti in ceri,
sfinteasca-se numele Tau, sa vie imparatia Ta, fie voia Ta, cum in ceri, asa si pre pamant.
Pita noastra sétioasd da-ne noao astazi si iartd noao gresalele noastre, cum iertdm si noi
gresitilor nostri. Si nu ne duce in ndpaste, ce ne izbaveaste pre noi de hitleanu”.

(Texte romanesti, p. 104)

° De altfel, cel care a tradus Evanghelia dupd Matei (Evangheliarul contine numai aceastd
evanghelie), pe langd faptul ca pare a fi fost un vorbitor nonnativ de limba romana, isi permite si
prezinte in lumind nefavorabila ,,piscupii” (episcopii) si mitropolitii ortodocsi.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



52 ALEXANDRU NICULESCU

Diferentele fatd de textul precedent sunt evidente, iar limba romana este fara
repros. Ceea ce era, in Evangheliarul slavo-roman, datoriele — datornicilor este
inlocuit, la Coresi, de gresale — gresitilor, napasta devine ispitd, iar formula finala
izbaveaste-ne de rau este Inlocuitd cu izbaveaste pre noi de hitleanu. Aceste
deosebiri lexical-terminologice aratd din nou ca textul romanesc urmeaza altd
versiune slavona decat cea din Evangheliarul din 1551-1553: o refacere? O noua
traducere? Trecerea de la termenii datorie — datornici la gresale — gresitilor
(nostri), introducerea termenului Aitleanul in final (,,izbaveaste pre noi de hitlea-
nul”) sunt semnificative. Tot agsa cum ar putea avea o semnificatie mentinerea
sintagmei pita noastra sdtioasa si recursul la termenul ndpasta (fata de nu ne du in
ispita — in Evangheliar), ca si insa izbaveaste-ne de reu — Evangheliar (intr-o
romaneasca aproximativa!) fatd de ce ne izbaveaste pre noi — Coresi. Dar mai
importanta este introducerea termenilor gresale — gresitilor: termenul este de origi-
ne slava (v. sl., rus. gresiti ,,a pacatui”). in versiunile romanice occidentale, terme-
nul pacate apare atat in Evanghelia dupa Luca, cat si in textul Evangheliei dupa
Matei (in sec. XIII), intr-o Biblie: pechiez, in italiana toscana si venetd, in sec. X1V,
in provensala, sec. XV, peccatz si, mai ales, in sec. XVI, in texte reformate (cf.
Heinimann 1988, p. 153, 180, 217 passim). Rom. gresale este insd in legatura cu
textul rugiciunii din versiuni orientale'® (in primul rand, de ce gresale si nu
pdcate ?). O ,presiune” a formei slavone (v. sl., rus. gresiti) nu ar fi exclusa: se
pare 1nsd ca, in limba veche, gresi — greseald, apropiate de v. sl. grehii ,,pacat,
crima”, avea un sens negativ mai intens decat astazi (greseala avea sensul ,,pacat”).
In orice caz, textul Tatdlui nostru din Intrebarea crestineasca a lui Coresi ar acuza
prezenta unei alte versiuni traduse din slavonad — sau remanierea unei traduceri
anterioare (care a putut fi folositd si in Evangheliarul din 1551-1553). Cine a
facut-o? Cine, cand si mai ales de ce a introdus conceptele greseald — gresiti n loc
de datorie — datornici, chiar sinonimi 1n literatura teologica? Si de ce se recurge la
termeni precum ndapasta (v. sl. iskusenie), dar se respectd conceptul ,,viclean” (v.
sl. lukavago)? Raspunsul este greu de dat.

37. Textul Intrebdrii crestinesti intrd in aceeasi structurd in Tetraevangheliarul
romdnesc al lui Coresi (1560-1561), tiparit si acesta la comanda sasilor luterani din
Brasov. Fiind vorba de cele patru evanghelii, textul rugdciunii lui lisus apare in
cele doua versiuni (Matei, Luca). lata-le:

Matei 6, 9—13:
,,Tatdl nostru Ce esti In ceriure, sfinteasca-se numele Tau, sd vie Imparatia Ta, sa fie
voia Ta, cum in ceri asa si pre pdmant. Pdinea noastra satioasa da-ne noao astazi si

iartd noao gresalele noastre, cum ertim si noi gresitilor nostri, si nu ne duce in
napaste, ce ne izbaveste pre noi de hitleanul”.

(Dimitrescu 1963, p. 45)

19 De fapt, Matei traduce aramaicul 4ébdh cu gr. opheilemata, iar Luca retine sensul secundar
al termenului aramaic si traduce ,,pacate” (gr. hamartia).

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 53

Luca 11, 9-13:

,»Tatdl nostru ce esti in ceri, sfinteasca-se numele Tau, s vie imparatia Ta, sa fie
voia Ta, cum e la ceri si la pdmant. Pita noastra satioasd da-o noao in toate zile si
lasd noao datoarele noastre si insine lasam tuturor datornicilor nostri. $i nu ne duce
noi in ispita, ce ne izbaveaste de hitleanul”.

(ibidem, p. 117)

Textul lui Matei reproduce — cu doud exceptii (pita substituit cu pdinea si
pluralul ceriure, ca in originalele antice) — versiunea din Intrebarea crestineasca
(de relevat, totusi, forma pdinea, cu diftong!). In schimb, textul lui Luca pare a
urma — §i In termeni, si in sintaxd — o versiune separata, in timp si in spatiu. Se
utilizeaza verbul a lasa cu sensul ,,a ierta”, datoriile (chiar datoriele) sunt datoa-
rele, termenul pita a fost pastrat — adica lectiuni anterioare. Aceasta este, de fapt, si
prima atestare a textului rugdciunii dupa Luca (11, 9-13); s-ar putea ca Evanghelia
dupd Luca sa se fi gasit, atunci, la cea dintéi versiune'.

38. In acelasi sec. XVI, dar copiat ulterior (intre 1580 si 1619), de citre
»popa Grigore din Mahaci”, si publicat de B. P. Hasdeu, a aparut o traducere din
Tatal nostru intr-o Intrebare crestineascd ce se afli in asa-numitul Codex
Sturdzanus (denumire dupa numele donatorului). Iata textul:

Jintrebare: Zi Ocenas rumaneaste, sa inteleagem. Raspuns: Tatil nostru ce esti in
ceriu, sfinteasca-se numele Tau, sd vie imparatie Ta, fie voia Ta, cum in ceriu asa si
pre pamant. Pita noastra satioasd di-ne noao astdzi si iartd noao gresalele noastre,
cum iertdm si noi gresitilor nostri. $1 nu ne duce in napaste, ce ne izbaveaste pre noi
de hicleanul”.

(Chivu 1993, p. 291)

Textul este, dupa cum se poate constata, identic cu cel al Intrebdrii crestinesti
din 1559-1560 a lui Coresi — si, mai departe, identic cu textul lui Matei din
Tetraevangheliarul din 1560-1561. Putem presupune usor ca este vorba de copie-
rea fidela a aceleiasi versiuni romanesti.

Pentru a incheia seria catehismelor luterane, mentionam si asa-numitul
Catehism Martian, o copie tarzie, probabil prin 1640 (dupa N. Draganu, O.
Densusianu, P. P. Panaitescu si 1. Ghetie: cf. Texte romdnesti, p. 53, nota 3) sau o
copie dupd tipariturile coresiene. In editia Intrebarii crestinesti a lui Coresi,
Alexandra Roman Moraru (in Texte romanesti, p. 19-129) confrunta, in note, textul
lui Coresi cu Catehismul Martian. Conform acestei examindri, ar rezulta ca textul
Tatal nostru din Catehismul Martian este urmatorul:

! Deosebirile dintre textul lui Matei si textul lui Luca par a dovedi ci, in Tetraevanghelul din
1561-1562, Coresi a procedat la un ,,colaj”, recurgand, in cazul Luca, la o traducere mai veche, cu
arhaisme conservate (lasd noud datoarele noastre) si cu termenul slav ispita. Lipsa prepozitiei p(r)e
(nu duce noi) si constructiile la cer si la pamdnt ar putea fi alta dovada a unei traduceri diferite de
textul lui Matei. Dar si existenta mai multor originale slavone (bulgar, sarbesc) poate fi posibila.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



54 ALEXANDRU NICULESCU

,»Ocenas: Parintele nostru ce esti in ceriu, sfinteasca-se numele Tau, sa vie Imparatia
Ta si s fie voia Ta, cumu 1n ceriu, asea si pre pamant. Panea noastra satioasa da
noao astadzi si iartd gresele noastre cum sd iertdm si noi gresealele gresitilor nostri.
Si nu ne duce pre noi in napaste, ce ne izbaveste pre noi de hitleanul”.

(Texte romanesti, p. 105, nota 15)

Si aceasta versiune contine modificari fata de cele precedente. Mai intéi,
invocatia Parintele nostru ce esti in ceriu (sg.) — ceea ce ar trimite la un calc din
slavonad —, precum si sintagma gresealele gresitilor (nostri). Dar mai ales structura
sintacticd a unor fraze (iarta gresele(le)[...] cum sa iertam §i noi, in loc de cum
iertam, panea [...] dda noao astadzi, fara dublarea pronominalad corectd, da-o,
da-ne-o; iarta gregele(le), in loc de iartd noua gresalele) da de géandit. O alta
traducere din slavond (in care otce(nas) inseamna si ,tatd”, si ,parinte”)? O
nreluare” a textului lui Stroici din 1593 (vezi mai jos)? Cum se explicd, de
asemenea, gresealele gresitilor, care ar putea fi o formuld clarificatoare pentru
intelegerea textelor (se evitd dativul si se restabileste un obiect direct obisnuit
verbului @ ierta). In relatia directd cu textele precedente se gisesc formularile
identice (pdnea noastra satioasd, nu ne duce pre noi in napaste; ne izbaveste de
hitleanul), dar o ipotezad privind circulatia, In epocd, a mai multor versiuni ale
rugiciunii nu poate fi inlaturata. Si in acest caz, date fiind dificultétile unei sintaxe
romanesti corecte, s-ar putea presupune o remaniere (sau o reproducere) a textului
tradus din slavona de catre o mana straind, a unui vorbitor nonnativ al romanei.

39. Cateva observatii strict lingvistice — etimologice — se impun. Ceea ce
apare, evident, in aceste prime versiuni atestate, este prezenta unor termeni slavoni,
alaturi de cuvintele de origine latind din text. Acesti termeni sunt sfinfeasca-se,
izbaveste (In toate versiunile), ispitd — napaste si greseald. Apar, de asemenea, $i
termeni de origine maghiara: hitleanul, pe langa pita ,paine”, frecvent in
Transilvania, dar care poate avea si alte origini (bulgard? greceasci?). Intr-o
semnalare a lui Sextil Puscariu (reamintitd, verbal, de dl Marius Sala), unii dintre
acesti termeni ,nelatini” din romédna ar corespunde, in versiunile occidentale
romanice, unor termeni latini — culti sau mosteniti — in romanitatea din vest.

Problema are o anumitd insemndtate. Rationamentul-ipoteza ar fi acesta:
Pater noster a fost transmis, in limba latind, inainte de prezenta slavilor pe
teritoriul romanitatii romanesti nord-dunarene (crestinarea — si cea din Scythia
Minor, si cea din Dacia Romana — s-a facut in sec. III, dacd nu si mai devreme).
Care a fost textul originar latin, ajuns prin partile noastre, odatd cu propagatorii
crestinismului (militari, civili, misionari etc.)? Si altd intrebare, la fel de justificata:
a existat, in epoca patrunderii noii religii pe tarmurile Pontului Euxin, in coloniile
grecesti, si un Pdter hémon, o versiune 1n limba greaca? Se stie doar ca liturghia
crestina s-a oficiat la Roma n greceste pana in sec. [II-1V.

Nu avem nicio posibilitate de a clarifica aceste incertitudini. Textele romanesti
ale rugaciunii sunt tarzii, dateaza din sec. XVI, dintr-o perioada de timp in care limba
roméana era Intru totul constituita, iar impactul cu limbile nonromanice (slava, maghiara,

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 55

greaca etc.) se petrecuse cu mai multe secole in trecut. Tatal nostru romanesc
trecuse, in plus, si prin Otce nas slavon, incepand de prin sec. X (dupa crestinarea
bulgarilor si adoptarea liturghiei slavone pe teritoriul romanesc nord-dunérean).

a) Singura posibilitate de a descoperi unele aspecte ale acestei probleme este
comparatia textului romanesc cu textele slavon si grecesc.

Am prezentat si analizat aceste texte in paginile precedente ale acestui studiu.
Observam mai ales ca doi termeni slavoni patrund, persistind, in textul roméanesc al
rugdciunii: este vorba despre slav. volja (Tvoja) — rom. voia Ta (in toate versiunile
romanesti!) si slav. izbavi nas — rom. izbaveste-ne (de asemenea, general intrebu-
intat). In schimb, alti termeni slavoni, precum ndpaste (slav. napasti), in alternanti
cu ispita (postverbal al lui ispiti, din slav. ispytati), greseala — gresiti (derivate din
slav. gresiti) par a fi mai degraba formatii lexicale romanesti. Cat priveste rom.
viclean, acesta traduce slav. lukavago, fiind, deci, tot o traducere roméneasca (care
utilizeazd un termen romanesc de origine maghiard). Aceeasi observatie pentru
sfinteasca-se, care, In ciuda Indepartatei origini slavone — partial — a radécinii sfdnt,
este o creatie lexicald romaneasca.

Concluzia ce se desprinde din aceste constatari este clara: textul roménesc al
rugdciunii imparatesti este intemeiat pe limba romana vorbita, in care se giseau —
normal — si elemente lexicale de origine slava.

Versiunea slavona — si, dupa ea, si cea romaneasca — urmeaza, traducandu-1,
textul grecesc, care este anterior In timp si, probabil, evanghelic originar. Pater
hemon foloseste conceptul ,,datorie — datornic” (gr. opheilémata — opheilétais, slav.
dligii — dliznikom, lat. debita — debitores), ,,ispitd” (gr. peirasmon ,jincercare, ispita”
— slav. iskuScenie ispita”'?, dar si napaste), formele de subjonctiv hortative (gr.
hagiasthéto, genétheéto, slav. da priidet, da budet etc.). Totusi, in ceea ce priveste gr.
epiousion, traducerea slavona este nasuscnii ,necesar”’, ceea ce este o simpla
interpretare semantica (,,ce ne trebuie; de trebuintd”); de asemenea, gr. ponéroi ,,cel
rau” nu corespunde semantic termenului slavon lukavii (in text: lukavago) ,,viclean”.
Textul slavon modifica uneori — prin traduceri deviate semantic — textul grecesc.

b) Dar versiunile romanesti, urmand textul slavon, contin $i mai multe abateri
semantice. Se introduce, astfel, termenul greseala — gresiti (desi, in 1544, in Evan-
gheliarul de la Sibiu apare datoriele — datornicilor), ispita alaturi de napasta, (cel)
rau n loc de lukaviii ,,viclean”. Numai aceste cateva diferente terminologice sunt
suficiente pentru a ne permite sa credem ca, incd din primele versiuni ale ruga-
ciunii, au existat doua sau chiar mai multe incercari de traducere a textului slavon
Otce nas, dar si cd unele dintre acestea erau mai apropiate de limba obignuita,
comuna (cele in care apar ispitd, gresale, gresiti, (cel) rau), in timp ce altele, mai
»docte”, conservau termeni ai altui text (datoriele, napaste, viclean). Bineinteles ca
cele doua procedee de transpunere in limba romand se intrepatrundeau, desi, chiar

"2 Dar in textul din Evangheliarul slavo-roman (1551-1553) (Demény 1971) apare videdi na(s)
vii napasti, corespunzator in romana termenului ispita! Intr-o versiune bulgard a rugaciunii apare
acelasi cuvant: un Otce nas, 1n alta versiune?

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



56 ALEXANDRU NICULESCU

in aceastd amalgamare, recursul la limba romana (,,pe intelesul tuturor”) este evi-
dent. La aceleasi concluzii ne conduc si alternanta sdfioasd (slav. nasuscniii) — de
toate zilele (inexistent in textul slavon!), precum si pita — pd(i)nea (variatii regio-
nale, colocviale).

O simpla confruntare intertextuala Intre versiunile rugaciunii 7atal nostru din
Evangheliarul slavo-roman din Sibiu, din Catehismul lui Coresi (din Brasov) si din
Tetraevanghelul (vezi supra) ne poate indica, prin variatiile lexicale, faptul ca a-
vem de a face inca dintru inceput cu variante diferite ale traducerii textului slavon —
unele cautand a fi mai fidel ,,tehnice”, altele mai ,,libere”. Nu trebuie confundate
elementele slave care se gaseau in limba vorbitad cu elementele slave (probabil mai
teologic ,.tehnice”), concordante cu textul slavon (ndpaste, viclean). Un singur
termen slavon persista in toate versiunile romanesti din Transilvania secolului XVI:
izbaveste-ne (ca si in alte texte scrise din epocd) — despre care nu putem sti cat de
implantat era, atunci, In limba romana (vorbitd), desi se poate constata ca apare,
frecvent, in textele scrise in sec. XVI (Dimitrescu 1973, p. 166).

¢) Asemenea consideratii ne obligd 1nsa a presupune ca, intre textul slavon Oftce
nas si Tatal nostru roménesc — aga cum apare in primele sale atestéri transilvanene —,
s-a interpus un Ocenas romanesc. Altfel spus, trebuie sa fi existat incercari
multiple de a ,,intoarce” 1n limba vorbitd de roméani textul slavon Otce nas. Cand?
De bund seama, in perioada urmatoare introducerii liturghiei slavone in Biserica
Ortodoxa a roménilor nord-dundreni (sec. XII-XIV) si aparitiei primelor texte
religioase romanesti (sec. XVI). Polimorfia transpunerilor in limba roména se
reflecta in textele sec. XVI: bineinteles, traducerile erau orale sau in texte
manuscrise intermediare, care s-au pierdut.

De aceea, atunci cand Intrebarea crestineascd a lui Coresi (1559) incepe cu
,»Z1 Ocenas ruméaneaste, sa inteleagem”, catehismul se referea la o versiune preexis-
tentd (poate chiar slavo-roméaneasci). Raspunsul, consemnat in Intrebare cresti-
neasca era, deci, ,,pregatit” dinainte — adica fradus! Si totusi, textul din Tetrae-
vangheliar (1560-1561) nu se suprapune intocmai pe textul din Intrebare cresti-
neasca a aceluiasi Coresi. Din ce cauzd? Foarte probabil, datoritd unei revizuiri a
transpunerii in romana (de exemplu, pdinea inlocuieste pita), ceea ce a fost consi-
derat, ulterior, drept ,,adaptare” la graiul romanesc din Brasov (,,sud-estul Transil-
vaniei”, dupd cum spun filologii). De aceea, foarte probabil, termenii sdtioasd,
gresale, gresiti, napaste, hitleanul, si mai ales izbhdve(a)ste-ne se mentin in toate
aceste (prime) versiuni.

d) O comparatie cu rugaciunea Tatal nostru in dialectul aroménilor din
Albania, conservatd Intr-un manuscris anonim tarziu (probabil sec. XVIII), editata
si atent examinatd de doamna Matilda Caragiu Marioteanu (Liturghier), ar putea fi
utild in discutia de fatd (chiar daca textul este tarziu). lata textul:

,»O tatulu a nostru ti ésti teru as ayusésca numa atd, las-yina amiril’a ata s-las-faca
vréra ata, cacum teru, asati sa pi locu. Pana a nostra, ate di cafi dzua da-na sa aza; sa

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 57

I’iarta-nd amartili anostri, ¢ $a noi I’irtdm unu alantu. Sa nu na baga tru farmucu ma
scapa-na noi di arraéta”.

Prima observatie care se impune este absenta elementelor lexicale slav(on)e.
In locul acestora, apar termeni grecesti: ayiuséscd (= sfinteascd), amdrtili
»pacatele, gresalele”, farmucu ,,otrava” (ndpaste, ispitd), arraéta ,rau” (viclean),
exact In aceleasi contexte ale rugaciunii. Se remarca, in acelasi timp, ca textul face
apel la termeni latinesti: vréra (vrere = voia) si cd evitd cultismele (teologice),
folosind, bundoara, di cai dzud, corespunzator lat. quotidianus — sintagma care
apare, in nordul Dunérii, abia In sec. XVII (vezi supra) — si l'irtam unu aldantu
pentru gresitilor, datornicilor (nostri). Modelul anonimului traducator aroméan (din
Albania) nu pare a fi fost gr. epiousion, ci lat. quotidianus (pentru care nu a avut
termen corespunzator), $i nici gr. opheileata ,datorie”. Un original latinesc? Sau
romanic-occidental? Epoca tarzie in care este tradus textul nu ne permite a ajunge
la preciziri suplimentare. In orice caz, aceastd versiune din Liturghier nu are nicio
legatura cu ceea ce s-a tradus in nordul Dunarii.

Singura relatie este faptul cd si in nordul Dunarii, si In Liturghier sunt
absente aceleasi elemente lexicale latinesti: sanctificetur, voluntas, quotidianum
(supersubstantialem), debita — debitores, malus (a malo) — dacd ludm in consi-
deratie textul Vulgatei existent in limbile romanice occidentale.

Lipsa acestor lexeme teologic ,,tehnice” din limba roméana (pe care le semnala
Sextil Puscariu) este intru totul justificata: este vorba de elemente culfe (termeni de
cultura crestind), pe care romana nu a avut niciodata posibilitatea sa le imprumute
(cu atat mai putin, sa le continue, ereditar). (Dintre acestea, dator, v. rom. detor, ar
putea sa fi provenit din lat. debitorem, dupda CDDE, s.v.)

Ceea ce Inseamna ca Tatal nostru romanesc s-a transmis, in latina secolelor
de implantare a crestinismului pe teritoriul romanitatii, exclusiv pe cale orala (de
unde si diferentele de traducere). Dar tot pe caile oralitatii a patruns, probabil, si
slavonul Otce nas, care a fost transpus intr-una (sau in mai multe?) versiuni,
devenite, In romana, Ocenas.

Tatal nostru din Transilvania sec. XVI este, in versiunile mai inainte analizate,
rezultatul acestor indelungate (si intortocheate) drumuri ale crestinismului romanesc.

40. Bineinteles, ceea ce scriem reprezintd simple asertiuni conjecturale. Nu
vom putea sti niciodatd, asa cum am ardtat, care a fost structura textuald a
rugaciunii ,,imparatesti” n timpurile patrunderii crestinismului in Dacia Felix sau
in Scythia Minor, pana la crestinarea slavilor de sud si introducerea liturghiei slavone.

Cunoastem insa ceea ce ne este transmis de texte. Iatd insa ca in 15931594, in
alta parte a teritoriului romanesc, iIn Moldova, apare un Tatal nostru scris chiar cu litere
latine. Este vorba de un text pe care un logofit cultivat, dintr-o familie de boieri, Luca
Stroici (se pare educat in scoli germane), emigrand in Polonia si Tmprietenindu-se cu alt
nobil, scriitorul, de confesiune calvina, Stanislaw Sarnicki (Sarnicius, 1532-1597), 1l
ofera acestuia; textul este o versiune manuscrisd a Tatdlui nostru (pe care nu o cunoas-
tem); cunoastem, in schimb, textul tiparit si publicat de St. Sarnicki:

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



58 ALEXANDRU NICULESCU

,Parintele nostru ce iesti in ceriu, swingaskese numele teu, se vie inperegia ta, se fie
voia ta, komu ie in ceru assa ssi pre pemintu. Penia noastre segioase de noai astedei,
ssi iarte noae detoriile noastre, cum ssi noi lesem detorniczitor [sic!] nosstri. Ssi nu
aducze pre noi in ispite ce no mentuiaste de fitlanul”.

(Heinimann 1988, p. 199;
text corectat dupa Niculescu, Dimitrescu 1970, p. 32-33)

Versiunea Stroici ocupd, Intr-adevar, un loc aparte printre versiunile rugaciunii
in limba romana. In primul rand, Tatdl nostru este scris cu caractere latine — de citre
un strdin curios a afla cum suna Oratio dominica in ,,wotoski” (romana). Acesta
transcrie textul de pe un manuscris dat de Luca Stroici si publicd rugaciunea intr-o
culegere oficiala (Statuta Metryka przymilejov Koronych, Krakowie, 1594, p. 1224),
cu aproximatiile grafice si fonetice caracteristice scrierii in altd limba, cu alta grafie.
(O analiza amanuntita a textului lui Stroici a facut Dimitrescu 1995, p. 65-72.)

Dar nu existenta acestui text constituie principala problema. Ce versiune a
Tatalui nostru avea la Indeménd logofatul moldovean ca sa o transmita nobilului
polonez? Si acesta din urma, ce interes avea a cunoaste Tatdl nostru in limba
,,woloski”, romana?

Mai intai, trebuie sa recunoastem ca versiunea Stroici se deosebeste de versiu-
nile ardelene. Prin invocatia Parintele nostru, ne intoarcem la dublul sens al v. sl.
otce ,tatd”, dar si ,,parinte (spiritual)”, ceea ce ar fi caracteristic unui vorbitor de lim-
ba slava (vezi si, mai sus, textul Martian). In al doilea rand, termenul, general in
absolut toate versiunile transilvanene, izbaveste (de origine slavd) este inlocuit cu
mdntuieste (de origine maghiara, existent si in ucraineand). Aceasta schimbare poate
avea o explicatie: se pare ca textele sud-ardelene (Catehismul, Evangheliile lui
Coresi etc.) aveau la bazd versiuni ortodoxe (slavone) — dupa cum sustine si
Alexandra Roman-Moraru, Texte romdnesti, p. 45-46. Varianta Stroici nu apartine
acestei familii de texte. Dar tot atat de semnificativa este si echivalarea sinonimica
iarte noua (a ierta) cu noi lesem (= a lasa), precum 1in celelalte limbi romanice (dupa
cum am vazut in texte). In romana, a lisa ,jerta” aparuse numai 1In
Tetraevangheliarul Tui Coresi, textul lui Luca. In acelasi timp, versiunea Stroici
respecta terminologia corectd din celelalte versiuni (datorii — datornici, ispitd, penia
noastra satioasa, fitlanul (corect: sitleanul) ,yvicleanul”). Impresia pe care o lasa
textul Iui Stroici este aceea de text ,revizuit”, avand la baza traduceri anterioare si
fiind scris In mai multe ,.straturi” de limba (uneori si cu inadvertente de sintaxa
romaneasca: iarte noae, in loc de ne iarta noud, nu aducze pre noi in loc de nu ne
duce pre noi, care pot fi puse si pe seama publicarii in Polonia)". In orice caz,
logofatul trebuie sa fi dorit a ajunge la un text scriptic unitar, demn de a fi comunicat,
peste granita, lui Sarnicki.

Dar tot atdt de importantd este si a doua Intrebare: de ce Stanislas Sarnicki
voia sd cunoascd Pacierz woloski (Pater noster Valah)? Raspunsul este simplu:
Reforma din sec. XVI! Sarnicki facea parte din nobilimea Poloniei calvine (s nu

Y Invocatia Tatdl nostru ce esti in ceriu foloseste substantivul ceriu (cer) la singular — ca si
celelalte versiuni romanesti. Exceptie face Evanghelia dupa Matei din Tetraevangheliarul din 1560-1561.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 59

uitdm ca ,,Despot”-Voda fusese introdus in Moldova ca domn prin mijlocirea
aceleiagi fractiuni calvine poloneze). Atenti la limbile ,natiunilor” ex toto orbe
terrarum, o serie de intelectuali convertiti la noile confesiuni reformate isi
indreapta eforturile catre idiomurile vorbite in Europa (nicidecum ex tofto orbe
terrarum!). Printre acestia, elvetianul Conrad Gessner, ,,universalgelehrter”, de fapt
medic — cu idei umaniste —, care, intr-o lucrare cu subtitlul De differentiis linguarum
tum veteres, tum quae hodie apud diversas nationes in toto orbe terrarum in usu sint
(Ziirich 1555), publica, in 23 de limbi (din 55!), rugdciunea Pater noster.

Aceeasi initiativa, 1n acelasi secol, a avut-o un invétat teolog augustinian,
Angelo Roca (1545-1620), din insircinarea Papei Sixtus V (1585-1590). intr-o
lucrare (Bibliotheca Apostolica Vaticana... comentario variarum artium...), publi-
ca un Appendix de dialectis hoc est de variis linguarum generibus, In care apar 25
de versiuni ale acestei Dominica oratio (intre care si versiuni in sarda, in vernaculo
Rhetorum, idiomuri pana atunci neluate in seama). $i leronim Megiser (1555—
1619), despre care va fi vorba mai departe, facea parte din aceeasi serie de
»Sprachgelehrte”, ,,Historiographe” interesati de diversitatea lingvisticd a vorbirii
reale a popoarelor (de secole, acoperitd de predominarea limbii latine a Bisericii
romane). La Urach, in Germania, exista chiar un ,,grup” care pornea in ,,cruciada
protestantd” pentru raspandirea evangheliei in limbile nationale din Europa de
Sud-Est (Maria Holban, apud Hancock-Stefan 2003, p. 58).

Putem usor presupune ca si polonezul Stanislaw Sarnicki apartinea acelorasi na-
zuinte contemporane. Dar el era calvin! Ceruse pentru sine acest Pacierz wotoski
sau pentru a-l comunica, mai departe, spre Europa inovatoare, si confesional, si In
mentalitati?

41. Dar sa ne intrebam, in acelasi timp, ce versiune avea la dispozitie Stroici
si, mai ales, de unde si de la cine si-o procurase. De la autorititile bisericesti ale
Moldovei? Este greu de admis: la sfarsitul sec. XVI, in biserici moldovene nu se
recita Tatal nostru, ci Otce nas (cu atat mai mult in Moldova!). Versiunea oferita
de logofat nobilului sau prieten polonez calvin era insa exclusiv scriptica (sau,
daca existau incd, in cele cateva biserici reformate de pe vremea lui Despot). Dar,
dupa cum arata Cesare Alzati (1981, p. 247-255) si Al. Rosetti (1986, p. 432-436),
traduceri din cartile sacre in nordul Moldovei provin de la refugiatii husiti
adapostiti in Moldova intre anii 1369—1414 (mai ales husitii slovaci si maghiari, in
timpul domniei lui Alexandru cel Bun). Ei au putut sa-si continue activitatea pana
cand, 1n sec. X VI, se unesc cu reformatii luterani. Nu s-ar fi putut sa fie acestia cei
care, odatd cu traducerea psaltirilor ,rotacizante” si a Apostolului (Codicele
Voronetean), s& fi tradus si Ocenas in limba romand? O dovadd ar putea fi
termenul Parintele nostru: parintele, pe langa tatal, ar fi putut fi, cum am mai
aratat, o traducere slava a lui Otce nas. Tot ei sa fie aceia care sa fi introdus terme-
nul mdntuieste, caracteristic regiunilor rutene-slovace?

De aceea, putem presupune ca, in Moldova, versiunea de care s-a folosit Luca
Stroici ar fi putut lua nastere in aceastd ambianta slavofona husita.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



60 ALEXANDRU NICULESCU

Versiunea Stroici nu are legatura cu versiunile transilvanene. Dar
introducerea la Intrebarea crestineascd a lui Coresi, ,,Zi ocenas rumaneaste si
inteleagem”, presupune, totusi, cd un Tatal nostru in romana, utilizat de protestantii
luterani, exista in 1559.

Textul acestei versiuni — cum am mai aratat — ramane necunoscut. S-ar putea
sd fi fost tradus la Sibiu, in 1544, cu ocazia aparitiei Catehismului luteran, tradus
de Philippus Pictor (Moldoveanul), cel care s-a pierdut si despre existenta caruia
avem numai dovezi indirecte (intre care si una a colaboratorului lui Jean Calvin!).
Filip Moldoveanul lucrase la Targoviste, ii cunoscuse pe Dimitrie Liubavici si pe
Coresi, §i cunostea limba slavona. La Sibiu, probabil, s-a intreprins versiunea
romaneasca a lui Otce nas — care ar fi a doua traducere.

Aceasti ipotezi trebuie coroborata si cu alt fapt. In sec. XVI, in 1532, ar fi existat
in Moldova o traducere a evangheliilor. Descoperirea a facut-o Serban Papacostea,
intr-o comunicare academica din 1958 (Moldova in epoca Reformei), si si-a nsusit-o
Al. Rosetti. Este vorba de un document (gasit in arhiva corespondentei lui Nicolae
Pfliiger) 1n care se arata ca un ,,doctor” ,,ex Walachia”, ,,vir canus”, cunoscand limbile
polona si latina, a sosit la Wittenberg ca sa-1 vada si sa-1 audieze pe Martin Luther.
Vizitatorul avea intentia sa editeze, la Wittenberg, in polond, germana si roméana, cele
patru evanghelii si epistolele Sf. Apostol Pavel. Pentru Al. Rosetti, acest document este
o dovada ca, la 1532, existau doud versiuni ale Evangheliarului si ale Apostolului,
printre traducerile localizate Tn Maramures si In Transilvania (Rosetti 1986,
p. 676-677). Concluzia lui Al. Rosetti: ,primele traduceri romanesti de carti
religioase, efectuate sub influenta Reformei lui Luther, s-au facut intre 1530 si
1559 (ibidem) ar trebui emendata: in Moldova, inca din sec. XV si in tot cursul
sec. XVI, s-au manifestat actiuni teologice inovatoare ale Reformei, iar Polonia de
Sud le sustinea. Imigratia germana si husitd, apoi, in timpul domniei Iui Despot-
Voda (Heraklid) (1561-1563), activitatea reformata calvina au fost intense (Schola
latina de la Cotnari, care preluase modelul universitatilor germane si avea profesori
sositi de la Wittenberg, este un exemplu). Dar, mai ales, in secolul precedent, se
refugiasera in Moldova husitii din Boemia. Lor li s-a atribuit, dupa unii cercetatori,
o parte dintre primele traduceri ale textelor sacre in romana. Dupa cum au aratat
mai mulfi cercetdtori, Moldova traia, in sec. XVI, o epocd de cultura umanista,
reformatd (cf. Andrei Otetea, Wittenberg et la Moldavie, si Serban Papacostea,
Moldova in vremea Reformei etc., citate in Hancock-Stefan 2003, p. 58)".

De buna seamd, in sudul Transilvaniei, printre sasii din Sibiu si din Brasov
actiona Reforma lui Luther, indeosebi de la jumatatea sec. XVI (Catehismul din
Sibiu 1544, Intrebare crestineascd, 1559). Dar aici scopurile erau misionare: se
desfasura un prozelitism protestant (luteran si calvin), care voia sd-i aducd pe
romanii ortodocsi, majoritari, la confesiunile reformate.

' Hancock-Stefan 2003, p. 35: ,,Husitii nu au practicat o evanghelizare agresivi, ci, traind
alaturi de ortodocsi, au cautat sa le dea prilejul sa traiasca si ei propria reforma spirituala”.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 61

De aceea, credem ca Al. Rosetti avea dreptate atunci cand afirma ca in prima
jumatate a secolului al XVI-lea au existat mai multe centre romdnesti reformate, in
Ardeal i in Moldova, unde s-au tradus cartile de slujba in romana (1986, p. 678).

Din lucrarile acestor centre reformate nu ar fi putut face parte si traducerea
fundamentalei Oratio dominica? O traducere fara drept de oralitate, dar... si un
semnal cétre Europa Reformei, ca in aceste parti ale Europei exista o activitate de
traduceri, de buna seama reformate, pe care acel vir canus, doctor ex Walachia, i-o
infatisa lui Martin Luther (in vederea tiparirii — deci existau manuscrise!).

Acest semnal il dadea — la cerere — logofatul Luca Stroici, cu textul romanesc
al rugéciunii, care... nu se putea recita in biserica ortodoxd a Moldovei! El demon-
streazd cd, iIn Moldova, Reforma, care nu avea intentii de prozelitism evanghelic,
era indreptatd catre exterior, dincolo de granite, prin Polonia sau Germania: alta di-
rectie, exocentrica fati de cea propagandistica din Transilvania'’,

42. O dovadi o gisim noud ani mai tarziu. in 1603, Tatal nostru cineresti in
ceriu apare si Intr-o versiune publicatd de un istoric german cu pasiuni lingvistice
(si el calvin!), Ieronim Megiser (1554—1619), intr-o lucrare intitulatd Specimen
quinquaginta diversarum atque inter se differentiarum linguarum et dialectorum,
Frankfurt, 1603. Rugéciunea era adaugatd in ultima editie (1603), cu specificarea
,»Valachice seu dacice” si cu grafia i fonetismele unui cunoscator foarte aproxima-
tiv al limbii romane. Iata textul:

,,Tatal nostru cineresti in ceriu / sfincinschase numelle teu / Seuie imparatia ta / Suse
fie voja ta / Cum in ceriu asa su prepo mortu / Puine noa de tote zilelle / dene noho
astazi / Sune jerta gresalelle nostre / cum sunoi jertam a gresitilor nostri / Sunu ne
duce prenoi in kale deispitra / sune men tu jaste preroi de reu”.

(Heinimann 1988, p. 201)

)

Indiferent de modul in care a transcris — si a ,,inteles”! — limba roméana, textul
Megiser trebuie examinat cu atentie. El provine, foarte probabil, din regiunile rota-
cizante (Maramures, nordul Transilvaniei) si prezintd caracteristici pe care un cu-
noscator al limbii romane vechi (sec. XVI) le poate identifica. Chiar in fraza intro-
ductiva, Tatal nostru cineresti [= cine esti] in ceriu, apare cine pronume, azi
interogativ, care, in sec. X VI, era folosit ca pronume relativ (precum ce) (vezi mai
sus si versiunea din Evangheliarul din 1551-1552). Tot astfel, in kale deispitra
(= in calea de ispita, id est ispitei) contine o constructie arhaici de genitiv, cu de. In
final, sune men tu jaste [= mantuiaste] preroi [= pre noi] de rdau apare rotacismul
lui -n- (in pozitie intervocalicd), specific in textele rotacizante. in sfarsit, in locul
verbului izbaveste apare mdntuieste, iar sintagma finala este de rau (adica lat. a
malo) si nu de vicleanul. In schimb, surprinde inlocuirea termenului sdfioasd,
existent In foate versiunile precedente (slav nasuscniii), cu de tote zilelle (lat.

' Husitii erau apreciati in teologia occidentald in sec. XV si XVI. Ei au trimis reprezentanti la
Conciliul de la Basel (1434), iar Luther insusi, intr-o declaratie facutd cu ocazia unui conciliu, la
Leipzig, in 1519, a exclamat: Ja, ich bin ein Hussite!” (Hancock-Stefan 2003, p. 33-34, nota).

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



62 ALEXANDRU NICULESCU

quotidianus; Luca: slav. kazdiii denv?). Ne gasim deci 1n fata unui text arhaic, din
sec. XVI, din regiunile rotacizante, care prezinta, totusi, si forme recente. Este
cazul diftongului din puinea (= péinea) (precum in Tetraevangheliar — Matei), al
termenilor gresale, ispitd — care pot conduce la ideea unui text mai vechi, remaniat,
sau la altd, noud traducere. In acelasi timp, textul nu pare a fi trecut prin filierele
slavo-ortodoxe, precum indepartatd de ele parea a fi si versiunea din Evangheliar,
in editia lui L. Demény (1971) (1551-1552) (vezi mai sus, desi in acel text apare
izbaveste).

Versiunea Hieronymus Megiser a fost studiatd de E. Coseriu (in doua articole:
CL, 1957, p. 151-153, si SCL, 1975, nr. 5, p. 473—480), iar problema originalului, a
provenientei §i a ,,calatoriei” textului rugaciunii in Stuttgart, la Hieronymus Megiser
nu a putut fi rezolvata. De unde si cum sosise in Germania, la Stuttgart, la Frankfurt
un asemenea text ,,valah-dacic”? Sa fi ajuns — cum cred unii — prin insusi Stanislas
Sarnicki? Greu de crezut, atita vreme cat cele doud texte nu coincid. Cine facuse
atunci traducerea versiunii Megiser, care, dupa cum se vede, pare a urma mai de-
graba texte evanghelice fara interventii slav(on)e? Alta ,,familie” de texte?

Unde s-a efectuat aceasti remaniere sau traducere? Intrebarile noastre si le-a
pus si E. Coseriu, in 1975 — fara raspuns. In ceea ce ne priveste, credem ca, pe teri-
toriul Transilvaniei, al Maramuresului si in Moldova de Nord existau, in sec. XVI —
asa cum afirma Al. Rosetti — mai multe centre romanesti reformate (vezi supra;
Rosetti 1986, p. 678), referindu-se in special la prima jumatate a secolului. Tradu-
cerile rugaciunii lui lisus s-au putut efectua, separat, in aceste centre — chiar daca
centrele reformate erau, probabil, In comunicare unele cu altele, iar textele Oratio
dominica puteau circula nestingherit de la un loc la altul. Intre aceste centre trebuie
integrate si manastirile din Moldova de Nord si din Maramures (poate si Manasti-
rea Peri). Textul lui Hieronymus, arata E Coseriu, ar fi fost obtinut in Frankfurt
(desi Hieronymus Megiser isi desfasurase activitatea si prin Europa Centrald).

43. De-a lungul secolului XVI, limba slavonad devenea din ce in ce mai putin
cunoscuti (,,popii nu mai stiu sarbeste”, scria Coresi). In aceeasi masuri, se resim-
tea necesitatea unor texte in limba romana, care se fac tot mai numeroase in secolul
urmator, al XVII-lea.

Inainte de a merge mai departe, si analizim care au fost insa ciile cultural-
teologice parcurse de variantele Tatdlui nostru, in secolul XVI, pe teritoriul romanesc.

1) Dupa cum par a arata textele mai sus analizate, s-ar putea distinge, de-a
lungul secolului al XVI-lea, doua filiere de traducere din slavond ale rugdciunii
(,,imparatesti”) a lui lisus. Cele dintéi traduceri dateaza probabil din prima jumatate
a sec. XVI (dacd nu si mai devreme, In vremea refugierii husitilor In Moldova,
pentru a se addposti de furia catolicd maghiard) si s-au efectuat in Maramures, in
nordul Transilvaniei si al Moldovei, iIn mandstiri (poate chiar in Manastirea de la
Peri). Au ramas in mare parte necunoscute (bundoara evangheliile si epistolele Sf.
Pavel, despre care 1i vorbea Iui Martin Luther sus-mentionatul ,doctor ex
Walachia”, la Wittenberg). Aceste traduceri, prin Polonia calvina si Germania pro-

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 63

testantd, interesau Europa reformata (leronim Megiser): husitii din Moldova fsi
pastrasera legaturile lor secrete cu Europa Centrala. lar epoca Despot-Voda a con-
tribuit mult la crearea acestui curent reformat exocentric.

2) In acelasi secol insd, devine activi, prin sasii de la Sibiu, a doua filiera, cea
a Reformei luterane. Mai tarziu, odatd cu ascensiunea calvinilor la conducerea
voievodatului de Transilvania (1541), Reforma — gi mijloacele ei materiale — trec in
mana maghiarilor calvini. Astfel, traducerile din sudul Ardealului — polarizate in
jurul diaconului Coresi — se gasesc sub controlul aceleiasi Reforme, luterane si
calvine. Ele erau 1nsa ,,diortosite” (am spune edulcorate, adica ,,rectificate”), pentru
ca, fiind destinate ,valahilor” simpli, pentru a-i atrage sa adere la Reforma,
modificarile textuale nu trebuiau sa se departeze prea mult de rugaciunea ortodoxa
in slavona si in romana, pe care ,,valahii” o recitau in biserica lor.

Si intr-un caz §i intr-altul, traducerile rugaciunii lui lisus in limba romdna se
datoresc Reformei. Daca 1n partile dinspre rasarit, n nordul Moldovei, al Transil-
vaniei §i in Maramures par a fi fost activi §i vorbitori de limbi slave (husitii, in
primul rand, dar si calvinii ruteni si polonezi), in sudul Transilvaniei au avut un rol
important sasii §i maghiarii. Mai multe centre reformate acopereau teritoriul
Transilvaniei, fiecare dintre ele procedand, separat, la traduceri pe care ulterior si le
comunicau — astfel incat versiunile se interpenetrau si se modificau prin impru-
muturi §i remanieri succesive sau contemporane. O versiune cauta a fi mai expli-
citd, mai clard decit cea anterioard, decat modelul ei. In acest fel, apar inovatii,
substituiri care erau legate de caracterul recitativ, oral al rugiciunii, In biserica.
Prototextul era, bineinteles, slavon, dar schimbarile terminologice, explicite, va-
riantele stilistice isi aveau originea In comparatie cu Vater unser german sau Mi
Atyank maghiar — impus de Reformd. Nu este deci de mirare dacd versiunile lui
Tatal nostru, in sec. XVI, sunt amalgamate, in trecerea lor de la o copie la altd
copie, de la un centru reformat la altul (uneori in regiuni diferite).

3) Sa nu uitam 1nsa ca toate aceste versiuni ale Tatalui nostru erau scriptice.
Nu rezultad catusi de putin ca ele se recitau individual sau In grup, in biserica — cel
mult In serviciul divin din unele lacasuri de cult in care luteranii, si mai ales
calvinii reusiserd a aduna romanii convertiti (cf. Rosetti 1986, p. 435: ,,in 1559,
Hans Benkner, judele Brasovului, reforma biserica romanilor si puse sa li se
citeasca in bisericd, la Brasov, Catehismul, tiparit atunci probabil de Coresi”). Mai
tarziu, in 1566, dieta din Sibiu decide ca preotii romani sa asculte de
»superintendentul” reformat Gheorghe de Sangeordz, iar urmasii acestuia in
conducere, Pavel Tordasi si Mihai Tordasi (numele lor il cunoastem din prefata
Paliei de la Orastie, 1581), au intemeiat chiar o bisericd romaneasca reformata. Iin
1576, chiar Gheorghe de Sangeordz a hotarat ca preotii romani care urmau noua
confesiune sa facd slujba in roméana, ceea ce-i despartea pe roméani de Biserica lor
traditionald, legata de Moldova si de Tara Romaneasca (cf. Rosetti 1986, loc. cit.).
Biserica reformata a romanilor a avut o durata efemerd. Romanii nu-si indeplineau
datoriile ecleziastice.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



64 ALEXANDRU NICULESCU

Asistam asadar, in Transilvania, la o dedublare a Bisericii romanesti. Pe de o
parte, Biserica Ortodoxa traditionald, strict legat de ortodoxia de peste munti, din
Tara Romaneascé si din Moldova, pe de alta parte, Biserica Reformata (luterana si
calvind). Cea dintai folosea texte slavone, iar credinciosii asistau la serviciile di-
vine in slavonad, cu predici — talcuitoare ale evangheliei — in limba romana, cealalta
folosea, probabil, textele romanesti. Coresi tiparea §i pentru una si pentru alta
cartile de cult!

4) Nu rezulta oare din aceasta dubla existenta bisericeasca faptul ca unii credin-
ciosi recitau Ocenasul (Otce nas), iar ceilalti, cei putini, Tatdl nostru? Textele
imprimate de Coresi in limba roméana erau valoroase doar pentru ca, unele, contineau
catehismul, altele, ,.talcuiri” — ce puteau fi folosite in cele doua biserici (fnlrebare
crestineasca 1559, Evanghelie cu talc, 1564 si 1583). Celelalte (Tetraevangheliarul,
Liturghierul romanesc, Molitvenicul, Liturghierul, Psaltirea) serveau preotilor si
celor cateva biserici in care se oficia In limba romana. Dar se oficia intr-adevar?
Avem dreptul sa ne indoim...

5) Aceasta situatie sui-generis in lumea europeand crestind, romanica si
nonromanica, a fost prea putin semnalatd de cercetdtori. Romana avea la dispozitie
doua versiuni ale rugaciunii, una, in slav(on)a (Ocenas), alta, iIn romana (Tatal
nostru); prima era orald, recitatd in conditiile transcendente ale unei rugiciuni,
cealaltd era... scrisd — si, oricat am da crezare precuvantarilor lui Coresi, era putin
utilizati de Biserica Ortodoxa traditionali. Coresi afirma 1in Intrebarea
crestineasca (1559) ca ,,neste crestini buni”, care ar fi dorit ,,sa inteleagd” ceea ce
se oficia 1n ,sfanta Bisericd”, l-ar fi solicitat sia ,scoatd” carte ,pre limba
romaneascd”, dar 1i indemna pe ,,sfintii parinti, oare vladica, oare episcopi, oare
popi... sa ceteasca”. Cazania 1 (Evanghelie cu tdlc, 1564) i-ar fi fost cerutd de
»multi preoti, ca sd poata propovadui dupa citireca Evangheliilor” (Rosetti 1986,
p. 437). Deci ortodoxia romaneascd era ,temutd”, mai ales in zonele in care
actionau confesiunile protestante, unde ea continua a face slujba in slavona si
Htalcuirea” evangheliei, iar omelia in limba roména. Cartile romanesti de cult
tiparite de Coresi sau de reformati ramaneau litera scrisa — necititd in Biserica. Se
confirma astfel ceea ce scria, in 1546, preotul luteran Adalbert Wurmlochen, citat
mai inainte: ,,[preotii] citesc epistolele Sf. Pavel si Evangheliile nu in limba lor, ci
intr-o limba straind, pe care incultii nu o inteleg. Preotul le traduce dupa aceea”,
id est in ,talcuirea” evangheliei, adica In predicd, in limba romana.

Ceea ce scrie insa mai departe preotul Wurmlocher este si mai semnificativ:
,»multi preoti localnici pastreaza carticica [Catehismul de la Sibiu, ,,gebracht in
walachische Sprache”] ca pe o carte sfantd [germ. Heyligthumb]” (Armbruster
1977, p. 100). Ne putem pune aceleasi intrebari si pentru Noul Testament de la
Balgrad (1648), pus la dispozitia preotilor romani de mitropolitul (arhiepiscop)
Simion Stefan — desi, este drept, pe atunci serviciul divin ortodox (sau, acolo pe
unde era, reformat-calvin) se oficia in limba roména —, din dispozitia lui Gabriel
Bethlen, guvernatorul Ardealului, si a episcopului (reformat) Istvan Katona Geleji,

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 65

conducatorul bisericilor reformate maghiare (Hancock-Stefan 2003, p. 87-94 arata
conditiile impuse Bisericii Ortodoxe roménesti). in orice caz, Noul Testament al lui
Simion Stefan a putut avea sansa de a fi fost citit in biserica.

6) Aceasta situatie exista in special in Transilvania, incepand din sec. XVIL.
(Sa nu pierdem din vedere introducerea la Catehismul lui Coresi: ,,Zi Ocenas ruma-
neaste, sd inteleagem”.) Ea a lasat Insa urme si dupa disparitia autonomiei voievo-
datului si reintegrarea in Imperiul Habsburgic. O mai gasim si peste munti, in
Moldova, in regiunile Tn care actionau reformatii husiti si calvini: si acolo Biserica
rezista, prin liturghia slavona, si-si apere traditia fatd de noile confesiuni. Fara sa
fie un document convingétor, faptul ca termenul ocenas/ocinag apare in Dictionarul
Academiei Romane la scriitori transilvaneni (L. Rebreanu, I. Agarbiceanu,
M. Beniuc) sau, cu vreo doua-trei secole mai inainte (sec. XVIII), la moldoveni —
Miron Costin, Nicolae Costin —, poate fi considerat un indiciu'®.

44. In lumina acestor circumstante, si examinim in ansamblu structura
rugdciunii lui fisus in versiunile romanesti.

1. In raport cu versiunile romanice occidentale, observim ca Tatal nostru
romanesc contine o serie de termeni si de sintagme care il pun in relatie mai
degraba cu versiunile din sec. XVI: pdinea noastra satioasa — in toate versiunile
romanesti — trimite la panem nostrum supersubstantialem (care, incepand cu
Vulgata St. Ieronim, apérea mai ales 1n versiunile franceze reformate). Trebuie nsa
tinut seama si de faptul ca in slavonul (hleb nas) nasuscnii apare sensul ,,necesar,
vital”, ceea ce trimite la un sens al gr. epiousion (de ex. epi tén ousian ,,pentru exis-
tentd, necesard, esentiala”). Este de presupus cé termenul sdtioasd sa fi fost tradu-
cerea din slavona, originara, in absenta altor termeni culti.

2. Mai semnificativ pare a fi termenul viclean, individualizat prin articol
(Vicleanul — Hitleanul, Ficleanu etc.). Este, foarte probabil, de origine slavona:
izbavi nas ot lukavago, ceea ce ar putea reda textul grecesc foil ponéroii ,,rau” sau
,,cel rau”. In mod curios, textul romanesc coincide si cu versiuni franceze reformate
(sec. XVI), in care, asa cum am vazut, ultimul termen al rugdciunii este malin sau
mauvais (délivre-nous du mauvais — Guillaume Farel 1524; délivre-nous du malin,
Jacques Lefevre d’Etaple 1523; Heinimann 1988, p. 116, 114).

3. Probleme deosebite pun termenii datorie — greseala. Versiunile romanesti
,impart” cele doua traduceri. In timp ce in Evangheliarul slavo-roman de la Sibiu —
prima atestare a unui Tatal nostru romanesc — apare datoriele — datornicilor, si tot
astfel pare a fi comunicat textul prietenului sau polonez logofatul Luca Stroici
(detorie — detorniczilor), in textul lui Matei, Coresi, in Intrebare crestineascd
(1559-1560), in Tetraevangheliar (1560—1561), in catehismul din Codex Sturdza-
nus, precum si in Codicele Martian se folosesc termenii gresale (pl.) — gresitilor.
De unde poate proveni aceastd inovatie, care nu este, de bund seama, o subtilitate

16 Un prieten, intelectual transilvinean, ne comunica un fapt real: mama sa (el are peste 70 de
ani!) 1l trimitea, pe cand era copil, la culcare dupa ce... ,,spunea” ocenasul! In Transilvania, chiar
astazi, a spune ocenagul echivaleaza cu ,,a spune rugiciunea de seara”.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



66 ALEXANDRU NICULESCU

semantica si stilisticd romaneasca, a unor oameni simpli, fard altd culturd decat cea
confesionald? Nici originalul slavon, nici cel grecesc al Evangheliei dupd Matei nu
vorbesc despre greseli/pdcate, ci despre datorii (gr. opheilémata, slav. dolgi —
dolznikams). Dar 1n textul Bibliei Iui Luther, in germana, apar Schulden — Schuldigen,
care inseamna ,,vina, greseald”, dar si ,,datorie (de bani)”. Si mai clar este textul
maghiar (Mi Atydnk), in care se spune és bocsasd meg vétkeinket, miképpen mi is
megbocsatunk az elleniink vétkezéknek (,,iartd-ne culpele/pacatele/ vinile/greselile
noastre, cum iertam noi gresitilor nostri”). Aceastd constatare ne duce la concluzia
ca textele ardelene ale Tatdlui nostru, formulate in catehisme (mai intai, de Coresi)
si chiar In Evanghelia dupa Matei si Evanghelia dupd Luca, au tinut probabil
seama si de un fext maghiar (poate si german), sub supraveghere protestantd —
calvina sau luterana —, pentru a fi mai pe intelesul romanilor.

4. La aceastd ipoteza se mai adaugd un fapt. Invocatia Tatdl nostru ce esti in
ceriu, cu subst. ceriu la singular, nu corespunde nici aceasta cu textul grecesc, nici
cu cel slavon, in care substantivul cer apare la plural (in ebraica era un substantiv la
dual, in lat. caelis ,ceruri”, tot plural). Si aici ar fi de banuit o interventie
protestanta. Biblia lui Luther scrie in dem Himmel, ,,in cer” —, dar tot Coresi, In
Evanghelia dupa Matei, scrie in ceriure (singura atestare in sec. XVI). Sa fi facut
Coresi 0 ,revizuire” a textului din Intrebare crestineasca? Sa fi prevalat, la el,
rugdciunea in limba-i nativd — greaca — sau in cele ce invatase la Targoviste? Sau
este o simplificare romaneasca?

5. Alti doi termeni pot da anumite indicii istorico-confesionale. Este vorba de
a izbavi — pe care 1l gasim 1n foate variantele ardelene — si @ mantui, care apare in
textul Stroici (si, mai departe, in textul publicat de Ieronim Megiser). Verbul a
mantui este — cum am vazut — de origine maghiara si s-a raspandit in limbile slave:
in ucraineana (ruteand) (mentuvati) si in sarba, fiind intrebuintat mai ales in partile
de rasarit ale tarii, in Moldova mai ales. Este interesant de stiut ca, in zilele noastre,
ortodocsii folosesc a izbavi (si izbaveste-ne de cel viclean), in timp ce catolicii si
greco-catolicii recurg la a mantui (si ne mantuieste de cel rau; cf. Bernea 2000, p.
15, 18, 22). De unde poate veni aceastd distinctie, care a devenit traditionala?
Pérerea noastrd este ca ea isi are originea in dorinta greco-catolicilor de a evita
termenul slavon (de altfel, se stie, atunci cand Biserica Catolica a ,,nationalizat”
oficierea serviciului religios, a fost nevoitd, in cazul limbii romane, sa facd apel
uneori la liturghia greco-catolica, expurgatd deja, de trei secole, de elementele
slavone si grecesti). De la greco-catolici, In speta, a madntui a trecut la catolici.

Intrebarea originard riméane insi deschisi: de ce Luca Stroici a folosit vebul
a mantui (s1 nu a izbavi)? Un raspuns ar fi: altd traducere — ceea ce este probabil. Dar
Ieronim Megiser primeste, la Frankfurt, in 1603, altd versiune, cu acelasi verb — si inca
avand adaosuri stilistice importante (puinea cea de toate zilele, nu ne duce in cale de
ispita). Din ce grup de traduceri facea parte acest text, care are tot atatea arhaisme, cate
inovatii? Raspunsuri la asemenea intrebari lipsesc — cel putin pana astizi.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 67

Cert este ca — aga cum s-a intdmplat si in versiunile romanice occidentale (am
vazut mai inainte cazurile/completarile din italiand si spaniold) — rugaciunea lui lisus,
cu toate eforturile ecleziastice de a o fixa in forma definitiva, a avut de infruntat
modificari in text, atdt in Occident, cat si la noi, in Orientul ortodox slavo-bizantin.
Explicatia acestor modificari poate fi usor inteleasa. Tatal nostru a avut intotdeauna
doud aspecte. In cursul liturghiei se utiliza limba de cult (latina), iar in rugaciuni
individuale — 1n Occident — predominau structurile orale, fluente, ale limbii ,,vulgare”
modificabile hic et nunc, circumstantial. Aceste structuri recitative trec in texte
scriptice: acesta este Tatal nostru al evangheliei. Nu intotdeauna — o stim din propria-
ne experientd — cele doud structuri coincid. Tatd/ nostru este o rugiciune prea
profunda, intimd, recitatd in evlavioasa solitudine, in bisericd sau in casa noastra
individuala, care nu poate si rdmand o simplda formuld scriptica. Altfel spus,
inregistrarea scripticd, fixa, in cazul rugaciunii 7atal nostru, este foarte importanta, dar
recitarea ei este infinit mai patrunzatoare in fiinta noastrd omeneasca.

Si totusi! In roména, Tatdl nostru, in ciuda multiplelor sale versiuni cuprinse in
catehisme (protestante!) si evanghelii, a rimas doua-trei secole inchis in ceasloave si
carti bisericesti, dar necitite 1n bisericd. Oficierea slujbelor Bisericii Ortodoxe
Romane in slavona (chiar in greacd) i-a obligat pe credinciosi sa recite mai departe
un Ocenas mai mult sau mai putin inteles pana la sfarsitul sec. XVII. Predicile se
tineau In romana, oficiul divin insd, conform preceptelor, rdméanea in slavona!
Aceasta situatie a durat si dupa aparitia Bibliei Iui Serban Cantacuzino (1688) — care
a fost o operd exclusiv cultd. In Transilvania, actiunea Reformei luterane si calvine —
si obligatiile catre ,,superintendentii” oficiali calvini — au contribuit la o introducere
mai timpurie a limbii romane orale in Biserica Ortodoxa.

45. Tata de ce abia prin sec. al XVII-lea Tatal nostru isi constituie o structura
corespunzatoare limbii roméane vorbite si intelese in biserica de credinciosi.

Pentru aceastd perioada de timp (sec. XVII), doud texte sunt fundamentale:
Noul Testament de la Bélgrad (1648) si Biblia de la Bucuresti (1688). Primul este —
dupa cum se stie — opera lui Simion Stefan, arhiepiscop de Balgrad (nu mitropolit,
pentru ca nu fusese ,,uns”, adica recunoscut ca inalt ierarh de Mitropolia de la
Targoviste), desi Predoslovia este suspectd de a fi fost scrisd de calvini. (Simion
Stefan insusi, scolit in institutii calvine, trecuse de la ortodoxie la confesiunea lui
Calvin i, In vederea ocuparii scaunului episcopal, trecuse, inapoi, la ortodoxie!)

In Noul Testament de la Balgrad, Tatdl nostru are urmatoarea forma (Matei):

,» Tatdl nostru ce esti in ceriure / Sfinteascd-se Numele Téau / Sa vie Tmparatia Ta, Fie
Voia Ta / Cumu ¢ in ceriu, asa si pre pamant / Painea noastra de toate zilele / dd-ni-o
noao astdzi / Si ne iartd noao pacatele noastre / Cum ertdm si noi gresitilor nostri. /
Si nu ne duce pre noi 1n ndpaste / ce ne izbaveste pre noi de vicleanul”.

(Noul Testament, p. 129)

Dupa cum se poate observa, versiunea din 1648 se inscrie pe linia
traducerilor din Transilvania (pl. ceruri; napasta in loc de ispitd, raul), dar atesta

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



68 ALEXANDRU NICULESCU

cateva inovatii: pdinea (nu pita) noastra cea de toate zilele (ca in textul Tetraevan-
gheliarului, la Matei), cuplul sinonimic pdcate (mai clar decat greseli) — gresitilor
(nostri). S-ar parea ca este vorba de o ,revizuire” a textului coresian (Matei). In
orice caz, Tatal nostru capatd o forma si mai inteligibila pentru cei ce o recita si cei
ce o asculta.

In Biblia de la Bucuresti (din 1688) — zisa si ,,Biblia lui Serban” —, tradusi din
»greceste” de fratii Radu si Serban Greceanu, sub domnia lui Serban Cantacuzino
(1678-1688), Tatal nostru apare intr-o versiune oarecum fidela originalului grecesc:

,» Tatdl nostru, cel den ceriuri / Sfinteasca-se numele Téau / vie imparatia Ta / Fie voia
Ta / Cumu in ceriu, asa si pre pamant. / Pdinea noastra cea de toate zilele / dd-ne-o
noao astadzi / Si lasda noao datoriile noastre / cum lasam si noi datornicilor nostri. /
Si s& nu ne duci pre noi in bantuiald / Ce ne izbaveaste pre noi de cel rau”.

(Biblia adica Dumnezeiasca Scripturd..., ed. 1988, p. 754)

Se Incearca in aceast text o versiune noud, dar folosind si traduceri anterioare.
Biblia ,Jui Serban” se intoarce la termenul originar datorie — datornici, foloseste
verbul (a) lasa cu sensul vechi ,,a ierta”, dar introduce un termen nou, bdntuiala
(pentru gr. peirasmon ,incercare”, v. sl. iskuscenie ,,ispitd”), cu sensul ,,vatdmare”
(cuvantul este de origine maghiara, dar apare si in bulgara). O ,tdlméicire” din limba
»elineasca” a Bibliei facuse, inainte de 1688, Nicolae Milescu (,,Nicolae Gramaticul,
fratele lui Postolache Milescu™), dar manuscrisul s-a pierdut: se pare insa cd Serban
Cantacuzino, ajuns domn, ar fi folosit acest manuscris — spun unii martori — si l-ar fi
revizuit In vederea alcatuirii Bibliei sale ulterioare (Cartojan 1980, p. 391-392). Se
poate afirma ca Biblia de la Bucuresti nu are o structurd lingvistica conforma sau
apropiatd de limba vorbita (vezi, bundoard, apelul la traduceri arhaice), ceea ce ar
insemna ca ea era sortitd a ramane o lucrare livresca, de elitd (poate a elitelor greco-
romane), si nicidecum dedicata utilizarii ei orale in biserica. Trebuie sa fim convinsi
ca nici un biet valah credincios nu recita, in biserica sau acasa, Tatal nostru dupa
Biblia din 1688!

Se face astfel evidenta o diferentiere intre Biserica Ortodoxa a Ardealului si
cea a Tarii Romanesti (in sec. XVII). In timp ce, in Transilvania, ortodoxia roma-
neascd — mai putin centralizatd — se apropia de popor, rectificind lingvistic
rugiciunile, pentru ca ,,sd inteleagad” credinciosii (in fond, asa cum preconizau
calvinii!), In Muntenia, prin elitele boieresti si ierarhii greci, Biserica este departe
de ,,poporeni”, chiar indiferentd (Didahiile lui Antim Ivireanu sunt o dovada). in
acest timp, in Moldova, ,pravoslavnicia” slavofila teoretiza teologia ortodoxa
impotriva Reformei, tiparea opere literare confesionale (Dosoftei), dar se ingrijea si
de credinciosi (Varlaam, Cazania); slujba insa... se oficia in slavona. Trei tari ro-
manesti, trei ortodoxii!

46. Ar fi fost de asteptat ca, odatd cu infiintarea confesiunii greco-catolice
(unite cu Roma), sa se treacd la versiuni modificate, in sensul utilizarii terminologiei
latine. Biblia de la Blaj (1795), a Bisericii Roméne Unite cu Roma (reeditata in 2000)

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 69

— cunoscuta si ca ,,Biblia lui Samuil Micu” —, nu raspunde acestor presupuneri:
textul Tatalui nostru este cu totul corespunzator versiunilor ortodoxe (Matei):

,,Tatdl nostru carele esti in ceriuri / Sfintasca-se numele Tau / Vie imparatia Ta, fie
voia Ta, precum in ceriu si pre pamant. / Painea noastrad cea de toate zilele dd-ne-o
noao astdzi / Si ne iartd noao deatoriile noastre / Precum si noi iertdm deatornicilor
nostri. Si nu ne duce pre noi in ispitd, ci ne izbaveste de cel rau”.

(p. 1839)

Cu exceptia verbului (a) ierta, textul de la Blaj (1755) este aproape identic cu
textul Bibliei lui Serban de la Bucuresti (care, in schimb, foloseste verbul lasa cu
sensul ,,ierta”). in 1939, Gala Galaction si Vasile Radu traduc ,,de la izvoarele
antice”, cu mare artd scriitoriceasca, Biblia sau Sfdnta Scriptura. Astfel apare la
Bucuresti, pentru prima oard, o versiune cu un limbaj liric religios romanesc.
Rugéciunea ,,imparateasca” (Oratio dominica) are urmatorul text:

,» Tatdl nostru carele esti in ceruri, sfinteasca-se numele Tau, vie imparatia Ta; facd-se

voia Ta, precum in cer asa i pe pamant. Painea noastra cea spre fiintd da-ne-o noua

astazi; Si ne iartd noud gresalele noastre, precum si noi iertdm gresitilor nostri; Si nu
ne duce pe noi 1n ispita, ci ne izbaveste de cel rau”. (Matei, 6, 9-13)

(Biblia adica Dumnezeiasca Scripturd

a Vechiului §i a Noului Testament, p. 1104)

De buna seama, este o traducere ,,din ebraica si din greacd”, poate chiar (cum
i s-a reprosat) prea ,literarda”, dar Gala Galaction si Vasile Radu introduc o
corecturd importantd: pdinea noastra cea spre fiintd, traducand altfel decat
inaintasii lor gr. epiousion (in rugaciunile ebraice, termenul nu existd). Traducerea
Galaction porneste 1nsd de la versiunea latineasca (a Sf. Ieronim)
supersubstantialem, ajunsa, la noi, In (pdinea) sdtioasd, si lasd deoparte sintagma
cea de toate zilele (corespunzatoare lat. quotidianum). O corectare strict literara, de
limbaj filosofic, care intra in contradictie cu expresia din limba vorbitd cea de toate
zilele, rimasa pana azi 1n rugaciunile orale (si ortodoxe, si catolice). Subliniem insa
apelul la unele arhaisme: carele, gresalele — forme care nu mai rasuna in rugaciune
din sec. XVI (la catolici formula a fost modernizata, care, greselile)! Aceste forme
au intrat si in uzul oral, tot astfel cum orale (si probabil necesare ritmului recitativ)
sunt si constructiile redundante §i nu ne duce pre noi (in ispitd), da-ne-o noud
astazi. Dar apelul la forme de limba veche si la oralitate in rugiciunea ortodoxa are
o explicatie aparte: ndzuinta Bisericii Ortodoxe de a se Inscrie in traditie (ceea ce
nici catolicii, nici greco-catolicii nu-gi propun).

47. Este interesant de urmarit modificarea textului Tatalui Nostru in vremea
din urma, dupa aparitia Bibliei Galaction — Radu (1939). In 1941, ,in timpul
pastoririi I.LP.S.S. D.D.Dr. Nicodim”, patriarh, pe atunci, al Romaniei, Tatal nostru
avea, intr-o Carte de rugdaciuni si indrumari crestine (Editura Cartea Romaneasca),
urmatoarea versiune:

,» Tatdl nostru, carele esti in ceruri, sfinteasca-se numele tau, vie Imparatia ta, fie voia
ta, precum in cer asa si pe pamant. Painea noastra cea de toate zilele, da-ne-o noua

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



70 ALEXANDRU NICULESCU

astazi. Si ne iartd noud gresalele noastre, precum si noi iertdm gresitilor nostri. Si nu
ne duce pe noi 1n ispita, ci ne izbaveste de cel rau”.

din care se vede cd pdinea noastra cea spre fiinta nu fusese retinuta. Patriarhul
»solicita” credinciosilor pdinea noastra cea de toate zilele. in schimb, si aceasta
versiune (1941) intrebuinta forme arhaice, care dadeau textului conotatii traditionale
(pe langa formularea fie (voia) — care, de asemenea, nu urmeaza textul din 1939).

Istoria textului actual ne poarti mai departe. in 1979, sub ,indrumarea si
purtarea de grija” a altui patriarh, Tustin, Editura Institutului Biblic publicd Noul
Testament cu psalmi, in care citim:

Tatdl nostru, Care esti in ceruri, sfinteasca-se numele Tau; / Vie impardtia Ta;
,»faca-se voia Ta, precum in cer si pe pamant. / Painea noastra cea spre fiinta da-ne-o
noud astazi; / Si ne iartd noua greselile noastre, precum si noi iertdm gresitilor
nostri; / Si nu ne duce pe noi in ispitd, ci ne izbaveste de cel rau. Ca a Ta este
imparatia si puterea si slava in veci. Amin!”.

(p. 14).

In versiunea 1979, se retine deci facd-se (voia) si pdinea... cea spre fiintd din
textul lui Galaction, dar se elimind formele traditional-arhaice: carele devine care,
gresalele devine gregselile (ca si cum apelul la traditia ortodoxa nu ar mai fi fost
necesar!)'’. Mai curioase sunt interventiile din textul lui Luca:

,»Tatdl nostru, care esti in ceruri, sfinteasca-se numele Tau. / Vie imparatia Ta. /
Facé-se voia Ta, precum 1n cer asa si pe pamant. / Pdinea noastrd cea spre fiinta,
da-ne-o noud in fiecare zi. / Si ne iartd noua pacatele noastre, caci si noi ingine ier-
tam tuturor celor ce ne gresesc noud. Si nu ne duce pe noi in ispita, ci ne izbaveste
de cel rau”.

(p. 166).

Textul se complicd, intrebuintand constructii precum ,,(pdinea noastrd cea
spre fiintd) da-ne-o noud in fiecare zi” $i ,,cdci si noi ingine iertam tuturor celor ce
ne gresesc noua” (!). Editia Tustin ne asigurd insa ca traducerea a fost revizuita
dupa ,,originalele grecesti”, vorbind chiar de o editie anterioara, din 1972.

Trebuie, de asemenea, semnalat faptul cd, in versiunile din Muntenia (Tara
Romaneascd) a aparut, Incd din 1688 (Biblia de la Bucuresti a lui Serban Cantacuzino,
tradusa din greaca, dupa cum am aratat mai 1nainte), finalul ci ne izbaveste de cel rau,
in care conceptul ,,Rau” apare individualizat. Sa fie oare o traducere echivalenta cu gr.
toti ponéroil, n care articolul zoii ar indica mai degraba o persoana?

48. Mai putin cunoscutd a ramas Biblia (sau Sfdanta Scriptura) aparuta in
1968 (deci cu 11 ani 1naintea Bibliei lustin), avand si aceasta textul modernizat:

»Tatdl nostru, care esti in ceriuri / Sfinteascd-se numele Tau / Vie impardtia Ta,
facd-se voia Ta / Precum in cer asa i pe pamant. / Pdinea noastrd cea spre fiinta

17 Cf. ,,Pentru probleme de vocabular si expresie — asupra textelor emendate — comisia a avut
colaborarea arhimandritului Bartolomeu Valeriu Anania”.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 71

da-ne-o noua astdzi / Si ne iartd noud greselile noastre / precum si noi iertdm
gresitilor nostri. / Si nu ne duce pe noi in ispita, ci ne izbaveste de cel rau”.

(. 1102).

Textul urmeaza, in linii generale, traducerea Galaction — Radu. Sintagma
pdinea noastrd cea spre fiinta se impune in versiunile Patriarhiei de la Bucuresti.

latd insd ca ultima traducere a Bibliei (Biblia sau Sfanta Scripturd, ed.
jubiliara 2001), sub ingrijirea si prelucrarea mitropolitului Valeriu Anania (Cluj),
ofera urmatorul text:

»latdl nostru carele esti in ceruri, sfinteasca-se numele Tau. Vind impératia Ta,
facd-se voia Ta precum in cer asa si pe padmant. Painea noastrd cea de toate zilele
da-ne-o noua astdzi; si ne iartd noud gresalele noastre precum si noi iertdm gresitilor
nostri; si nu ne duce pe noi in ispita, ci ne izbaveste de cel Rau”.

(Biblia sau Sfdnta Scriptura, ed. jubiliara 2001, p. 1466),

in care apare din nou pdinea noastrd cea de toate zilele, dar indepartandu-se de
textele de sub ingrijirea patriarhilor lustin (la care colaborase chiar mitropolitul, in
1979) si Tustinian. In plus, Biblia Anania reintroduce formele arhaice — si le consi-
deram traditionale — carele, gresale (cat priveste ultimul termen, mitropolitul
Anania incearca sa faca o distinctie semantica (?), dupd parerea noastra, fantezista,
intre termenii greseli ,,simple erori sau abateri de la norma” si gresale ,,incalcarea
datoriilor morale”, pe care oamenii le contracteaza fata de Dumnezeu si fatd de oa-
meni. S& notdm Incd o datd cad Biserica Romano-Catolicd foloseste forma greseli,
iar Biserica Greco-Catolica, termenul comun §i popular pacate.

49. Nu putem incheia aceste examinari ale textului rugéciunii lui lisus fara a
mentiona §i versiunea in uz, astdzi, In Biseria Ortodoxa din Basarabia (scris in
grafie chirilicd):

,» Tatdl nostru carele esti 1n ceruri, sfintasca-se numele Tau, vie imparatia Ta, fie voia
Ta, precum in cer, si pre pamant. Pdnea noastra cea de-a pururi dd-ne-o noua astazi
si ne iartd noud gresalile noastre, precum §i noi ertam gresitilor nostri. Si nu ne duce
pe noi in ispitd, ci ne izbaveste de cel rau”.

(comunicat de doamna Ludmila Rosca Tatomirescu).

Textul provine probabil dintr-o epocd in care Basarabia era despartita de
Romania. Modificarea pdnea noastra cea de-a pururi nu isi gaseste justificare in
textele rusesti, care urmeaza textul slavon (rus. nasuscniii) si nici in textele roma-
nesti — sd le spunem ,,moldovenesti”’. Se poate presupune a fi o inovatie regionala.
Cu ce justificare (sau motivatie)?

50. Concluzia pe care ne permitem a o formula priveste flexibilitatea si
variatia textului principalei rugédciuni crestine pe teritoriul limbii romane: versiuni
regional diferite, in functie de istoria culturald diferitd a fiecdrei provincii (tari)
romanesti; versiuni religios diferite, in functie de confesiunea crestind; in sfarsit,
versiuni slavone alaturi de versiuni in limba roméana, in functie de traditia religiei

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



72 ALEXANDRU NICULESCU

ortodoxe slavo-bizantine si de puternicele tendinte inovatoare ale Reformei,
incepand cu sec. XV—XVI; versiuni care proveneau din mai multe centre religioase
protestante.

Tatal nostru roménesc are aceste caracteristici sui generis, desi a fost, secole
de-a randul, exclusiv un text scris, fara o prea mare extensiune orald, inainte de sec.
XVII-XVIIIL. O structura definitiva a Tatalui nostru incepe sa se construiasca in
sec. XVII (1648, 1688), se continua in sec. XVIII (1795) si se stabileste in 1939,
odata cu Biblia adica Dumnezeiasca Scriptura a lui Gala Galaction gi Vasile Radu.
Biblia lustinian (1968) contine un text literar, dar cu unele conotatii traditionale.

Tatal nostru romanesc, astazi, a redevenit un text oral, multiconfesional, mo-
dern, prin care credinciosii, recitandu-1, chiar dacad uneori (iarasi!) se modifica, reu-
sesc sa 1si exprime actul de credinta fata de lisus in profunzimea sensului teologic —
dincolo de ecleziastice variatii formale. Credinta le este mai puternica decat textul
recitat in bisericd.

Rugaciunea lui lisus Pdater hemon, Pater noster, Tatdl nostru, Otce nas,
Mi Atyank, Vater unser, Notre Pere, Padre nuestro, Padre nosso, Babbu nostru
rasund 1n toate limbile crestine si va rasuna in eternitate.

Autorul multumeste celor ce l-au indrumat si ajutat sa duca la bun sfarsit aceasta
lucrare: profesorilor universitari Francisca Balticeanu de la Universitatea din
Bucuresti si Cesare Alzati de la Universitatea Catolica ,,Sacro Cuore” din Milano.
De asemenea, doamnei Stela Toma pentru informatiile si materialul comunicat. in
special doamna Francisca Baltdceanu a avut bundvointa de a citi si rectifica, atunci
cand a fost cazul, lucrarea de fata.

Doamnei prof. Sanda Reinheimer-Répeanu care i-a pus la dispozitie o copie a
volumului lui S. Heinimann (citat in bibliografie), farad al carui corpus de texte
romanice nu ar fi fost posibild, in buna parte, examinarea versiunilor occidentale ale
rugdciunii lui lisus — i se cuvin calde multumiri.

BIBLIOGRAFIE

Alzati 1981 = Cesare Alzati, Terra romena tra Oriente e Occidente. Chiesa ed etnie nel tardo 500,
Milano.

Armbruster 1977 = Adolf Armbruster, La Romanité des Roumains. Histoire d'une idée, Bucuresti.

Bernea 2000 = Horia Bernea, Crezul. Tatal nostru. Cu acuarele de Horia Bernea, Bucuresti,
Humanitas.

Biblia adica Dumnezeiasca Scriptura a Vechiului si a Noului Testament (trad. Vasile Radu si Gala
Galaction), Bucuresti, 1939.

Biblia adica Dumnezeiasca Scripturd a Vechiului si a Noului Testament. Tiparita pentru intia oara la
1688 in timpul lui Serban Voda Cantacuzino, Domnul Tarii Romanesti. Retiparita dupd 300 de
ani in facsimil si transcriere [...], Bucuresti, Editura Institutului Biblic §i de Misiune Ortodoxa
al Bisericii Ortodoxe Romane, 1988.

Biblia sau Sfanta Scripturd, ed. jubiliara 2001 (sub ingrijirea mitropolitului Bartolomeu Anania).

Cabrol, Leclercq 1936 = Fernand Cabrol & H. Leclercq (eds.), Dictionnaire d’archéologie chrétienne
et de liturgie, t. XII.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 73

CDDE = I.-A. Candrea, O. Densusianu, Dictionar etimologic al limbii romdne. Elementele latine
(A—PUTEA), Socec, Bucuresti, 1907-1914.

Liturghier = Matilda Caragiu Marioteanu, Liturghier aromdnesc. Un manuscris anonim inedit,
Bucuresti, Editura Academiei RPR, 1962.

Cartojan 1980 = Nicolae Cartojan, Istoria literaturii romdne, ed. Dan Simonescu, Bucuresti.

Chouraqui 1991 = André Chouraqui, La Bible, traduite et presentée par André Chouraqui, ed. Desclée
de Brouwer.

Chivu 1993 = Gheorghe Chivu (ed.), Codex Sturdzanus, Bucuresti.

Demény 1971 = L. Demény (ed.), Evangheliarul slavo-romdn de la Sibiu, 1551-1553, Bucuresti.

Dimitrescu 1963 = Florica Dimitrescu (ed.), Tetraevanghelul tiparit de Coresi, Brasov, 1560-1561,
Bucuresti.

Dimitrescu 1995 = Florica Dimitrescu, Dinamica limbii romdne, Cluj-Napoca — Bucuresti, Editura
Clusium & Editura Logos.

Di Sante 1986 = C. Di Sante, La priere d’Israél. Aux sources de la liturgie chrétienne.

Gerard 1989 = André-Marie Gerard, Dictionnaire de la Bible, Paris.

Ghetie-Mares 1985 = Ion Ghetie, Al. Mares, Originile scrisului in limba romdnd, Bucuresti, Editura
Stiintifica si Enciclopedica.

Hamman 1971 = A.-G. Hamman, La vie quotidienne des premiers chrétiens (95-97), Paris.

Hancock-Stefan 2003 = George Hancock-Stefan, Impactul Reformei asupra romanilor. 1517-1645,
Oradea.

Heinimann 1988 = Siegfried Heinimann, Das Vaterunser in den romanischen Sprachen von den
Anfingen bis im 16. Jahrhundert mit den griechischen und lateinischen Vorlagen..., Tiibingen.

Niculescu, Dimitrescu 1970 = Alexandru Niculescu, Florica Dimitrescu, Testi romeni antichi (secoli
XVI-XVIII), Padova.

Niculescu 2004 = Alexandru Niculescu, Individualitatea limbii romdne, 4. Elemente de istorie
culturald, Cluj-Napoca, Clusium.

Noul Testament, tiparit pentru prima data in limba romana, la 1648, de catre Simion Stefan, Alba
Tulia, 1988.

Philonenko 2001 = Marc Philonenko, Le Notre Pere. De la Priere de Jésus a la priére des disciples,
Paris, Gallimard.

Pouilly 1989 = Jean Pouilly, Dieu, Notre Pere, Cahiers Evangile 68, Paris, ed. du Cerf.

Rosetti 1986 = Al. Rosetti, Istoria limbii romdne de la origini pana la inceputul secolului al XVI-lea.
Editie definitiva, Bucuresti.

Sacedorteanu 1968 = Dimitrie Onciul, Scrieri istorice. Editie criticd ingrijitd de Aurelian
Sacerdoteanu, Bucuresti, Editura Stiintifica.

Texte romdnesti = Texte romdnesti din secolul al XVI-lea. Editii critice de Emanuela Buza, Gheorghe
Chivu, Magdalena Georgescu, lon Ghetie, Alexandra Roman Moraru, Florentina Zgraon,
coord. lon Ghetie, Bucuresti 1982.

NOTRE PERE
(Résumé)

1. C’est pour la premiére fois qu’une étude plus ample sur I’Oratio dominicalis — transmise par
Jésus Christ a Ses Apotres — parait en Roumanie. Cet article laique et historique étudie les
changements que cette priere a subis depuis son attestation évangélique (Mathieu 6, 9-13, Luc 11,
2-4), jusqu’aux versions romanes modernes en passant par les versions médiévales. A partir des
langues originaires, I’araméen (la langue de Jésus), I’hébreu et le grec (la langue des Evangiles),
I’Oratio dominicalis été traduite, comme les textes évangéliques, en latin (Veteres latina) au 11° et 111°

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



74 ALEXANDRU NICULESCU

siécles. Devenue entre temps la priére fondamentale du christianisme, elle este incluse dans la
Vulgata catholique (Ive) et «reproduite» par des versions «vulgairesy, autorisées par I’Eglise dans les
langues romanes occidentales.

Le titre de I’Oratio dominicalis — terme théologique — coincide avec ses premiers mots: Pdter
hemon (en grec), Pater noster (en latin).

2. La version de la Vulgata devient le texte fondamental de 1’Eglise Catholique dans les pays
occidentaux. Mais, étant donné que le latin ecclésiastique (littéraire) n’était pas a la portée de tout le
monde, méme pas a la portée des croyants, sans une culture appropriée, des versions simplifiées ou
paraphrasées (explicatives, ,,vulgarisées”) de la priére sont apparues dans les langues romanes
occidentales. Pendant 1’office religieux, le récitatif étant en latin, les fideles disposaient pour leur
usage d’une version plus explicite, autorisée par I’Eglise. Ces versions ,,populaires” — qui, en Italie,
s’appelaient ,,volgarizzamenti” — sont également examinées dans cette étude.

3. Cette situation persiste en Europe occidentale jusqu’au XVle siecle, quand — en 1516 —
Erasmus traduit la Bible ab novo. Un autre texte essayait ainsi de remplacer la Vulgata. En outre, avec
la Réforme de Luther et de Calvin, la traduction de la Bible dans les langues ,,vernaculaires”, moins
répandues, connait une diffusion et un essor de plus en plus importants. L’Oratio dominicalis — Pater
noster — est traduite maintenant dans les langues de tous les chrétiens d’Europe.

4. De ces circonstances favorables ont profité aussi les zones de confession gréco-orientale.
Sur ces territoires ’expansion de 1’Evangile s’est produite & partir du centre théologique et culturel
d’Alexandrie, constitué par un mélange ethnique et religieux juif, grec et latin. Il y avait a Alexandrie
des Grecs judaisés, des Juifs grécophones et de culture hellénique et des Latins ou des latinophones:
un véritable melting-pot de I’ Antiquité. 1ls avaient des contacts directs avec les lieux ou sont nés Jésus
et les Apotres et ils ont été les premiers lecteurs et interprétes des Evangiles (écrites au Ier siécle).

D’Alexandrie, les Evangiles et leurs traductions latines sont arrivées en Occident par I’ Afrique
du Nord (avec Carthage comme premiére étape), mais, étant écrites en grec, elles touchaient
également les communautés de la Gréce ancienne, c’est-a-dire de I’Elade. La premiére langue du
christianisme en expansion a été le grec!

C’est ainsi — on peut bien le supposer — que 1’évangélisation a atteint les bords de la Mer
Noire, le Pontus Euxinus de 1’époque. Il y avait dans cette zone maritime de la Scythia Minor
quelques cités-forteresses construites et peuplées par les Grecs (dont Tomis était la plus importante).
C’est la-bas, dans la Scythia Minor maritime et grecque, qu’a eu probablement lieu la premiere
christianisation (évangélisation) des territoires nommés ultérieurement ,,roumains”. Cette premiere
christianisation aurait pu se produire entre le Ile et le Ille siecle.

Une deuxiéme christianisation a eu lieu sur les territoires occidentaux de 1’actuelle Roumanie
(la Transylvanie) suite a ’invasion des Romains, a partir du Ile siécle. C’est la un autre ,,couloir” de
culture, selon I’expression de N. lorga (reprise par G. Bratianu et R. Theodorescu), un couloir
représenté par les Romains (soldats et colons) dont on peut supposer que quelques-uns étaient
christianisés (dans les limites d’un christianisme initiatique, primitif).

Tout cela atteste que la pénétration du christianisme sur le territoire de I’actuelle Roumanie a
devancé de 6 a 7 siécles ce qu’on appelle la ,,formation du peuple et de la langue roumains”. Ceci dit,
on peut affirmer que 1’avénement du christianisme n’a aucun rapport avec les problémes de la
,continuité” daco-romaine en Transylvanie. Les communautés roumanophones du nord du Danube
ont été chrétiennes bien avant d’étre considérées «daco-romanesy et encore moins «roumainesy!

5.En revanche, le sort de 1’Oratio dominicalis est directement lié a 1’expansion du
christianisme dans les régions situées entre le Danube et les Carpates. Méme si le christianisme s’y
est implanté trés tot, d’'une maniere plutot primaire, une bonne partie de la terminologie chrétienne
d’origine latine en roumain ne saurait étre antérieure au IVe ou Ve siécle. Ainsi, Dumnezeu (du lat.
Domine-Deus, cf. aussi it. Domineddio) est associé a 1’office religieux en latin qui n’est attesté qu’au
IVe siecle. Biserica (du lat. Basilica) a acquis son sens religieux chrétien seulement au [Ve siécle. Il
s’ensuit que I’existence d’une vrai office chrétien dans nos contrées ne peut étre datée qu’a partir de
cette époque — et ipso facto qu’elle est liée aux régions du sud du Danube, fortement romanisées.

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)



TATAL NOSTRU 75

De la méme maniére I’Oratio dominicalis pénétre plus tard au nord du Danube dans la langue
des conquérants slaves de ces régions. La priere de Jésus a été traduite du grec en slavon (autour du
IXe ou Xe siécle, aprés la christianisation des Bulgares) et, devenue Ofcé nas (Pater noster), elle
touche, entre les Carpates et le Danube, les communautés déja évangélisées dans cette expression. Les
¢lites slavo-bulgares qui dominaient les territoires de la «grande Bulgarie» ’ont diffusée aupres des
croyants roumanophones qu’elles gouvernaient (selon P. P. Panaitescu). Les Roumains ont da se
résigner ainsi a parler une langue romane et a prier dans une langue slave (le slavon étant la langue
officielle de la culture religieuse et de ’administration).

La priére Otée nas, devenue en roumain Ocenas, est la premiére version de 1’Oratio
dominicalis attestée sur le territoire roumain au nord du Danube. Cette version slavone est restée
officiellement intégrée a 1’office orthodoxe roumain jusqu’au XVle siécle, époque des premiers textes
écrits en roumain (parus peut-étre des la fin du XVe). La pénétration de la Réforme de Luther en
Transylvanie au temps du ,,voivodat” (principauté) de Transylvanie (apres 1541), grace aux ,,Saxons”
(roum. sasi) de Brasov (Kronstadt), a favorisé la traduction de Ocenas en roumain. L’ Evangheliar de
Coresi (1559) de méme que le Tetraevangheliar (1560—1561) ont introduit le texte roumain dans les
textes sacrés orthodoxes. Mais on ne peut pas savoir s’il a été introduit également au sein de 1’office
orthodoxe en langue roumaine. Tout ce qu’on peut dire c’est que la Réforme de Luther et de Calvin
préconisaient le culte religieux en langue roumaine. C’est ainsi que 1’Oratio dominicalis se voyait
enfin accorder la place centrale qu’elle méritait.

La présente étude examine les diverses versions que ce texte a connues en roumain et les
difficultés soulevées par la transposition terminologique: il y a — comme on le sait — dans la priere de
Jésus des termes théologiques en hébreu, en grec et en slavon dont le roumain pouvait difficilement
rendre le sens. C’est pourquoi on peut supposer qu’il y a eu plusieurs versions de Otce nas. Sur le
territoire roumain auraient donc circulé plusieurs traductions du slavon en roumain de méme que
plusieurs versions roumaines. Il n’est pas exclu par ailleurs que les adeptes de Jan Hus, réfugiés au
XVe siécle en Moldavie, aient traduit eux aussi Otce nas en roumain vu que la version moldave de
Luca Stroici 1594 est différente des versions de Transylvanie.

Au XVlle siecle, avec Noul Testament de la Balgrad (1648) commence a prendre corps une
version roumaine mieux articulée de la priere. En 1688, la Bible de Bucarest, qui consacre une
nouvelle traduction du grec, établit un texte plus apte a devenir le texte définitif du Tatal nostru
roumain. Mais ce texte n’avait pas de chances d’étre utilis¢ en dehors de 1’office orthodoxe du fait
que le culte continuait a étre célébré en slavon ou en grec dans les églises de Tara Romaneasca.
Tandis qu’a cette méme époque, en Transylvanie, sur la disposition officielle des autorités calvines,
les «slujbex» (offices) orthodoxes se faisaient en roumain!

Les versions roumaines de T7atdl nostru connaissent avec le temps bien des variations
terminologiques; rien que le syntagme (pdinea noastra) cea de toate zilele a pu enregistrer plusieurs
variantes: sdtioasd, cea de-a pururi, cea de fiinta.

Mais ce qu’il y a d’important dans 1’histoire de Tatal nostru et de ses variantes ne concerne
pas vraiment le texte. En utilisant cette pri¢re, avec ses différentes variations terminologiques, la
spiritualité chrétienne des communautés roumanophones lui reconnait une validité absolue, unique.
La comparaison des versions roumaines qu’elle a connues depuis le XVIe siécle jusqu’a nos jours,
illustre I’indifférence des fidéles a 1’égard des textes sacrés écrits (due peut-étre a I’ignorance). Pour
tout chrétien roumain, Tatdl nostru reste le priére orale fondamentale apprise et pratiquée en famille
comme a I’église: elle devient ainsi 1’élément essentiel de 1’unité orthodoxe sur tout le territoire ou se
parle la langue roumaine.

Universita degli Studi
Istituto di Filologia Romanza
Udine, Via Mazzini, 3
Italia

BDD-A1787 © 2006-2007 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:54:11 UTC)


http://www.tcpdf.org

