
15

Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama
et leurs manifestations idéologico-humanistes

Jean-Jacques K. AGBE
Université FHB Cocody, Côte d’Ivoire

papaagbej@yahoo.fr

Abstract: Fכkуe is a party generating a durative initiation dance (at least thirty
years) whose purpose is to expose the civilization of the tribes Akye nindi (Côte
d’Ivoire) and democratize their political power made. Politics is “punctuated” by sã-
mi necessarily mid-and power is so sacred college, alternative and limited.

The study that we want to make the types of powers of fכkye, under pressure
from the activity of humanistic scope, aims to demonstrate that it has various powers.
Powers at the service of the subject Akye nindi the channel initiation. Because its hie-
ratic poetic genres (songs, recitations, chants and sounds profile) are esoteric essence,
they have the ability to attract, protect, deliver or desenvouter and ultimately human.

Regarding our investigation, we chose among multiple powers sã-mi, three that
seem to be the most fundamental. These are the powers of protection, exorcism and pro-
motion of moral virtues or inherent cultural enhancement to the nature of sã-mi. With sã-
mi, the company is called smart, because it gives problems of any order based on an ide-
ological and humanistic posture solutions.

Key-words: de facto power, fכkye, politics, ideology, humanism.

1. Introduction

La pratique de l’art verbal qui se décline dans les genres oraux,
fait observer que la littérature orale africaine n’est pas, comme le pensai-
ent ses exégètes, un “caquetage de nègre”, encore moins un «assemblage
hétéroclite de tout ce qui est dit». Elle est, pour reprendre le discours mé-
diatisé de l’attounglran abron, un “kassa krongron” (B. Niangoran, 1981:
63), une parole pleine de sens, surtout quand ses genres constituent le su-
bstrat de son initiation, fondement de son existence culturelle et politique.

Chez les Akyé circumlagunaires d’Anyama qui font l’objet de
cette étude, la parole initiatique du fכkye ou sã-mi se révèle d’abord com-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

16

me l’art d’émouvoir avant de laisser découvrir un ensemble de connais-
sances et d’enseignements indispensables à la cohésion de leur société.

Les paroles initiatiques dites, chantées, déclamées psalmodiées et
médiatisées “plongent” les actants principaux dans la danse du sã-mi.
Cette danse masculinisée qui s’est imposée aux consciences comme le ci-
ment de leur cohésion politique, est une expression de joie, de réjouis-
sance mais aussi de malheur, de peine et de souffrance. L’homme initié
fait le sã-mi et le subit en même temps. La danse, exécution de pas mys-
tiques ou gestualisation de faits mythiques, exprime et extériorise les dis-
cours initiatiques du fכkуe en l’édulcorant de réjouissance, même en pé-
riode de douleur (funérailles, guerre).

Nous voici en contact avec le symbole et le sacré parce qu’ici, en
dansant, on veut initier. Initier, c’est protéger, permettre, laisser et faire
mûrir pour mûrir. Or, mûrir va avec l’âge, dans une société primitive
(proche ou confondue au Primus inter pares) amante du secret-sacré,
grâce à la pensée qui allie réflexion et méditation. Le principe initiatique
est “assis “ sur un postulat: l’inachèvement de l’être humain avec “ses
mille appétits” et ses postures ontologique et cosmique. Un tel homme
doit être fortifié et confirmé en trois temps. A partir d’une période d’iden-
tification sociale culturelle et sexuelle, faire passer à un état mystique
nouveau. C’est l’imposition du “départ et du retour” du village pour une
intégration sociale harmonieuse.

En somme, il est question du pouvoir qui donne les moyens pour
une bonne hominisation-socialisation. Qu’est-ce que le pouvoir de fait,
découlant de cette danse initiatique, présente comme facette politique? Dans
la trame initiatique léguée par les ancêtres et dans la vie courante, com-
ment et pourquoi apparaissent la morphologie et la typologie du pou-voir
de fait du sã-mi? La visée idéologique des formes, aspects et classes de ce
pouvoir collégial, alternatif et limité dans le temps, est-elle fondée sur une
posture humaniste? Qu’elles en seraient les manifestations principielles?

Pour répondre à ces interrogations, nous passerons d’abord en re-
vue la nature et la visée idéologico-politique du sã-mi avant d’essayer de
révéler ensuite les indices de trois pouvoirs qui nous paraissent essentiels:
les pouvoirs de protection, d’exorcisation et de promotion ou de valori-
sation de vertus morales, culturelles. Finalement nous établirons la corré-
lation qui existe entre ces trois pouvoirs et ces trois dimensions huma-
nistes projetées sur l’espace akyé nindi du sã-mi.

2. Nature du sã-mi ou fכkуe

Pour essayer de cerner la nature du fכkye afin de mieux le pré-
senter, il conviendra de l’entrevoir d’abord comme une institution poli-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

17

tique à visée démocratique et ensuite verrons-nous comment cette danse
guerrière s’impose comme une fête de génération et consacre la prise du
pouvoir politique collégial, cyclique à durée déterminée dans les sociétés
akan circumlagunaires à classes ou à associations d’âge.

2.1. Le sã-mi: une institution

Le sã-mi est une institution politique, un ensemble de normes, un
condensé de croyances et de conduites sociales qui s’appliquent dans leur
système social. Entendu ainsi, il définit ce qui est légitime à suivre et ce
qui ne l’est pas. On entend par là, l’ensemble des moyens de gouverne-
ment, c’est-à-dire, les ministères, le parlement, la justice et tout autre ap-
pareil coercitif du pouvoir.

L’individu entre dans cette institution en apparence de son propre
gré, mais en réalité, peut-il choisir autre chose, quand on sait qu’ici, et
comme le souligne le sociologue français E. Durkhein (Règles de la mé-
thode sociologique, 1894), la manière d’agir ou de penser constitue une
réalité indépendante des individus qui s’y conforment? Comme toute ins-
titution sérieuse et opérante, le sã-mi est constitué de croyances et de
modes de conduite institués par la collectivité pour le triomphe, la gloire
socio-anthropologique des anciens, des pères fondateurs. Il est une con-
trainte institutionnelle avec pour fondement metteur en œuvre les paroles
des initiateurs qui poussent les jeunes initiables et les initiés au respect et
à l’exécution des faits et gestes rituels.

Ainsi, dans chaque génération, dans chaque groupe d’âge, il existe
des moyens qui font respecter les normes, les canevas: ce sont les sanc-
tions. Tous les hommes s’organisent et se cristallisent autour des rituels
du fכkуe, selon l’ âge ou selon la génération de son père, pour donner les
classes d’âge, les camps d’initiation, en suivant l’itinéraire des contraintes
morales et physiques légitimes qui feront éclore la maturité de l’individu
et donc la victoire culturelle puis politique de la société. Mais qu’est-ce
que cette institution qui rend active la puissance ontologique figée ap-
pelée sã-mi ou fכkуe chez les peuples akyé étudiés ?

2.2. Le sã-mi: une fête de génération, une danse guerrière de
prise du pouvoir de fait

Le sã-mi est une “pérégrination rituelle” qui raffermie et perpétue
l’alliance avec les ancêtres et les esprits vivants à travers la fête de géné-
ration qui s’articule autour de l’expression corporelle qu’est la danse,
comme la face visible. Cette danse n’est pas celle du profane ou de la
femme. L’origine du fכkуe en donne les limitations et les finalités.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

18

De nature donc, le sã-mi, d’origine asante, est la danse réservée
aux initiés hommes. Selon la traduction littérale, «sā», en Akyé signifie
hommes et «mi», membranophones ou danses. «mi» est donc polysé-
mique et renvoie tantôt à une parole poétique, tantôt à une poésie médi-
atisée ou encore à une parole image ou gestuelles symboliques par glisse-
ment sémantique. Sous les multiples aspects du «mi», le fכkуe est à la fois
paroles narrée, déclamée, psalmodiée, chantée, médiatisée ou musique,
danses sacrées, instruments, sculptures, images, symboles d’essentialisa-
tion et de confirmation de l’art nègre1 d’obédience akyé.

Loin d’être une danse de simple réjouissance, le fכkуe est dansé
par génération d’hommes passant du clan de mineurs à celui de majeurs,
au sens traditionnel akyé du terme. En effet, chez ces peuples en question,
on est “mineur” quel que soit son âge, si la génération à laquelle on ap-
partient n’a pas encore dansé selon les sons poétisés et sacrés du fכkye
pour en découvrir les secrets. L’expression corporelle qu’est la danse dé-
finit l’homme akyé et l’intronise comme le symbole, le porte-flambeau de
la société pour un temps bien défini, celui que mettra la génération sui-
vante pour la prochaine exposition finale du sã-mi.

La danse du fכkуe est “l’instrumentalisation” liée aux discours
initiatiques. Elle en est l’aboutissement artistique. C’est pourquoi, selon
B. Kotchy, «le drame est issu de la danse» (B. Kotchy, 1986: 274). Or la
danse «est, pour P. Valery, l’acte pur de métamorphose» (Paul Valery,
Eupalinos. L’Ame et la Danse, Gallimard, 1945, p. 46). Finalement, la
danse, c’est la volonté de victoire sur soi-même, la conquête de soi, l’ef-
fort de dépassement. Danser, pour les Akyé, c’est vivre en continuant
d’être ce qu’ils sont, c’est-à-dire des danseurs du fכkуe. La danse, dans ce
cas, permet à l’adolescent de mûrir, en frappant pendant une trentaine
d’années au moins “ses pieds durs sur le sol dur”, pour réveiller les an-
cêtres-morts et bénéficier de leur onction et bénédiction pour pouvoir
prendre le pouvoir politique total. Quelle est la nature de ce pouvoir dont
la quête est épineuse ?

Le pouvoir politique se confond avec la “danse initiatique poli-
tique” dont les rituels émaillent périodiquement et de façon cyclique la
société. Danser le fכkуe, l’exposer pour convaincre et séduire la société,
est l’épreuve imposée par les ancêtres civilisateurs pour accéder au pou-
voir. Le pouvoir politique dure le temps que mettra la génération d’âge
suivante, sous l’éclairage et la bénédiction des anciens initiés pour “théâ-

                                                          
1 Pour L. S. Senghor, «cet art, fonctionnel, collectif, magique se caractérise par la styli-

sation, l'analogie, le symbole et le rythme». Cf. «L'art négro-africain», in Littérature africaine,
l'engagement, NEA, p.108.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

19

traliser” les sept rituels constitutifs de la procession initiatique imposée
par le fכkye.

Le pouvoir revendiqué, pris et qui peut connaître une alternance à
l’intérieur de la génération, s’exprime en termes de collégialité, de rota-
tion et de limitation. Le sã-mi est une danse initiatique durative parce que
la loi traditionnelle impose seize à vingt ans de pouvoir à ceux qui y ac-
cèdent. La durée du pouvoir équivaut à peu près au temps à mettre par la
génération candidate pour parcourir les derniers moments rituels. Deux
grandes périodes articulent ces moments. Une période pré-initiatique qui
dure entre 20 à 25 ans: période de préparation des danseurs principaux,
des chefs-guerriers (cepeda, rituel de la boue; dέgui, rituel du sabre; bā,
rituel du raphia et mi gbέ; rituel des membranophones) et une période pu-
rement initiatique de 10 ans (fכkye, rituel de la guerre, tu bu tǽ, rituel du
fusil et mi bu tǽ, la fête de génération). Cette deuxième période est celle
de l’exposition de tout l’arsenal sacral de la danse pour la validation em-
blématique de la génération. Le лāgodέ, drapeau icône de toute la géné-
ration, est hissé au firmament du ciel pour marquer la prise de pouvoir. Un
tel acte mystique ne peut se réaliser que quatre fois dans le siècle, sous la vi-
gilance des ancêtres invisibles mais “visibles” pour les mystiques (les sā).

Le fכkуe est une danse guerrière qui consacre la “rupture politique
mais non idéologique”. Il présente une typologie de pouvoirs qui fonde
son pouvoir politique de fait qu’il serait intéressant de découvrir pour en
cerner les tenants et les aboutissants.

3. Typologie des pouvoirs du sã-mi

Ces résultats relatifs à la typologie des pouvoirs du fכkуe sont fon-
dés sur un ensemble de discours initiatiques recueilli de 2004 à 2010 dans
l’univers ésotérique de quatre villages d’Anyama (District autonome d’A-
bidjan, Côte-d’Ivoire), repartis sur les trois tribus que compte cette société
akyé nindi à classes d’âge, non monarchique et proto-akan: les nyan (Ebi-
mpé), les tson (Broffodoumé) et les Neddin ou Accoupain (Akoupé-zeu-
dji et Attinguié).

De ces paroles initiatiques nous nous sommes intéressés à celles
qui sont hiératiques, poétiques et de ce fait rigides, sans distorsions fonda-
mentales pour servir de corpus d’étude à la typologie des pouvoirs. Il s’a-
git de 14 chants (en Agni) et de 11 psalmodies (en twi) initiatiques con-
finés dans notre recueil de 138 discours initiatiques du sã-mi (Agbé K. JJ.,
2010). A partir de ces 25 discours ethno-textes du sã-mi, nous avons re-
tenu trois pouvoirs essentiels que nous nous proposons de présenter à
partir d’éléments corroboratifs précis.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

20

3.1. Pouvoir de protection des discours du sã-mi akyé

Le sã-mi des peuples akyé se caractérise par son oralité. Or, «dans
les civilisations orales, la parole engage l’homme, la parole est l’homme»,
souligne Amadou Ampaté Bâ (A. Ampate Bä, 1972: 22). Le sã-mi, avons-
nous déjà souligné, est une liturgie du sacré par le biais des chants et des
psalmodies pour protéger le sujet akyé dans son espace de vie aussi bien
contre les forces maléfiques que les imprécations malfaisantes. Dans cette
optique, le sã-mi, en tant que genre sacré, participe au bien être de l’homme
akyé par sa protection mystique. En effet, les rites initiatiques du sã-mi
donnent le pouvoir qui sert de bouclier protecteur à l’initié contre les forces
du mal.

C’est pour mettre en relief ces pouvoirs de protection que le chant
n°18, p.152, révèle dans le vers 2, que l’«Enfant guerrier règne en don-
nant la vie et mûris le monde, oui! il mûris le monde». L’enfant guerrier
est le pseudonyme d’un être qui, par son œuvre de protection, permet à la
société d’être vivante, et, au-delà, l’humanité toute entière. Lorsque le
chant confesse «mûris le monde», ce groupe de mot analysé du point de
vue connotatif suggère la capacité indéniable du vrai guerrier à faire évo-
luer le monde en le faisant grandir. Cette façon de faire confère au sã-mi
toute sa valeur affective ou altruiste, voire tout son sens d’œuvre artis-
tique et littéraire humanitariste. Il importe de dire que la fonction protec-
trice que suggère le sã-mi réside tant dans la force d’évocation que dans la
puissance des invocations.

3.1.1. Pouvoir de protection des discours du sã-mi lié à l’évocation

On observe dans les paroles chantées et psalmodiées que les dé-
funts ancêtres font objet d’évocation ou d’invocation, en s’appuyant sur
les désignations onomastiques.

En effet, dans le discours n°107, psalmodie n°A16, fofo n°1 (p.
347), les noms «Okoumignon, Okoumissan, Afakakou, Tchotcho, N’dies-
san, Assoumou, Bradomou» sont évoqués à travers l’inspiration poétique,
pour les graver dans la conscience collective des peuples akyé. Ce qui est
important à retenir est que, dans la croyance animiste akyé, l’évocation
énumérative de nom de personnes illustres décédées est dissuasive pour
tout individu animé de mauvaises intentions.

Dans les faits, pour atteindre mortellement l’initié au plan mys-
tique, on doit affronter d’abord et avant tout l’esprit des ancêtres défunts
qui en assure la protection. En réalité, reconnait Ch Wondji, «dans un
monde nègre où la vie sociale se concentre dans des cérémonies, le chant
sert aussi à communiquer avec le surnaturel qu’à exprimer la joie, la dou-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

21

leur ou d’autres émotions fortes» (Ch. Wondji et alii., 1986: 11). Le pou-
voir de protection, par l’intermédiaire des discours chantés ou psalmodiés
du sã-mi, est considéré dans le milieu akyé comme une protection perma-
nente pour l’initié, sa famille et au-delà, toute la communauté. Le principe
de la protection exige que chaque sujet akyé demeure en harmonie avec
les esprits des ancêtres pour mieux en assurer la protection. Toutefois, le
pouvoir de protection lié à l’évolution, pour être efficace, doit être accom-
pagné du pouvoir d’invocation.

3.1.2. Pouvoir de protection des discours du sã-mi lié à l’invocation

L’invocation, il convient de rappeler, est un appel au secours aux
puissances surnaturelles. Pour le cas du sã-mi, l’invocation porte, pour
l’essentiel sur les défunts ancêtres pour demander leur soutien, leur aide
ou leur appui pour la bonne marche de la société. Pour dépeindre le pou-
voir de l’invocation, le discours psalmodié n° 132, psalmodie n° B31 (p.
378), invoque, dans cet appel des vers 4 et 5, les personnages suivants:

4 – Nkruman Brômanou, lorsque quelqu’un a quelque chose, il ne
craint rien.

5 – Akadouman Kounaïti, celui qui parle beaucoup, celui qui à
crée l’ancien temps. Dieu, je vous parle.

Dans ces vers, on retient que l’invocation de “Nkruman Broma-
nou” contribue à assurer efficacement la protection, il est donc un rempart
contre les forces maléfiques destructrices de vie humaine. On remarque,
dans ces vers, que le discours psalmodié va jusqu’à assimiler Akadouman
Kounaïti à un dieu à qui, on s’adresse avec déférence et dévotion pour
mériter sa protection. L’invocation est le mécanisme par lequel le sujet
akyé bénéficie de la protection de l’esprit des défunts ancêtres. Par ail-
leurs, analysons cet autre appel du discours n° 133, «Safran le griot», p.
379, à mener une vie en parfaite symbiose avec les recommandations des
défunts ancêtres qui se trouvent, la plupart du temps, dans les rites initia-
tiques que les chants et autres paroles psalmodiées perpétuent en écho par
la mélodie.

1- Safran le griot
2- Gbomboué Diman, Gbomboué Diman le griot, Npêdiman Gbo-

mboué Diman le griot
3- Ceux qui mettent l’ordre, les surveillants, les gardiens
4- Okoumou Midrê Ossey, l’infatigable, l’omniprésent.
Ici, par l’invocation, l’esprit de Gbomdoué Diman est sollicité pour

mettre de l’ordre, pour surveiller ou pour veiller sur les vivants. Dans ce
discours psalmodié, le défunt assure un rôle de protection triadique qui

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

22

contribue à garantir une société akyé paisible dans laquelle l’intrusion de
la mort est contrôlée en lui faisant face.

Par la technique de l’invocation ciblée, les noms des défunts an-
cêtres illustres sont rendus mémorables dans la mémoire et dans l’esprit
des vivants, grâce à des paroles et à des allusions fortes. Parfois, pour as-
surer une protection efficace, l’invocation se fait par gradation croissante
en partant du défunt le moins charismatique au plus charismatique mais
disons que tous s’associent pour mener le combat de la protection contre
les calamités et les forces malfaisantes. La psalmodie n°A12, p.337, en
donne la preuve dans le quatrain ci-dessous:

1- L’homme d’où viens-tu?
2- Otoutou Sangoué, viens boire
3- Pakokro le vieux, viens boire
4- Papêtchê, la plus vieille, viens boire.
A l’analyse des vers 1, 2, 3 et 4, on relève que «Otoutou Sangoué,

Papêtchê et Pakokro» sont tous des défunts ancêtres protecteurs. Mais si
Otoutou Sangoué, et Pakokro les trois premiers sont du genre masculin,
«Papêtchê» elle, est du genre féminin. Du coup, on peut mentionner dans
l’invocation qu’il y a une combinaison de personne féminine et mascu-
line. Cela dit, l’invocation, dans le sã-mi, n’est pas gratuite ni fortuite, en
ce sens que les préceptes moraux sont diffusés et l’esprit des morts est
sollicité pour secourir les hommes, en offrant leur protection mystique.
L’analyse du pouvoir d’invocation nous incline à l’examen du pouvoir
d’exorcisation du discours du sã-mi.

3.2. Pouvoir d’exorcisation des discours du sã-mi lié à la na-
ture de l’invocation

L’exorcisation se définit par la capacité de chasser le démon par la
prière. Or, le sã-mi, par le biais de l’invocation dans les discours chantés
ou psalmodiés prend l’allure d’une prière, mieux d’un discours incanta-
toire sacralisé qui détient la force et la puissance mystiques de chasser les
mauvais esprits perturbateurs de la paix sociale. Il importe de dire que
l’invocation, dans ce genre, se fait de façon directe ou indirecte.

3.2.1. Pouvoir d’exorcisation directe des discours du sã-mi lié à
l’invocation

Le pouvoir d’exorcisation dite directe, dans le discours chanté ou
psalmodié, se produit en ayant en support l’invocation qui se manifeste de
manière directe par l’usage massif de noms de défunts ancêtres. Sous
l’effet de l’invocation, les défunts ancêtres sont appelés à agir pour lutter
contre les esprits malveillants. Ce type d’invocation directe est récurrent

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

23

dans le discours du sã-mi. Examinons le quatrain du discours n° 103, psal-
modie n° E2, p. 316 ci-dessous, pour comprendre le fonctionnement de
l’acte d’exorcisation:

1- Malheur, il faut partir, la terre, il faut partir à cause du mal-
heur

2- Guerrier Toutou, tu es lion
3- Homme Toutou, tu es lion.
À l’analyse, l’invocation sous forme d’exorcisation du guerrier

«Toutou» qui se trouve être un ancêtre permet de conjurer le mauvais
sort, le danger qui menace la vie du peuple akyé. Ici, le guerrier «Toutou»
est appelé à épargner la terre en la débarrassant de ses malheurs. Aussi, le
discours n° 122, «Le saint», p. 357, nous donne-t-il à découvrir un autre
aspect de l’exorcisation dans ses vers 3, 4, 5 et 6.

3- Obonanga Toutou Aka
4- Le gouverneur Aka
5- Souffre à ton absence
6- La terre souffre beaucoup.
Actualisé, ce discours sollicite expressément l’aide de «Obonanga

Toutou Aka», ancêtre défunt pour qu’il vienne exorciser la terre de ses
souffrances. Notons que la sollicitation par le truchement de l’invocation
est directe dans le but de provoquer une réaction spontanée qui déclen-
chera l’exorcisation. En tout état de cause, dans la tradition akyé, certains
noms demeurent à la fois mystiques et mythiques, en ce sens qu’ils incar-
nent des hommes décédés certes mais qui ont marqué leur temps du fait
de leur charisme.

C’est pour cette raison que leur invocation est considérée comme
productrice d’action d’exorcisation directe. Le phénomène d’exorcisation,
dans les sociétés animistes comme celle des Akyé d’avant, est lié à la cro-
yance, à la culture ou à la tradition. Le but de la croyance akyé à la force
d’exorcisation est que dans la mémoire collective des Akyé, l’homme est
lui-même dualiste puisqu’il est corps et âme. De ce qui précède, pour que
l’être humain prospère dans ses activités, son côté métaphysique (âme)
doit être en relation permanente avec les êtres surnaturels pour exorciser
sans relâche les malheurs et les calamités qui pourraient survenir dans la
société. Le chant n° 35, p.190, donne une belle illustration de l’exorci-
sation directe sous l’impulsion de l’invocation dans les vers 8, 9 et 10 ci-
dessous:

8- Oh! Yapo danse et ne pars pas; tourne et retourne, Yapo le dur
9- Oh! Yapo danse oh! Yapo bien-aimé, Yapo! Yapo!
10- Oh! oh! qu’il danse pour que nous fassions.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

24

Le nom de Yapo rappelle celui d’un patriarche akyé, c’est donc un
nom qui, invoqué produit des effets exorcisants, car au plan anosmatique,
il a une charge exorcisante immédiate. C’est pourquoi, son invocation, dans
ce chant, se fait sur un ton dithyrambique pour séduire Yapo et l’amener à
réagir de façon spontanée en déclenchant l’exorcisation dite indirecte.

3.2.2. Pouvoir d’exorcisation indirecte du discours du sã-mi lié
à l’invocation

Le pouvoir d’exorcisation indirecte des discours du sã-mi se pro-
duit par un phénomène d’invocation de noms par procédé détourné. On
observe que le nom du défunt ancêtre n’est pas directement cité mais évo-
qué sous le nom des dieux ou des génies bienfaiteurs. En réalité, ces dieux
ou ces génies sont représentatifs des défunts ancêtres, ils en sont même
l’incarnation. Prenons le chant n° 24, p.164, dans le quatrain ci-dessous,
pour apprécier la teneur du pouvoir d’exorcisation:

1- Koffi dantyste
2- Koffi dandyste eh! génie producteur de la terre et du monde
3- Demande et tu comprendras qu’on est dedans oh!
4- Monsieur Koffi dandyste demande et tu comprendras qu’on est

dedans oh!
On relève, dans le vers 2, que le substantif «génie» incarne le per-

sonnage de «Koffi» dont le nom est masqué par un système d’encodage
onomastique que seuls les initiés peuvent décoder. Une telle invocation
est facteur d’exorcisation quand elle s’effectue dans la durée. L’exorcisa-
tion indirecte n’est pas spontanée ni immédiate, elle ne produit d’effet que
dans le long terme parce que l’invocation n’a pas une nature d’incantation
incitative à l’action. Mais alors pourquoi l’invocation n’a pas une portée
incantatoire? Disons que par le procédé de détournement masqué du nom,
sa charge s’affaiblit, c’est ce qui explique le prolongement de l’effet de
l’exorcisation.

Examinons de près le chant n° 16, p.148, dans les vers 1 à 7, pour
comprendre les manifestations de l’exorcisation indirecte:

1- Génie bienfaiteur danse
2- Génie bienfaiteur, viens prendre
3- Abri enfant doux
4- Ris Yah douce
5- Génie bienfaiteur, viens prendre eh!
6- Kakou N’dri, doux génie bienfaiteur, demande la boisson pour

qu’on parle
7- Awo Yah joue pour qu’on parle.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

25

A l’observation, on note que dans ce chant, l’invocation de «Ka-
kou N’dri» reste sous le masque du «génie bienfaiteur». Ici, l’exorcisation
peut atteindre son objectif certes mais de manière très lente, voire pro-
gressive. La prospection du pouvoir d’exorcisation indirecte nous oriente
vers l’analyse des pouvoirs de promotion des vertus morales et culturelles
des discours du sã-mi.

3.3. Pouvoir de promotion de vertus morales et de valorisation
culturelle des discours du sã-mi

Paroles psalmodiées ou chantées, le sã-mi, dans le milieu akyé, est
un genre majeur de portée artistique et littéraire. Comme chant, il est, pour
reprendre B. Kotchy, «une chaîne de messages codés» (B. Kotchy, op.cit.,
p. 266) et l’un des instruments privilégiés de leur manifestation culturelle.
Le sã-mi se donne à voir comme un puissant instrument de transmission
de la culture des peuples akyé, un véritable canal de diffusion, de promo-
tion de vertus morales.

3.3.1. Pouvoir de promotion de vertus morales des discours du sã-mi

Le sã-mi est un genre sacralisé. Malgré sa dimension sacrée et en
tant que genre littéraire et artistique, il participe activement à l’expansion
culturelle et à l’expression de certaines vertus morales qui fondent la coe-
xistence pacifique entre les peuples akyé. Aussi, dans les discours psal-
modiés comme chantés, des notions vertueuses comme la fraternité, l’a-
mitié, la tolérance, la bonté… sont-elles enseignées à profusion.

Par ailleurs, en parcourant notre corpus d’étude, nous nous som-
mes sentis interpellés par l’invitation récurrente au partage qui est mani-
feste surtout dans les chants n°2, pp.117-118, vers 7 «Doux enfant d’Abri,
buvons et versons la boisson»; n° 16, p.148 «Doux enfant d’Abri, buvons
et versons la boisson» et n° 29, p.176, vers 7 «Eh! buvons encore, ils ont
dit de boire puis partageons et partageons».

On perçoit, dans ces différents chants, l’usage du substantif «la
boisson» qui symbolise l’unité du groupe, puisque c’est autour d’un «pot
de vin» que les échangent amicaux s’effectuent, les alliances se consoli-
dent et les amitiés sincères se renforcent. C’est également autour de «la
boisson» que les vérités se disent et qu’on apprend à partager. Que le par-
tage se fasse dans l’altruisme, la générosité du cœur, l’humilité dans le
comportement, voilà les vertus morales que le sã-mi s’efforce d’extério-
riser ou de promouvoir comme le socle abyssal de la cohésion sociale.

Le discours n° 128, psalmodie B27, «La paix est là», p. 372 de
notre corpus du vers 1 à 6, nous fait une révélation troublante. Appré-
cions-la ensemble:

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

26

1- La paix est là
2- La paix, nous venons de Tendresso Kakou
3- De chez la mort, la terre des ancêtres nous appelle, roi de Ban-

ga, marche
4- Je viens de Kumassi, ma femme vient de N’gbé
5- Celui qui a pitié, nous lui donnons à manger
6- Nous aussi, nous la partageons, nous en donnons à Bessé et à

tout le monde.
Deux vertus morales fondamentales sont mentionnées dans ce si-

zain. Il s’agit de la culture de la paix qui est un idéal que le chant invite le
peuple akyé à rechercher sans relâche d’une part et le sentiment d’altru-
isme qui doit intégrer nos comportements d’homme d’autre part. Le mê-
me discours sus-indiqué nous avertit dans son prolongement aux vers 9 et
10 que…

9- Tout ce que nous faisons nous allons le laisser pour mourir 
10- Un jour, nous allons nous asseoir pour être jugé Kakou Plas-

mon.
Ces vers nous ramènent d’abord à la parole biblique qui stipule

que l’homme est poussière et qu’il retournera à la poussière, au jugement
dernier. Ensuite, ils font cerner le fondement de l’acte altruiste et sa per-
pétuation dans le temps pour une vie éternelle après la mort. Simplement
parce que dans la société traditionnelle, un bienfait ne s’oublie pas, car
l’individu est jugé par rapport aux actes de bonté ou de méchanceté qu’il
pose au quotidien. L’investigation des normes, de l’éthique et du bon sens
qui nous rapprochent de Dieu, dans le sã-mi, nous incite à l’analyse de ses
valeurs culturelles.

3.3.2. Pouvoir de valorisation culturelle des discours du sã-mi

Selon une définition dénotative du Dictionnaire pratique du Fran-
çais, la culture est l’ensemble des aspects intellectuels, artistiques, spiri-
tuels, et des modes de comportements propres à une civilisation, à une
classe sociale. Dans ce sens, le sã-mi est une donnée culturelle, mieux un
instrument qui manœuvre pour la valorisation de la culture, de ce que le
peuple cible a d’original, d’exotique et d’ésotérique et pratiqué depuis des
générations jusqu’ à celle de nos jours.

À ce titre, il demeure, à n’en point douter, un élément constitutif
principal de la culture des Akyé qui se charge de sa valorisation, en le fai-
sant connaître au monde entier comme tel, parce que reflétant les valeurs
de leurs ancêtres. Le sã-mi exprime la culture et l’âme des peuples akyé
en question, en ce sens que ses discours se confondent aux chants, ses
psalmodies et déclamations s’associent au rythme de la poésie médiatisée

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

27

et le tout s’imbrique pour célébrer l’homme vivant, à travers la célébra-
tion des pas, faits et gestes de l’homme mort. Et, par l’homme mort s’é-
tablit la relation précieuse entre les dieux et les génies bienfaiteurs. En
outre, la combinaison didactique ternaire de la langue akyé, agni et ash-
anti dans un même et unique genre fait du sã-mi un véhicule d’expansion
et de valorisation de la culture des peuples akyé.

Ce n’est donc pas un fait du hasard, si dans les paroles psalmodié-
es par exemple, il est mis en relief les termes «asante kôtôkô» qui signi-
fient «porc-épic» en français. On peut dire que par le biais du sã-mi les us
et coutumes akyé sont révélés et mis au service du patrimoine culturel de
l’humanité. C’est pour cette raison qu’il ne faut pas voir, dans le discours
chanté ou psalmodié, une simple parole ordinaire mais un condensé de
pensées où s’interfèrent les paroles épiques et proverbiales pour donner à
ce genre la dimension d’une œuvre hybride. Pour celui qui cherche à con-
naître la culture akyé, le sã-mi demeure un des instruments de propagande
puisqu’il témoigne de la manifestation artistique et littéraire des peuples
akyé. De ce fait, il constitue un support expressif de la vitalité de la culture
desdits peuples akyé. L’examen du pouvoir de valorisation culturelle du
discours du sã-mi nous conduits à l’investigation des différentes manifes-
tations de l’humanisme dans le sã-mi.

4. Pouvoirs du sã-mi et manifestations idéologico-humanistes

L’humanisme qui est diffusé, dans le sã-mi, porte une charge idé-
ologique permettant d’imprimer dans la conscience individuelle et collec-
tive akyé certaines vertus et valeurs. Ainsi, sous l’action de cette idéo-
logie, cet humanisme peut avoir un contenu sémantique et des charges
variés. Ainsi, on peut donc obtenir l’humanisme à charge éthique d’abord,
l’humanisme à charge pédagogique ensuite.

4.1. L’humanisme à contenu éthique des discours du sã-mi

L’humanisme porteur d’éthique participe à la moralisation en se
fondant sur des normes éthiques. Par normes éthiques, on entend l’ins-
truction de la morale du bien, l’esprit de générosité mais aussi la bien-
séance qui renforce la coexistence pacifique entre les individus. Aussi, les
discours initiatiques s’attèlent-ils à faire de l’humanisme de contenu éth-
ique un élément prépondérant dans la consolidation et le raffermissement
des liens sociaux. C’est pour cette raison que le déploiement de l’huma-
nisme à contenu éthique se veut à la fois dispensateur d’équité et de vertus.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

28

4.1.1. L’humanisme à contenu éthique dispensateur d’équité
des discours du sã-mi

Il faut dire que l’humanisme a contenu éthique se présente comme
dispensateur d’équité, c’est-à-dire qu’il diffuse des dogmes moraux qui
imposent la justice ou la reconnaissance du droit d’autrui, de l’idée et de
l’opinion des autres (alter égo) afin de rendre les relations intra-commu-
nautaires harmonieuses. Les chants et les psalmodies du sã-mi qui ont une
profondeur artistique et littéraire se font l’écho de l’équité. Pour en avoir
une idée, examinons le chant n° 12, p.138 dans les vers ci-après:

1- Celui qui aime régner se casse eh! eh! eh!
2- Celui qui aime régner se casse eh! eh! eh!
3- Eh ! celui qui aime régner se casse eh! eh! eh!
4- Celui qui aime beaucoup régner se casse, Ekou, on est arrivé

avec un.
5- Celui qui aime beaucoup régner se casse, Ekou, on est arrivé

avec un.
6- Buvons et servons le monde, celui qui aime régner se casse oh!

Kouassi, le jeu évite les palabres.
Dans ce chant poème «Le règne sans partage» est dépeint comme

source de dictature et de tyrannie. En effet, le désir ardent de régner sans
équité conduit forcément à la spoliation de son auteur. Lorsque le chant
avertit que «Celui qui aime régner se casse eh! eh! eh!» (Vers 1, 2 et 3), il
ne fait qu’interpeller les peuples akyé sur la nécessité absolue de faire
prévaloir une vision politique démocratique fondée sur l’équité dans leur
prise de décision pour éviter l’arbitraire, l’injustice et l’inégalité sources
de division sociale. L’expression de l’équité gagne en intensité dans le
quatrain du chant n° 50, p. 220 suivant:

1- Nous buvons, merci de nous faire boire encore, oui nous par-
tageons.

2- Oh! même celui qui fait le bien ne passe pas
3- Oh! ne passe pas même s’il fait le bien eh! Ne passe même pas

car tu dors à moitié nu.
4- Oh! même le féticheur qui fait le bien ne passe pas, lève-toi

pour qu’on fasse.
Analyser en profondeur, le chant ci-dessus nous situe sur le prin-

cipe de l’équité qui repose sur l’impartialité, la rigueur, l’égalité et la jus-
tice. Dans ce discours, il est indiqué clairement que les actes de bonté ou
le souci de faire le bien en tout temps et en tout lieu ne doivent pas s’ef-
fectuer en dehors de l’équité. Dans cette logique, le chant nous invite à
nous laisser guider par l’esprit d’équité sans faiblesse pour garantir la li-
berté individuelle et collective. Sous prétexte de célébrer l’esprit d’équité,

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

29

le chant poème fustige l’injustice, le règne de l’arbitraire et l’inégalité qui
entachent d’irrégularité notre volonté d’agir avec équité. En vérité, de ce
chant, on retient l’idée que la justice qui peut instaurer l’équité doit être
intransigeante, inébranlable et s’appliquer dans toute sa rigueur. L’huma-
nisme a contenu éthique dispensatrice d’équité ayant été examiné, jetons
un regard prospectif sur l’humanisme à contenu éthique dispensateur de
vertus.

4.1.2. L’humanisme à contenu éthique dispensateur de vertus
des discours du sã-mi

Le contenu affectif de l’humanisme est un facteur qui favorise la
naissance de vertus codifiées en règle de vie dans la société traditionnelle.
Le sã-mi, en tant que genre traditionnel, participe à la diffusion des vertus
morales. Prenons, à ce sujet, le chant n° 74, intitulé «Qu’il les porte au-
ssi», pp. 284-285 du vers 11 au vers 14:

11- Ekou, homme noir
12- Oh! dans ton intérieur, fais le bien, oh! de ton intérieur fais le

bien
13- Oh! nous l’avons mis, pour cela fais le bien
14- Ils disent de faire le bien à l’intérieur, car c’est le remède de

la vie, oui! c’est le remède.
Cette parole chantée exalte une des vertus capitales qu’est le Bien.

Ce “Bien” que le chant recommande doit se concevoir d’abord à l’inté-
rieur pour s’extérioriser ensuite en acte. Dans cette optique, le “Bien”
qu’il a demandé de faire se présente en dénotation en terme d’acte de gé-
nérosité, voire de bonté. C’est dans ce registre que le chant n° 60, pp.
247-249 se situe. Apprécions les vers 9 et 12:

9- Ta main est courte pour cela fais le bien oh! prends et fais la
libation avec lui eh! yoh!

12- Oh! Teki, fais le bien pour mûrir le monde eh! yoh!
La principale leçon de ce chant est le “Bien”. C’est une vertu qui

produit des effets bénéfiques pour son auteur. En effet, à cause de ses œu-
vres de bonté, «celui qui a les mains courtes» (vers 9) et qui éprouve des
difficultés pour se nourrir, par exemple, reçoit de l’aide au nom de la re-
connaissance du “bienfait”, de l’acte de bonté ou de l’acte d’utilité pu-
blique posé.

L’acte de bonté, en tant que vertu, se transmute en esprit de par-
tage prôné quasiment dans tous les discours du corpus avec en toile de
fond un vers dont la récurrence rappelle une formule initiale stéréotypée.
Il s’agit de «Nous buvons, merci de nous faire boire encore, oui nous par-
tageons». Ce vers apparaît en début de plusieurs poèmes. En effet, ce vers

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

30

est une formule stéréotypée que nous avions étudiée comme étant le ryt-
hme profond des 22 chants d’Akoupé-zeudji. Il constitue une répétition
qui marque l’insistance sur la nécessité de partager mais également d’ac-
cepter de reconnaître à sa juste valeur le geste de partage donc de bonté
de celui qui l’initie. L’acte qui consacre le partage est à la fois un acte de
bonté, d’altruisme et de générosité qui honore son auteur, même s’il ne vit
plus.

Au total, parmi les vertus de solidarité, de fraternité enseignées par
le sã-mi, la vertu de bonté qui génère l’esprit de partage semble être la
plus prépondérante, en ce qu’elle est la vertu capitale autour de laquelle
gravitent les autres. A ce propos, on peut dire que les Akyé du fכkye ne
rejoignent ni Rousseau, quand il affirme que l’Homme à l’état de nature
n’est ni bon ni méchant; ni Hobbes qui le définit comme étant un loup
pour l’Homme. Le fondement de l’idéologie humaniste akyé est que la
bonté est inscrite en lettres d’or dans le programme génétique de tout
homme, comme le pense N’Krumah, quand il écrit ceci: «no one is born
criminal» (Personne n’est né mauvais). Pour ces athlètes du fכkye,
l’homme qui est intérieurement bon et qui l’extériorise en acte de gé-
nérosité reçoit toujours une oreille attentive quand il est dans le besoin.
On est solidaire, fraternel, tolérant envers celui qui sait se montrer bien-
veillant. A la prospection de l’humanisme à contenu éthique dispensateur
de vertus succède l’humanisme à contenu pédagogique.

4.2. L’humanisme à contenu pédagogique dans les discours du sã-mi

L’humanisme, avons-nous déjà souligné plus loin, est une doctrine
qui fait de l’homme le seul être humain digne de valeur. Mais au-delà de
cette conception, l’humanisme peut, tout en ayant un contenu affectif,
porter une charge idéologie qui en fait un instrument pédagogique. Par la
pédagogie, l’on entend la technique permettant d’enseigner avec efficacité
les préceptes moraux du sacré à l’initié d’abord et de préparer psychologi-
quement le non initié à accepter l’initiation ensuite. Pour y parvenir, le sã-
mi procède par la pédagogie active d’une part et par la pédagogie passive
d’autre part.

4.2.1. L’humanisme à contenu pédagogique actif des discours
du sã-mi

Dans le processus de l’initiation, le sã-mi déploie l’humanisme à
contenu pédagogique qui s’exerce directement sur le candidat à l’initia-
tion pour mieux l’amener à assimiler la logique qui gouverne les rites
initiatiques et retenir les préceptes moraux de l’initiation. Les discours
chantés comme psalmodiés se plient aux exigences de cette pédagogie ac-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

31

tive qui est sous l’influence de l’humanisme. Concrètement, le chant, par
le biais de l’humanisme à contenu pédagogie actif, enseigne le courage,
l’intrépidité, l’impartialité et autres thèmes similaires, devant l’épreuve.
Aussi, l’appel du chant n° 13, pp.141-142, galvanise-t-il le sujet akyé à
vaincre la peur:

1- Mes descendants eh! eh! eh!
2- Régnez eh! eh! eh!
3- Soyez un fou du règne.
Par la recommandation du chant-poème, il est exigé aux candidats

à l’initiation de faire preuve de courage pour vaincre les épreuves de l’ini-
tiation. Dans les faits, le substantif verbal «régner» est pris au sens con-
noté pour encourager l’individu akyé à la témérité et à la ténacité dans les
actes. Par ailleurs, le discours n° 137, psalmodie B36, p. 388 du vers 1 au
vers 6, nous donne une autre dimension de l’humanisme à contenu actif.
Apprécions:

1- Okoukou Sekou, dur homme, danger
2- Il a tué quelque chose là, il est par là
3- Il a mangé là où c’est dur, c’est un garçon
4- Son affaire est qu’il a tué quelque chose là
5- Il règle les problèmes, il dégage tous les dangers.
L’objectif est d’agir directement sur la conscience de l’initié pour

que le défunt ancêtre «Okoukou» serve d’exemple de courage à suivre ou
à imiter. En outre, l’exaltation du dignitaire défunt ancêtre tenace et témé-
raire devient un support pour pousser l’initié du sã-mi à agir davantage
avec audace, courage et fermeté dans ses actes quotidiens. On remarque
que la pédagogie active est un travail psychologique qui est effectué pour
donner à l’individu, par l’entremise de son initiation, le statut d’un vrai
«guerrier» prêt à combattre sans crainte ni faiblesse les épreuves de la vie.
Relevons le tercet du chant n° 15, p.146 suivant intitulé “Le danseur ne
meurt pas”, pour constater que l’humanisme à contenu pédagogique actif
est diffusé derrière des mots connotés à preuve:

1- Celui qui danse ne meurt pas dis-je! eh! eh! eh!
2- Celui qui danse ne meurt pas dis-je! eh! eh! eh! 
3- Celui qui danse ne meurt pas totalement.
Le substantif verbal “danse” est utilisé dans le sens figuré. En ef-

fet, la danse est une activité des hommes forts et endurants en ce qu’il
nécessite l’effort physique. De ce fait, «celui qui danse» devient un indi-
vidu qui est parvenu à vaincre l’angoisse de la crainte pour s’imposer
dans la mémoire collective en tant qu’un être charismatique moralement
invincible. C’est ce type d’individu que le chant susmentionné incite l’I-
nitié à ressembler dans le comportement de tous les jours. Parce que la

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

32

danse est une œuvre des hommes téméraires, alors «celui qui danse ne
meurt pas totalement» vers 3, mais demeure immortel dans les esprits. A
travers la valorisation du danseur, c’est l’homme akyé qui est appelé à se
distinguer des autres par sa bravoure et par son courage. Le discours n°
104, psalmodie E3, p. 319, développe une pédagogie active qui incite à
l’action, vérifions ce fait dans les vers ci-dessous:

1- Peuple ofendi, Saman Kotanki
2- Tchinan Tchinan Kokouatchi arrive là où vient l’affaire, là où

le problème réside.
On remarque, dans ces vers, un autre exemple de courage et de

ténacité doublée de témérité. En effet, Tchinan Tchinan Kokouatchi, le
dignitaire ashanti se présente aux Akyé par l’intermédiaire du sã-mi, en
héros positif, mieux en modèle à imiter. Le discours psalmodié révèle que
«Tchinan Tchinan Kokouatchi arrive là où vient l’affaire, là où le pro-
blème réside». Ces propos laudateurs en disent long sur la puissance de la
force de cet homme capable d’affronter tous les problèmes et les dangers
pour les solutionner.

La force d’action de cet homme qui anticipe ou affronte les pro-
blèmes pour mieux les régler n’est plus à démontrer, d’où l’expression
akyé débitée en des moments initiatiques pour célébrer ces genres d’hom-
mes: «kuã tέ pi a kuã sã» ou encore «a ho sέ a mã pa sέ kæ». Traduites
littéralement, ces expressions idiomatiques donnent dans l’ordre, «le coq
qui se trouve dans l’œuf du coq», «on a mis au monde un garçon, un
dangereux, qu’on ne cherche plus un garçon». Tchinan Tchinan Kokou-
atchi est la symbolique de ces sã en Akyé, c’est-à-dire des hommes hors
paires, capables de matérialiser leur force mystique surnaturelle et légen-
daire au vu et au su de tous ceux qui ont “quatre yeux”, pour le triomphe
de leur peuple, tel le zergbeugbeu du didiga des Bété (Ouest de la Côte
d’Ivoire).

Après l’étude de l’humanisme à contenu pédagogique actif qui nous
a fait saisir certains hauts faits décrits par les discours, nous pouvons ac-
céder à l’analyse de l’humanisme à contenu passif.

4.2.2. L’humanisme à contenu pédagogique passif des discours
du sã-mi   

L’on entend par l’humanisme à contenu passif dans le sã-mi, la
tendance de ce genre à exercer une action qui consiste à marquer l’esprit
non pas des initiés mais des non initiés en touchant leur sensibilité par des
images fortes afin de les séduire par la puissance de l’exhortation persu-
asive. L’humanisme à contenu pédagogique passif est un humanisme per-
suasif. Il est essentiellement destiné aux non-initiés ou à l’assistance des

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

33

cérémonies du sã-mi pour les préparer psychologiquement à leurs initia-
tions futures. Le discours n° 132, psalmodie B31, p. 377, nous donne la
preuve de la manifestation passive de l’humanisme:

1- Donne à Trôboué N’kruman
2- Eman Trôboué N’kruman le sauveur du monde
3- Toto Numan l’homme de fer, l’amour ne se met jamais en co-

lère, il pardonne
4- Nkruman Brômanou, lorsque quelqu’un à quelque chose, il ne

craint rien.
Dans ce discours, l’évocation des noms mythiques exerce une ac-

tion qui vient amplifier la puissance du sã-mi. C’est un vibrant appel à
l’adhésion du non initié à se laisser pénétrer sans résistance par les idéaux
du sã-mi. Le cercle des initiés de ce genre artistique et littéraire, par la
pédagogie passive, enseigne en catimini la tolérance et le pardon, des ver-
tus dont le rendement provoque conséquemment la tempérance et la mo-
dération dans le comportement. Au vers 5, on note «N’Kruman Brôma-
nou, lorsque quelqu’un à quelque chose, il ne craint rien». Ce vers consti-
tue une interpellation du non initié à s’apprêter pour son initiation afin de
posséder «quelque chose» qui se trouve être la protection des défunts
ancêtres et des dieux du sã-mi. De ce qui précède, on peut déduire que le
sã-mi, par le biais du discours chanté ou psalmodié, assure une barrière de
protection pour celui qui se prête volontier à l’initiation. Voilà que le sujet
akyé est averti de vive voix.

L’examen de l’humanisme à contenu pédagogique passif nous in-
terpelle à la prospection de l’humanisme à contenu exaltatif.

4.3. L’humanisme à contenu exaltatif des discours du sã-mi

Lorsqu’on parle de l’humanisme à contenu exaltatif, on fait réfé-
rence à un humanisme qui est diffusé de manière dithyrambique ou lauda-
tive pour amener le sujet à se détourner de ses intentions malveillantes ou
de ses projets maléfiques inavoués. Cette forme d’humanisme exaltative
se fait tantôt persuasive, tantôt dissuasive.

4.3.1. L’humanisme à contenu exaltatif persuasif

L’humanisme à contenu exaltatif, dans les chants et psalmodies,
est dit persuasif quand sa visée est de conduire le peuple akyé à croire en
l’existence du sacré. En effet, l’humanisme, quand il est exaltatif, alors il
se transforme en parole de louange qui envoûte littéralement l’auditoire.
De sorte qu’au gré de sa volonté, ledit auditoire devient davantage récep-
tif au discours sacralisé. En fait, ce procédé permet d’envelopper l’art de
la persuasion dans l’humanisme et de l’extérioriser par le canal de l’exaltation.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

34

Il est à noter que ce procédé est une technique narrative, percep-
tible dans le sã-mi. A la lumière de ce qui précède, étudions donc minuti-
eusement le discours n° 121, A20, «L’origine de la terre», p. 355, dans les
vers ci-après:

1- La terre de Ohobié
2- La terre de Ohobié
3- La terre de Totochou Bédi
4- L’enfant de la terre, viens taper le tam-tam.
Dans ce quatrain, l’exaltation a atteint son point culminant. Disons

que l’ancêtre «Totochou Bédi» qui est au centre de l’exaltation sert d’élé-
ment qui persuade le peuple akyé d’honorer la terre et les ancêtres qui la
protègent. Par le biais de l’humanisme à contenu exaltatif persuasif, c’est
l’importance de la terre en tant que bien précieux et les défunts ancêtres
qui en assurent la survie qui est révélée. Jetons un regard introspectif sur
cet autre discours n° 137, psalmodie, B36, p. 388, intitulée «Okoukou Sé-
kou, dur homme, danger»:

1- Okoukon Sékou, dur homme, danger
2- Il a tué quelque chose là, il est par là
3- Il a mangé là où c’est dur
4- Son affaire est qu’il a tué quelque chose là
5- Il règle les problèmes, il dégage tous les dangers.
Ici, Okoukou Sékou, le défunt ancêtre, pour son courage, sa téna-

cité et sa témérité face à l’épreuve, est digne d’intérêt. Au vers 3, il est
écrit «Il a mangé là où c’est dur», pour mettre en relief sa bravoure et ses
mérites d’homme particulier. Le discours psalmodié s’appuie sur l’huma-
nisme exaltatif pour persuader l’individu akyé à s’armer de courage afin
d’affronter la vie qui est une suite d’épreuves.

Ainsi, sur un ton tant élogieux que laudatif, la parole déclamée
nous persuade de rester un «dur homme» (vers 1), à l’image d’Okoukou
Sékou pour avoir l’identité d’un vrai homme.
 Que dire du discours n°115, psalmodie A14, p. 344 qui est une vé-
ritable interpellation persuasive dans les vers ci-dessous:

1- Chez Atchantcho
2- Je viens de là-bas
3- Moi aussi j’en viens
4- Je viens pour dire quelque chose
5- Je voudrais parler d’une bonne affaire
6- Je viens pour parler de toutes les affaires.
7- Je viens pour parler de toutes les affaires graves et sérieuses

pour les solutionner.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

35

Ce discours de portée humaniste exalte la grandeur du pays des
défunts ancêtres pour persuader les vivants de ce que, bien que décédés,
ils demeurent tout de même parmi les vivants. C’est dire que l’homme vit
dans l’au-delà en parfaite harmonie avec l’homme vivant sur la terre, tel
semble être l’une des exigences de la croyance animiste. Dans ce dis-
cours, il est fait mention de l’exaltation du «pays des morts» comme un
pays merveilleux, ce qui nous persuade de la nécessité de ne pas craindre
la mort et de l’accepter comme une renaissance, comme la continuation
de la vie. De ce point de vue, on peut dire avec Birago Diop («Poème sou-
fflé», in  Leurres et lueurs, Paris, Présence Africaine, 1947, p. 23) que:

  «Les morts ne sont pas morts
   Ils sont dans le vent qui souffle».
L’étude de l’humanisme à contenu exaltatif permet aux férus du

sã-mi d’affronter la mort avec un esprit de sérénité parce qu’elle est le
chemin de la consécration de «la vie éternelle». Avec la possibilité qu’
elle offre aux morts de continuer de côtoyer les vivants en maîtres et pos-
sesseurs de l’univers, à travers une sempiternelle déification, nous pou-
vons, à présent, nous orienter vers l’analyse de l’humanisme d’exaltation
dissuasive pour en comprendre les effets sur les initiés.

4.3.2. L’humanisme à contenu exaltatif dissuasif

A la différence de l’humanisme à contenu exaltatif persuasif, dans
l’humanisme à contenu exaltatif dissuasif, le discours chanté ou psal-
modié à pour but d’exercer une action de dissuasion qui permet au sujet
akyé de se détourner de ses intentions malveillantes ou de renoncer à des
projets maléfiques. En effet, l’action dissuasive, sous le masque de l’hu-
manisme diffusé en exaltation, permet de mettre fin à une résolution dia-
bolique. Pour avoir une perception claire de l’humanisme à contenu dis-
suasif, examinons le chant n° 28, p.172, à travers les trois vers que voici:

1- Nous sommes morts à cause d’eux
2- Nous mourons vraiment à cause d’eux
3- Ekou, celui qui aime me frapper à cause d’eux est venu oh!
Le chant, sur un ton explicatif, annonce la cause de la mort qui

frappe au quotidien les vivants afin que ces derniers, en prenant consci-
ence, puisse s’autocorriger. Cette annonce mortuaire de ce chant dont la
valeur est explicative, sonne comme un avertissement donné aux vivants.
C’est une leçon dissuasive lancée en direction de tous ceux qui sont réf-
ractaires aux respects du sacré ou des défunts ancêtres. Regardons égale-
ment ce chant n° 7, p.128 fortement épique, à cause de l’amplification hy-
perbolique contenue dans le quatrain suivant:

1- Enfant de ma mère eh! eh! eh!

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

36

2- Il tape dans l’enfant pour cela j’ai couru
3- Je dis à cause d’eux oh!
4- Il tape dans l’enfant yo! pour cela j’ai couru, je dis.
Une analyse sémantique du chant, en ces vers ci-dessus, révèle la

mise à exécution d’une sentence par les défunts ancêtres. Assister impuis-
sant, sans pouvoir porter secours à «l’enfant de ma mère» que la mort
«tape» est sévère mais dissuasif. En effet, tous ceux (y compris les en-
fants) qui sont irrespectueux des recommandations des défunts ancêtres
sont frappés par la sanction la plus sévère qui, parce qu’imparable, me-
nace même le frère consanguin. Laquelle sanction est en fait d’ordre sa-
cral. Ici, le chant dissuade contre les manquements graves aux règles édi-
tées par les défunts ancêtres.

On remarque que l’acte de dissuasion procède par l’usage de pa-
role forte, mieux de paroles effrayantes, à travers des mots qui rappellent
le champ lexical de la mort. Notons au chant n° 28, p.172, en ses vers, 1,
2 et 3, les termes dépréciatifs «mort, mourons, frapper» qui révèlent le
champ lexical de la finitude, du chemin sans fin de l’homme qui retourne
à la poussière et donc à la terre. Quant au chant n° 7, p.128, il fait re-
marquer au vers 2, le substantif verbal «tape» qui suggère la force brutale
de la mort, facteur de la séparation de la chaire et de l’esprit. Mais l’esprit
continuera, dans l’entendement des danseurs du sã-mi, de vivre pour montrer
le chemin que le vivant devra emprunter pour son propre salut.

De la brutalité de la mort, on retient que l’exaltation dissuasive,
par le truchement de l’humanisme, s’opère par une très douloureuse et
forte pression psychologique qui ébranle le sujet akyé et le conduit au
mépris de sa volonté, à se montrer soumis à l’ordre divin.

Il convient d’indiquer que l’exaltation dissuasive, sous le couvert
de l’humanisme, se manifeste en ayant en support une pression psycho-
logique intensive qui inhibe toute volonté d’action amenant ainsi l’indi-
vidu akyé à respecter la volonté des êtres anthropomorphiques. Dans le
discours psalmodié ou chanté, l’exaltation qui dissuade, est d’abord et avant
tout une affaire de savoir parler et de convaincre ou de savoir-faire.

5. Conclusions

Ce tour d’horizon sur la typologie des pouvoirs du sã-mi des Akyé
circumlagunaires d’Anyama et leurs manifestations idéologico-humaniste,
met l’accent sur la nécessité du sã-mi au niveau de l’éducation-formation
des initiés et des Hommes d’Anyama et surtout sur le volet idéologique et
ses nombreuses ramifications sur le plan politique.

On pourrait retenir que de nature, le sã-mi est une institution poli-
tique validée et consolidée par une danse initiatique masculinisée de gé-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Jean-Jacques K. Agbe – Typologie des pouvoirs du fכkye d’Anyama…

37

nération dont l’objectif pénultième est de prendre le pouvoir. Les ramifi-
cations dudit pouvoir de fait sont à orienter vers trois directions telles que
celles indiquées par l’échantillon constitué de 14 chants (en Agni) et de
11 psalmodies (en twi) initiatiques. Ce sont le pouvoir d’exorcisation lié à
la nature de l’invocation directe ou indirecte; le pouvoir de protection lié
à l’évocation et à l’invocation et le pouvoir de promotion de vertus et de
valorisation aux plans moral, culturel et économique. A ce niveau, la réa-
lité enseigne que le sã-mi rime avec une vision du monde de nos Akyé
qui, fondamentalement, déteint sur leur gestion de la chose publique, donc
sur une politique démocratique.

Ce travail a permis aussi de comprendre qu’une telle organisation
guerrière dont le but est d’accéder au pouvoir pour gérer la cité, ne peut
qu’être façonnée et coordonnée par une puissante volonté humaniste. Cette
acceptation d’une société humaniste est sacrée, car tout le parcours initia-
tique n’a pour objectif que de semer le Bien et de l’entretenir afin que la
ronce n’étouffe la rose. D’où l’imposition d’une société égalitaire, à tra-
vers l’accession cyclique au pouvoir de tous devant tous.

Pouvons-nous nous écarter de ces principes ancestraux fonde-
ments du pouvoir politique chez les Akyé d’Anyama tels qu’ils nous ap-
paraissent de façon biface: une face qui présente trois pouvoirs essentiels
et une autre face imbibée dans des actions du “trépied humaniste”? La
question reste posée et nos initiateurs n’osent même pas penser à cela,
nous disent-ils.

Bibliographie

AGBE K. JJ, 2010, Discours d’initiateurs lors des cérémonies du sã-mi akyé d’Anyama,
Thèse unique de doctorat, Tome 1, Université de Cocody.

AGBE K. JJ, 2010, Recueil de discours initiatiques du sã-mi Akyé d’Anyama, Thèse
unique de doctorat, Tome 2, Université de Cocody.

AMPATE B. A., 1972, Aspect de la civilisation africaine, Présence Africaine, Paris, p. 22.
KOTCHY B., «Le tohourou de Srolou, drame figuration», in La chanson populaire en

Côte d’Ivoire. Essai sur l’art de Gabriel Srolou, Présence Africaine, 1986, p. 274.
DURKHEIM E., 1967, Règles de la méthode sociologique, 16eme edition, PUF, Paris.
NIANGORAN B., 1981, Introduction à la drummologie, Collection Sankofa, Abidjan.
SENGHOR L. S., «L’art négro-africain», in Littérature africaine, l’engagement, NEA, p.108.
VALERY P., 1945, Eupalinos. L’Ame et la Danse, Gallimard, Paris.
WONDJI CH. et alii., 1986, «Chanson et culture populaire en Côte d’Ivoire», in La

chanson populaire en Côte d’Ivoire, Essai sur l’art de Gabriel Srolou, Présence
Africaine, p.11.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:08 UTC)
BDD-A17686 © 2014 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

