
 

In patriam regredi: una nota esegetica al De mortalitate 
di San Cipriano 

Constantin-Ionuţ MIHAI 

In this paper I intend to examine some passages from Cyprian, bishop of Carthage’s De 
mortalitate by discussing the contentious problem of classical influences traceable in this 
tract. Various scholars have noticed in Cyprian’s tract some specific consolatory themes 
and elements of Latin classical literature, especially from authors like Cicero and Seneca. 
Strangely, when discussing about the relationship between this tract and Cicero’s works 
the scholars are not preoccupied with pinpointing the possible traces of some of the 
surviving fragments of works like Consolatio or Hortensius. In my philological 
investigation I will try to identify traces of these two writings in De mortalitate, thus trying 
to shed some light on the manner in which Carthage’s bishop assimilated to a great extent 
the teachings of the rhetorical schools of his time.   

 
Keywords: Saint Cyprian, rhetorics, classical influences  

 
Come è stato già osservato da alcuni studiosi classicisti il De mortalitate di San 

Cipriano s’inserice, anche se non del tutto, nella ben diffusa tradizione letteraria 
antica d’impronta consolatoria1. Almeno per quanto riguarda le consolationes 
latine cristiane, questo scritto sembra che occupi un posto tutto particolare2. Questa 
sua particolarità è dovuta, tra l’altro, ai suoi rapporti non sempre facilmente 
distinguibili con la produzione letteraria pagana. Alcuni motivi utilizzati negli 
scritti consolatorii di Cicerone, Seneca o Lucrezio trovano una qualche 
corrispondenza nelle pagine di questo breve ma assai ricco d’idee trattato 
ciprianeo3.  

                                                 
1 Giuseppina Stramondo, Studi sul «De mortalitate» di Cipriano. Studi, testo e traduzione, index 

verborum omnium, Centro di Studi sull’Antico Cristianesimo, Università di Catania, 1964, passim; 
Giuseppe Guttilla, La fase iniziale della «Consolatio» latina cristiana. Dal «De mortalitate» di S. 
Cipriano alle epistole consolatorie a Pammachio di S. Paolino di Nola e di S. Girolamo , „Annali del 
Liceo classico «G. Garibaldi» di Palermo”, 21-22 (1984-1985), pp. 109-113; J. H. D. Scourfield, The 
«De mortalitate» of Cyprian: Consolation and Context, „Vigiliae christianae”, vol. 50 (1996), p. 12-
41; Paul A. Holloway, Consolation in Philippians. Philosophical Sources and Rhetorical Strategy , 
Cambridge University Press, 2004, p. 60, n. 29.  

2 Giuseppe Guttilla, op. cit., p. 109-110. 
3 Vedasi in particolare G. Stramondo, op. cit., cap. Echi e riflessi classici nel «De mortalitate», 

pp. 51-77. Le sue parole sono assai suggestive: „Questo scritto din San Cipriano è tutto intessuto di 
passi scritturali, che spesso gli forniscono lo svolgimento delle argomentazioni, ma accanto a tali 
esplicite citazioni rimergono qua e là le voci suggestive degli scrittori classici che avevano costituito 
nella prima giovinezza il cibo spirituale del giovane allievo delle scuole retoriche africane” (p. 53). 

253

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 04:20:01 UTC)
BDD-A174 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Le ricerche di carrattere filologico compiute nel passato, in particolare quelle di 
Stramondo, hanno evidenziato come, nel scrivere il suo trattato, l’autore cristiano a 
ripreso alcune idee e talvolta anche certe espressioni dagli scrittori pagani a cui 
abbiamo accennato più sopra. Tuttavia, non è sempre facile identificare con 
certezza questi influssi clasici per poter sapere quanto Cipriano debba al pensiero 
degli autori pagani, e soprattuto, quello che ci interessa nella nostra indagine, per 
poter stabilire le varie fonti da cui provengono le tematiche consolatorie esposte in 
questo scritto. La stessa difficoltà e stata osservata anche dagli studiosi precedenti: 
„Il De mortalitate non è diverso, in rapporto agli influssi classici, delle altre opere 
ciprianee, nelle quali mancano dirette ed esplicite citazioni di scrittori pagani, quali 
riscontriamo ad esempio in Ambrogio, Girolamo, Paolino da Nola, ma nelle quali 
la cultura classica, assimilata da Cipriano nelle scuole, costituisce il costante 
sottofondo, che rimerge con aspetti più o meno vistosi, ma con una validità ben più 
profonda delle semplici suggestioni stilistiche e meramente formali”4. 

Partendo dalle indagini compiute nel passato dagli studiosi come Hugo Koch5, 
L. Hannan6 o Michele Pellegrino7, G. Stramondo ha cercato di mettere in evidenza 
„il valore interiore” della dipendenza da alcuni scrittori classici dell’opusculo 
ciprianeo8.Attraverso la sua ricerca, molto utile per chi vuole estimare l’influenza 
classica sulla letteratura cristiana delle origini, G. Stramondo è riuscita a 
identificare numerosi passi in cui Cipriano faceva, consapevolmente o no, un 
riferimento a uno scrittore pagano. È nostra intenzione, con queste pagine, andare 
un po’ più avanti nelle ricerche di questo tipo.  

Tra gli autori classici da cui Cipriano a ripreso alcuni temi e motivi consolatorii 
Cicerone sembra che occupi un posto particolare, con le sue Tusculanae 
disputationes in cui ritroviamo oggi la sostanza della Consolatio che egli scrisse 
dopo la morte prematura di sua figlia. A questo punto G. Stramondo non omette di 
notare: „L’opera ciceroniana che maggiormente rimerge nel De mortalitate è le 
Tusculanae disputationes”9. Era normale, considera la stessa studiosa, che proprio 
in questo scritto trovasse Cipriano la magior parte delle sue argomentazioni 
consolatorie. Risulta in modo evidente che la studiosa italiana ha cercato di 
stabilire le caratteristiche del rapporto che Cipriano ebbe con la letteratura classica 
analizando più spesso testi molto conosciuti, che sono stati tramandati fino a noi in 
una forma integrale, come ci sono, nel nostro caso, le Tusculanae disputationes. 
Ma dobbiamo tener sempre presente che per noi molti testi antichi sono andati 
perduti, mentre per uno scrittore come Cipriano la cosa era ben più diversa. Al mio 
parere, niente ci impedisce di interrogarci se l’autore cristiano non avesse 

                                                 
4 G. Stramondo, op. cit., p. 52.   
5 Cyprianische Untersuchungen, Bonn, 1926. 
6 Thasci Caecili Cypriani, De Mortalitate, The Catholic University of America, Patristic Studies, 

vol. XXXVI, Washington, 1933. 
7 Letteratura latina cristiana, Roma, 1957. 
8 Op. cit., p. 55. 
9 Ibidem. 

254

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 04:20:01 UTC)
BDD-A174 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

conosciuto direttamente la Consolatio ciceroniana, che a quel tempo sicuramente 
non era ancora andata perduta10. Accanto a questo scritto ciceroniano un’altro 
potrebbe essere preso in considerazione come possibile fonte per alcune delle 
immagini consolatorie svilupate dal vescovo cristiano nel suo opusculo. Mi 
riferisco all’Hortensius, uno scritto questo in cui Cicerone utilizzava accanto ai 
motivi protrettici anche alcune argomentazioni che avevano una finalità 
consolatoria.  

Sebbene non sia possibile stabilire con certeza che in alcuni passi del suo 
opusculo l’autore cristiano avesse riportato qualche idea esposta nell’Hortensius di 
Cicerone, al mio parere un’indagine come questa meriterebbe di essere fatta. 
D’altronde per uno studioso come Michel Ruch era già possibile che Cipriano 
avesse conosciuto il dialogo Hortensius, a cui potesse riferirsi in un passo del suo 
Ad Donatum11. Partendo da queste considerazioni, nella mia indagine mi propongo 
di identificare alcune possibile somiglianze tra questo dialogo di Cicerone e il De 
mortalitate di Cipriano, cercando di trovare in questo trattato un possibile influsso 
della letteratura classica non ancora preso in considerazione dagli studiosi. 

Uno dei topoi consolatorii a cui l’autore cristiano accennava nel suo opusculo 
era quello della morte vista come un passaggio ad una nuova forma di esistenza e 
non come una fine drammatica dell’anima. Così, la morte acquista un alto 
significato, un valore spirituale che era già riconosciuto da parte dei rappresentanti 
di alcune scuole filosofiche antiche12. Per il vescovo di Cartagine tutta la vita 
umana può essere considerata un viaggio della nostra anima verso la sua patria 
celeste. Come, a ragione, ha mostrato la Stramondo13, tali argomenti potevano 
essere ripresi da parte di Cipriano anche da alcuni scritti ciceroniani che avevano 
una finalità consolatoria. Tra l’altro, la studiosa insiste per riconoscere Cicerone 
come fonte diretta dell’immagine dell’uomo che lascia la terra come un ospite, che 
deve andarsene alla fine della sua vita14.  

Ma chi è soltanto un hospes non abita la sua vera e propria domus. Là egli non 
può giungere prima di uscire da questo mondo, prima di lasciare dietro di sé tutto 
ciò che egli abbia avuto durante questa vita, per poter alla fine trovare la sua 
dimora. Come ce lo dice Cipriano stesso, amplectamur diem qui adsignat singulos 

                                                 
10 Vedasi Jean Doignon, Lactance intermédiaire entre Ambroise de Milan et la «Consolation» de 

Cicéron?, „Revue des Études Latines”, 51 (1971), p. 208-219; Kazimierz Kumaniecki, À propos de la 
«Consolatio» perdue de Cicéron, „Annales de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix” , 
46 (1969), p. 369-402. 

11 L’Hortensius de Cicéron. Histoire et reconstitution, Paris, Les Belles Lettres, 1958, p. 110. 
12 Si veda Aldo Setaioli, Seneca e l’oltretomba, Paideia, LII (1997), p. 321-367; idem, La vicenda 

dell’anima nella Consolatio di Cicerone, Paideia LIV (1999), p. 145-174; idem, Il destino dell’anima 
nella letteratura consolatoria pagana, pubblicato nel volume Consolatio. Nueve estudios, Ediciones 
Universidad de Navarra, Pamplona, 2001, p. 31-67. 

13 Op. cit., p. 54-59.  
14 Op. cit., p. 55, dove viene citato un passo del Cato Maior sive De senectute 23, 84: et ex vita 

discedo tamquam ex hospitio non tamquam e domo; cfr. De mort. 26: Considerandum est ... nos 
tamquam hospites et peregrinos hic interim degere.  

255

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 04:20:01 UTC)
BDD-A174 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

domicilio suo15. La mors di ciascuno di noi viene così rappresentata come un 
transitus, un passaggio verso l’eternità: Quod interim morimur, ad inmortalitatem 
morte transgredimur nec potest vita aeterna succedere, nisi hinc contigerit exire. 
Non est exitus iste sed transitus et temporali itinere decurso ad aeterna 
transgressus16. 

Mi pare però che non sia stato sufficientemente insistito sulla complesstà di 
questo tema a cui l’autore cristiano si riferiva in alcuni passi del suo trattato. Una 
rilettura critica potrebbe stabilire se, ed in quale misura, sia possibile individuare 
una certa dipendenza dell’opusculo ciprianeo dall’Hortensius ciceroniano. Infatti, 
nella parte finale del suo dialogo, Cicerone insisteva anche lui sul fatto che la 
nostra mors potrebbe essere un transitus ad una esisteza migliore, nelle mitiche 
Isole dei Beati: Si nobis, cum ex hac vita migraverimus, in beatorum insulis 
immortale aevum, ut fabulae ferunt, degere liceret17, un’immagine che si ritrova 
anche un po’ più avanti: At illi quos Tullius quasi consulares philosophos appellat 
(...) cum extremum diem fungimur, non extingui animam, sed emigrare censent18. 
Dunque, le anime non muoiono, ma emigrant alla fine della loro vita. Questo 
viaggio sembra essere un ascensus verso il cielo ed un reditus nella nostra vera e 
propria domus: (...) aut si, ut antiquis philosophis iisque maximis longeque 
clarissimis placuit, aeternos animos ac divinos habemus, sic existimandum est quo 
magis hi fuerint semper in suo cursu (...) hoc eis faciliorem ascensum et reditum in 
caelum fore. (...)Quapropter (...) si [volumus] ex hac in aliam haud paulo 
meliorem domum sine mora demigrare, in his studiis nobis omnis opera et cura 
ponenda est19. 

Rileggendo questi passi ciceroniani mi è sembrato che nel scrivere il suo 
opusculo l’autore cristiano potesse aver in mente alcune immagini che si trovavano 
anche nell’Hortensius. Infatti, per entrambi gli autori la vita umana è una 
lontananza dalla nostra patria, in cui l’anima che c’è dentro di noi desidera 
ritornarsi al più presto. Così, le interrogazioni retoriche che si riscontrano 
nell’ultima parte dell’opusculo ciprianeo – Quis non ad meliora festinet?20 Quis 

                                                 
15 De mort. 26. 
16 De mort. 22. G. Stramondo, op. cit., p. 63-64, osserva le somiglianze che esistono tra questo 

passo ciprianeo e alcuni frammenti senecani. Infatti, nelle sue Epistulae ad Lucilium 65, 24 il filosofo 
antico si interogava: Mors quid est? Aut finis aut transitus. Nec desinere timeo – idem est enim quod 
non coepisse –, nec transire, quia nusquam tam anguste ero. Ma sembra un po’ strano che, in 
riferimento a questa immagine assai importante nello svolgimento dell’argomentazione consolatoria 
di Cipriano, la Stramondo si limita ad accettare la posizione del Koch, senza insistere nel suo 
tentativo di trovare alcuni altri possibili echi e riflessi classici in questo passo del tratatto ciprianeo. Il 
suo atteggiamento verso questo problema viene esposto in pochissime parole: „Infatti Cipriano nel 
punto più alto della struttura consolatrice del De mortalitate ripete le parole senecane non est exitus 
iste, sed transitus.” (ibidem, p. 64). 

17 Hort. fr. 110 (Grilli). 
18 Hort. fr. 114 (Grilli); cfr. Consolatio, fr. 22 (Vitelli): „illi sapientes ... docuerunt castos animos, 

puros integros incorruptos ... ad deos id est ad naturam similem sui p e r v o l a r e ”. 
19 Hort. fr. 115 (Grilli). 
20 De mort. 22. 

256

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 04:20:01 UTC)
BDD-A174 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

non peregre constitutus properet in patriam regredi?21 – possono avere una 
qualche corrispondenza con le parole sopra citate del dialogo di Cicerone. Nello 
scritto di Cipriano l’anima del vero cristiano ad meliora festinat, col desiderio di 
trovare il domicilium suum; in una maniera non molto diversa, nell’Hortensius 
l’anima di un vero filosofo, dopo aver visuto semper in suo cursu, id est in ratione 
et investigandi cupiditate, desidera sine mora demigrare in aliam haud paulo 
meliorem domum.  

Come ce lo dice Cipriano, si deve considerare che il cristiano ha rinunciato al 
mondo e frattanto vi trascorre (degere) la sua vita tamquam hospes et peregrinus 
(cap. 26). Nello scritto di Cicerone era esposto il desiderio di passare un tempo 
senza più morte (si nobis liceret ... immortale aevum degere) nelle Isole dei Beati, 
una volta usciti da questa vita (cum ex hac vita migraverimus). Anche se il motivo 
dell’uomo come hospes et peregrinus in questo mondo, a cui si riferiva Cipriano, 
non si ritrovi tel quel nei frammenti sopravvissuti dell’Hortensius, tuttavia il 
quadro che Cicerone vi descrive sembra essere sotto molti aspetti uno simile. 

Per concludere queste mie brevi osservazioni, direi che sebbene non sia 
possibile affermare con certezza che nel suo trattato Cipriano abbia ripreso alcune 
immagini dell’Hortensius di Cicerone, tuttavia ritengo come un fatto evidente le 
somiglianze che esistono a livello tematico ed espressiovo tra questi due scritti. Da 
una tale prospettiva, il mio studio, che deve intendersi come provvisorio, potrebbe 
essere un punto di partenza per future e più aprofondite indagini.  

 
Bibliografia 
Fonti 
Cicéron, Cato l’Ancien (De la viellesse), texte établi et traduit par Pierre Wuilleumier, 

Paris, Les Belles Lettres, 1989 
Marco Tullio Cicerone, Ortensio. Testo critico, introduzione, versione e commento a cura 

di Alberto Grilli, Pàtron Editore, Bologna, 2010 
Cicéron, Tusculanes, tome I-II, texte établi par Georges Fohlen et traduit par Jules 

Humbert, Paris, Les Belles Lettres, 1968-1970 
M. Tulli Ciceronis Consolationis fragmenta, Claudius Vitelli recognovit, Arnoldo 

Mondadori Editore, 1979 
Sénèque, Lettres à Lucilius, vol. II, Livres V-VII, trad. par Henri Noblot, Paris, Les Belles 

Lettres, 1993 
 
Saggi 
Doignon, Jean, Lactance intermédiaire entre Ambroise de Milan et la «Consolation» de 

Cicéron?, „Revue des Études Latines”, 51 (1971), p. 208-219 
Guttilla, Giuseppe, La fase iniziale della «Consolatio» latina cristiana. Dal «De 

mortalitate» di S. Cipriano alle epistole consolatorie a Pammachio di S. Paolino di 

                                                 
21 De mort. 26. 

257

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 04:20:01 UTC)
BDD-A174 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Nola e di S. Girolamo, „Annali del Liceo classico «G. Garibaldi» di Palermo”, 21-22 
(1984-1985), p. 108-215 

Holloway, Paul A., Consolation in Philippians. Philosophical Sources and Rhetorical 
Strategy, Cambridge University Press, 2004 

Kumaniecki, Kazimierz, À propos de la «Consolatio» perdue de Cicéron , „Annales de la 
Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix”, 46 (1969), p. 369-402 

Ruch, Michel, L’Hortensius de Cicéron. Histoire et reconstitution, Paris, Les Belles 
Lettres, 1958 

Scourfield, J. H. D., The «De mortalitate» of Cyprian: Consolation and Context , „Vigiliae 
christianae”, vol. 50 (1996), p. 12-41 

Setaioli, Aldo, Seneca e l’oltretomba, Paideia, LII (1997), p. 321-367 
Idem, La vicenda dell’anima nella Consolatio di Cicerone , Paideia LIV (1999), pp. 145-

174 
Idem, Il destino dell’anima nella letteratura consolatoria pagana , pubblicato nel volume 

Consolatio. Nueve estudios, Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona, 2001, p. 31-
67 

Stramondo, Giuseppina, Studi sul «De mortalitate» di Cipriano. Studi, testo e traduzione, 
index verborum omnium, Centro di Studi sull’Antico Cristianesimo, Università di 
Catania, 1964 

 

258

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 04:20:01 UTC)
BDD-A174 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

