
 

Ars poetica : texte et métatexte dans la littérature 
vétérotestamentaire des Psaumes1 

Dana-Luminiţa TELEOACĂ 

Las significaciones de la creación de los Salmos, literatura subordinada al estilo de las 
bellas letras – un estilo sui-generis, delimitado al interior de la variante eclesiástica del 
rumano – deben ser descodificadas, más allá de la interpretación literal, por la 
consideración del área de la reflexividad individual y, por consiguiente, la  de la densidad 
sugestiva.  
Construyéndose un código metalingüístico propio, los Salmos asumen una ars poetica 
original y compleja – en concordancia con la cual la poesía se convierte en un acto de 
inspiración (y su creador en un ser elegido por Dios), pero no pasa por alto la función de 
la razón y la del trabajo en el arte.   
La consciencia artística, plenamente poseída, se expresa en la convicción de la necesidad 
de transfigurar el material bruto de la lengua comuna, con el propósito de ennoblecerlo. El 
poeta, homo aestheticus, es el que „traduce” de una „lengua” a otra, pero igualmente 
representa la instancia que, tomando como compañero fiel la parábola, se define, al mismo 
tiempo, como un homo cogitans. 

 
Mots-clés: Psaumes, littérature religieuse, unité stylistique du texte 

 
1. Préliminaires 
Le Livre des Psaumes, un livre contenant essentiellement des prières, représente 

l’écrit central de la troisième partie de la Bible judaïque, ce texte se particularisant 
à la fois par le fait qu’il est le plus fréquemment cité dans le Nouveau Testament2. 
Dans les manuscrits de Qumram – comme on l’a souvent remarqué3 – les textes les 
plus nombreux sont des fragments des Psaumes.  

Le nom judaïque est Tehilim « les louanges », mais le terme est entré en 
roumain par le slave ecclésiastique (voir sl. psalŭmŭ, psalomŭ)4, à l’origine, du 
grec ψαλµος, « cantiques accompagnés d’un instrument musical ». La 
dénomination provient de l’instrument musical psaltérion, une sorte de harpe 
contemporaine, qui servait à l’accompagnement de la récitation et de la 
vocalisation musicale des hymnes religieux. Les dix cordes du psaltérion 

                                                 
1 Dans l’étude présente, nous avons pris en considération une version orthodoxe actuelle (BO 

1988).  
2 Cf. Aldea 2006 :168. 
3 Cf   
4 Voir, par exemple, CDER 6949.  

241

ibidem.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

symbolisent les dix commandements du Décalogue, mais aussi les cinq sens 
physiques corrélatifs à ceux spirituels5.  

Il en découle qu’on peut définir les psaumes comme des chants de louange 
dédiés à Dieu par les fidèles de l’époque vétérotestamentaire. Parmi les auteurs de 
ces chants religieux se distingue la figure du roi David, qui est le créateur de la 
plupart de ces textes6. Voilà pourquoi la harpe, la flûte, le tambourin et d’autres 
cordes sont fréquemment mentionnés dans la création des Psaumes comme des 
instruments d’accompagnement des louanges adressées à Dieu. À leur origine, la 
majorité des Psaumes utilisés dans le service divin étaient chantés (selon la 
manière antiphonique et responsoriale), à la différence de la manière 
contemporaine, quand ces créations sont en grande partie lues7.  

 
2. Les Psaumes, un genre de la littérature religieuse circonscrit au style des 

belles lettres8 
Dans le processus concret de l’acte linguistique, la fonction générale de la 

langue (à savoir, celle de communication et de connaissance) représente une 
résultante de l’action des fonctions particulières et de leur interaction, en diverses 
circonstances communicationnelles9. En réalité, la diversité des messages ne 
consiste – ainsi que le souligne à juste titre Jakobson 1963( :214) – dans la 
suprématie de telle ou telle fonction, mais dans la différence de l’hiérarchisation 
entre celles-ci. Autrement dit, l’individualité d’un certain message/texte se définit 
par la spécification de la place que les fonctions secondaires du langage occupent 
vis-à-vis de la fonction principale (qui est prédominante).  

Dans le texte des belles let tres (particulièrement dans le genre poétique), 
qui est régi par les fonctions poétique10 et expressive11, on admet la coexistence et, 
implicitement, l’action simultanée d’autres fonctions modélatrices, par exemple, la 
fonction métalinguistique (reconnaissable surtout dans les créations définies 
comme une ars poetica)12, mais également les fonctions conative13 et phatique14 (et 

                                                
 

5 Ap.  650.  
6 C’est à peine à l’époque de David que le culte a acquis une nouvelle dimension, à  savoir la 

connotation doxologique : ce roi, qui savait jouer de la harpe (voir Sam. 1 :16, 18-23 ; 18; Amos 6 :5) 
et qui possédait la grâce de la création poétique, a introduit l’interprétation musicale des Psaumes 
dans la « Tente Sacrée » des vieux Juifs (voir I Cronici 16, 1.4.6.7, ap. Gombos, Psalmii).  

7 Parmi la plupart des créations psalmiques qui jadis étaient chantées en intégralité, ne se sont 
conservés jusqu’à nos jours que des fragments isolés, qui se chantent comme des versets à l’intérieur 
des chansons plus récentes.  

8 Le Livre des Psaumes se voit attribuer des qualités littéraires artistiques, tout comme le texte des 
Évangiles (voir, par exemple, Chivu 2000 :33).  

9 Irimia 1999 :31. 
10 Fonction jakobsonienne qui accorde une importance souveraine au message en soi, dont la 

structure verbale reçoit un degré d’autonomie maximale.  
11 Appelée aussi fonction émotive, à savoir la fonction qui instaure la perspective de 

l’individualité intellectuelle, affective, etc. de l’émetteur.  
12 Généralement parlant, dans la construction du message, le sujet émetteur explique des termes 

linguistiques qui se constituent comme des instruments de dénomination de la réalité. 

242

ibidem,

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

on considère tant les textes adressés à un interlocuteur proprement dit15 que le 
dialogue avec un lecteur virtuel qui doit être persuadé à commencer et à 
continuer… la lecture du texte)16. Il faut aussi tenir compte de l’action modélisante 
de la fonction référentielle17 et même de la fonction persuasive18.  

La fonction conative acquiert des valences spécifiques dans le cas d’un texte 
régi par le principe esthétique. Afin de construire l’univers artistique de son oeuvre, 
le créateur dirige son énergie vers la réalisation des deux opérations que tout acte 
sémiotique suppose, à savoir la sélection et l’association des signes linguistiques, 
procédés par lesquels il prend en considération le récepteur également, dans la 
qualité que ce dernier possède d’être le destinataire proprement dit du texte19. 
L’originalité de l’actualisation de cette fonction est d’autant plus marquée qu’il 
s’agit d’un texte des belles lettres sui-generis, comme l’on peut considérer le texte 
religieux psalmique, qui offre le cadre de communication entre deux espaces 
ontologiquement distincts, humain, d’une part, divin, d’autre part.  

L’identification d’une fonction référentielle au niveau artistique et, 
particulièrement, dans le texte psalmique, représente quelque chose de très naturel, 
tout en partant de la prémisse que l’acte de communication se définit comme un 
évènement créé par les participants (ou sujets parlants, écrivains, récepteurs, 
lecteurs), situés dans le temps et dans l’espace20. Les Psaumes débutent du point de 
vue chronologique par la vie de Moïse (au XIII-ème siècle a.J.Chr.) et ils 
présentent une période de huit siècles, jusqu’à la libération des Juifs de leur 
captivité babylonienne (à l’époque d’Ezra et de Neemia, aux VI–V-ème siècles 
a.J.Chr.)21. C’est une étape marquée par d’innombrables confrontations armées du 
peuple israélite contre les populations environnantes, réalités illustrées par le texte 
vétérotestamentaire des Psaumes22. Mais ce n’est que l’un des aspects qui s’en 
dégagent. En outre, les créations psalmiques sont un témoignage précieux de 
l’époque florissante où le culte d’Israël se réorganisait (y compris la construction 
du Temple de Jérusalem), une période remarquable du point de vue artistique, 
comme le prouvent les créations que nous y traitons. 

                                                                                                                            
Particulièrement, quant au message esthétique, le créateur précise et définit les coordonnées de sa 
propre oeuvre également à travers le mot, mais dans des termes spécifiques.  

13 Dans la construction de son message, le sujet prend en considération une certaine réaction qu’il 
veut déterminer chez son interlocuteur.   

14 Fonction concernant le contact entre les protagonistes de l’acte linguistique. 
15 Voir, par exemple, dans les Psaumes, le dialogue « psalmiste – Yahvé ». 
16Les fonctions conative et phatique sont réunies chez Bell 2000 :136-137 sous le titre générique 

de (macro)fonction interpersonnelle. 
17 Dénotative ou cognitive, c’est-à-dire la fonction qui définit le contexte extralinguistique. Cette 

fonction est dénommée aussi macrofonction idéationnellle (voir Bell 2000 :136-137).  
18 Fonction que certains auteurs traitent séparément (voir, par exemple, Popescu 1991 :40). 
19 Irimia 1999 :176. 
20 Bell 2000 :97. 
21 Cf. ro.wikipedia.org/wiki/Neemia_(carte).  
22 Voir Teleoacă 2011.  

243

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Il n’est pas surprenant d’identifier, également, une fonction persuasive23 dans le 
texte psalmique considéré comme un texte littéraire. La composante persuasive est 
consubstantielle à tout type de discours, quelle que soit la nature de celui-ci. Par 
conséquent, dans le discours esthétique, l’art et la persuasion, la mimésis et 
l’éloquence sont des éléments qui établissent des relations de complémentarité: afin 
de réaliser la catharsis, la fiction doit convaincre en premier lieu24. Dans 
l’économie du poème psalmique, nous avons identifié deux plans qui 
correspondent à des stratégies spécifiques auxquelles le sujet émetteur (le 
psalmiste) recourt, dans le but d’établir son dialogue avec Le Très Haut : le plan 
ontologique (qui vise généralement la relation de l’homme à Dieu) et le plan 
artistique, qui suppose la connexion entre L’Éternel et l’homme, dans la 
perspective d’un homo aestheticus. Une manière… « esthétique » de persuader le 
divin (le récepteur, le destinataire) trouve son expression dans la chanson 
glorifiante (l’hymne de louange), qui est la prière. Dans ce contexte, le psalmiste 
David mise sur les effets de l’acte esthétique performé et partagé également par la 
divinité dans son hypostase de Récepteur Absolu : „Dumnezeului nostru plăcută 
(n.s.) Îi este cântarea”, 146:1)25. 

Le trait particularisant d’un texte d’art littéraire (spécialement, texte poétique) 
réside – comme nous l’avons déjà remarqué – dans la valeur absolue attribuée au 
rapport « texte ↔ message », ce qui équivaut à suspendre les incompatibilités 
sémantiques décrites par la fonction référentielle-représentative de la langue; cette 
réalité s’institue grâce à la transgression des limites du monde phénoménal26. C’est 
la perspective qu’il faut aussi considérer dans le processus de réception-décryptage 
du texte psalmique, plus exactement, l’approche du point de vue de la réflexivité 
individuelle27, aspect qui implique la suppression de la lecture linguistique du texte 
en faveur de l’instauration de l’acte esthétique, en dernière instance en faveur du 
principe métaphorique et de la densité suggestive28.  

Par la suite nous ne déchifrerons qu’une partie infime du vaste imaginaire 
suggestif qui caractérise la création psalmique ; dans nos prochaines études, nous 
traiterons d’une manière détaillée le processus concret par lequel s’articule « le 
figuratif » dans ce texte biblique vétérotestamentaire29.  

 
 
 

                                                 
23 Cf. (Les actes de parole indirects).  
24 Cf. Popescu 1991 :41. 
25 Pour une présentation plus détaillée, voir Teleoacă 2011.  
26 Chez Irimia 1999 :44: „dezmărginire a lumii fenomenale”.  
27 Cf. Irimia 1999 :178.  
28 Cf. ibidem, 182.  
29 Nous disposon déjà d’une solide base de données, qui sera valorifiée dans le but d’investiguer 

les tropes (par exemple, la comparaison et la métaphore), mais aussi, toute une série de figures 
sintactiques fondamentales dans la création psalmique (par exemple, le parallélisme syntactique, la 
répétition, le refrain etc.).  

244

ibidem

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

3. Le crédo davidique (dans le contexte d’autres ars poetica de l’Antiquité) 
La création psalmique se définit comme une chanson assumée, consciente, un 

art presque programmatique, dans le cadre duquel le sujet lyrique exprime avec 
désinvolture et avec conviction son idéal esthétique : „Că eu voi lăuda cu 
instrumente de cântare adevărul Tău, Dumnezeule, cânta-voi Ţie din alăută, Sfântul 
lui Israel” (70:25). Le poète fait éprouver les mêmes sentiments à ses semblables, 
témoins actifs de l’acte artistique, converti en hymne adressé à l’Éternel : „Lăudaţi 
pe Domnul în alăută, în psaltire cu zece strune, cîntaţi-I Lui” (32:2).  

 
3.1. Le syncrétisme 
Comme le reconnaissent les spécialistes, la communication conceptuelle est 

accompagnée, régulièrement, de gestes, d’expressions mimiques, d’inflexions de la 
voix, qui la soutiennent tout en exprimant, d’une manière naturelle, nos émotions, 
nos désirs, nos intentions30. C’est surtout au cours des étapes primaires du 
développement culturel que s’est manifesté le syncrétisme des arts. Il faut souligner 
aussi le fait que le caractère syncrétique est un trait spécifique à la création 
folklorique. Les Psaumes, des oeuvres réunies dans des recueils, très probablement 
à l’époque des rois David et Solomon31, étaient à leur origine fondamentalement 
chantés. Dans ce sens, est significatif le dernier psaume (150), qui est une création 
où est « dévoilé » tout l’arsenal créateur, plus exactement, l’instrumentaire musical 
dans sa totalité : „Lăudaţi-L pe El în glas de trâmbiţă (n.s); lăudaţi-L pe El în 
psaltire şi alăută (n.s.)./Lăudaţi-l pe El în timpane şi în horă (n.s); lăudaţi-l pe El în 
strune şi organe (n.s.)./Lăudaţi-L pe El în chimvale bine răsunătoare 
(n.s.);/lăudaţi-L pe El în chimvale de strigare (n.s.)” (150:3-5). 

Mais beaucoup de créations psalmiques font l’éloge de l’association généreuse 
des deux arts et de leur accomplissement syncrétique dans l’une seule – la création 
artistique authentique : „Cuvânt (n.s.) bun a rostit (n.s.) inima mea; grăi-voi 
cântarea (n.s.) mea Împăratului” (44:1) ş.a. 

Au service du message poétique sont mis également d’autres « systèmes 
sémiotiques »32 ou des « auxiliaires non-verbaux »33, à savoir la mimique et la 
gestique des personnages : 

 „Ascultă glasul rugăciunii mele când mă rog către Tine, când ridic mâinile 
mele (n.s.) către Locaşul Tău cel sfânt” (27:2); „În ziua necazului meu pe 
Dumnezeu am căutat; chiar şi noaptea mâinile mele stau întinse înaintea Lui (n.s.)” 
(75:2); „Ochii mei au luat-o înainte, treji (n.s.)” (76:4); „Ridicat-am ochii mei la 
munţi (n.s.), de unde va veni ajutorul meu” (120:1); „Intra-vom în lăcaşurile Lui, 
                                                 

30 Voir, par exemple, Guiraud 1964 :33. 
31 Il s’agit de l’époque de la réorganisation du culte en Israël (au X-ème siècle [a. J.Chr.] environ), 

époque d’une nouvelle distribution des prêtres et des lévites au service divin, mais aussi l’époque de 
la construction du Temple (ap. www.crestinortodox.ro/.../cartea-psalmilor-spiritualitatea-ortodoxa-
121200.html).  

32 Des instruments qui expriment une certaine signification (Irimia 1999 :213).  
33 Dans la terminologie de Slama-Cazacu 1968 :94, les éléments qui soutiennent le caractère 

syncrétique du langage : les gestes, la mimique, les réactions vocales non-articulées etc. 

245

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

închina-ne-vom (n.s.) la locul unde au stat picioarele Lui” (131:7); „Să se 
îndrepteze rugăciunea mea ca tămâia înaintea Ta; ridicarea mîinilor mele (n.s.), 
jertfă de seară” (140:2); „Căci către Tine, Doamne, Doamne, ochii mei (n.s.)34, spre 
Tine am nădăjduit,...” (140:8); „Ochii tuturor spre Tine nădăjduiesc (n.s.) şi Tu le 
dai lor hrană la bună vreme” (144:15) etc.  

Le soupir et/ou la plainte viennent s’y ajouter, comme des expressions de 
l’archaïcité du code de la prière35, cette dernière conçue y compris dans sa qualité 
d’acte esthétique. De ce point de vue, tout soupir peut être considéré comme une 
prière36.  

Dans le même sens, viennent illustrer cette idée les exemples suivants :  
„Veniţi să ne închinăm şi să cădem înaintea Lui şi să plângem înaintea 

Domnului (n.s.),...” (94:6);  „La râul Babilonului, acolo am şezut şi am plâns (n.s.), 
când ne-am adus aminte de Sion./În sălcii, în mijlocul lor, am atârnat harpele 
noastre...” (136:1-2) etc. 

 
3.2. Quelques emblèmes de métalittérature 
Dans la création psalmique la condition humaine est vue et représentée 

poétiquement par le truchement du mot (concept fondamental ici et, généralement 
parlant, dans le texte biblique vétéro- et néotestamentaire), assertion qui ne se 
réduit pas à un simple truisme, mais qui correspond à l’idée de la promotion 
consciente d’un idéal esthétique. Le livre des vivants („cartea celor vii”) devient 
une métaphore de la vie par/en Dieu („a vieţii întru Dumnezeu”), une conduite qui 
permet l’accès à la rédemption,..., le sous-texte, à savoir le livre des morts, étant 
« réservé » à un autre genre d’ « écriture » : „Şterşi să fie [prigonitorii psalmistului, 
n.n.] din cartea celor vii şi cu cei drepţi să nu se scrie” (68:32). Il en résulte que le 
texte psalmique se construit, évidemment, sur les coordonnées d’un métatexte, qui 
fait circuler de nombreux termes (mentionnés souvent d’une manière explicite) 
circonscrits au champ sémantico-onomasiologique de la « création/critique 
littéraire-artistique » : 1. des noms : livre – carte (cf. „în capul cărţii”; „Dumnezeu 
va povesti în cartea...”; „cartea celor vii”; „în cartea Ta toate se vor scrie”); mot - 
cuvânt (cf. „Dumnezeu va da cuvântul”); prière – rugăciune (cf. „Rugăciunea 
Dumnezeului vieţii mele”); chanson/chant – cântare (cf. „grăi-voi cântarea mea 
Împăratului”); écrivain – scriitor (cf. „Limba mea este trestie de scriitor ce scrie 
iscusit”); 2. des verbes : raconter – a povesti (cf. „Dumnezeu va povesti în 
cartea…”; „... voi fi viu şi voi povesti lucrurile Domnului); écrire – a scrie (cf. „... 
în capul cărţii este scris”; „cu cei drepţi să nu se scrie”; „Limba mea este trestie de 
scriitor ce scrie iscusit”; „... în cartea Ta toate se vor scrie”) etc. 

 
 

                                                 
34 Dans un énoncé ellyptique le dramatisme de l’invocation divine est remarquable. 
35 Voir Zaleski 2006: 40, qui traite la question des éléments qui ont migré (très probablement) du 

lexique des formules magiques vers le champ lexical religieux.   
36 Cf. Papacioc 1998: 13. 

246

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

3.3. La création comme un acte inspiré 
Le psalmiste écrit son livre, lui-même, comme auteur des psaumes, assumant 

l’hypostase d’un personnage qui entretient un dialogue avec le Seigneur. Le verset 
suivant met en évidence la double nature de David, défini tant comme instance 
intratextuelle que comme instance extratextuelle: „În capul cărţii este scris despre 
mine (n.s.). Ca să fac voia Ta, Dumnezeul meu, am voit şi legea Ta înlăuntru inimii 
mele (n.s.)” (39:11). La structure impersonnelle il est écrit (este scris) précise les 
coordonnées de l’acte artistique, dans le contexte de la littérature psalmique. La 
construction citée est explicitée, par exemple, dans le psaume 86, où Dieu est vu 
comme Le Grand Narrateur, Le Grand Créateur, celui qui écrit le livre des 
peuples et de leurs dirigeants : „Dumnezeu va povesti în cartea popoarelor şi a 
căpeteniilor acestora, ce s-au născut în el [în Sion, n.n.]37” (86:5); „Cele nelucrate 
ale mele le-au cunoscut ochii Tăi şi în cartea Ta (n.s.) toate se vor scrie (n.s.); zi de 
zi se vor săvârşi şi nici una din ele nu va fi nescrisă (n.s.)” (138:16) etc. Mais 
Yahvé réalise son acte créateur par l’entremise du poète inspiré38 (cf. „Atunci ai 
grăit în vedenii [= des visions, des révélations, produites dans l’état d’inspiration, 
n.n.] cuvioşilor Tăi şi ai zis: ‘Dat-am ajutor celui puternic, înalţat-am pe cel ales 
din poporul meu’ ”, 88:19), qui, grâce à sa vocation, il réussit à se rapprocher de 
Dieu et, implicitement, à dépasser sa condition de simple mortel.  

Il faut préciser le fait que les éléments de base de la téologie des psaumes sont 
d’origine biblique, leur source étant dans la révélation mosaïque39. Les psalmistes 
n’ont rien fait d’autre que de s’inspirer de ce que Moïse a écrit dans ses livres 
consacrés à l’Éternel à la suite de ses visions :  „Acesta este Dumnezeul nostru – 
témoignera le psalmiste (dans le psaume 104 :7, 9, 25) – care a încheiat legământul 
Său cu Avraam şi jurământul Său cu Isaac... Care l-a trimis pe Moise robul Său şi 
pe Aaron alesul Său”.  

Le poète inspiré, qui « découvre » dans le coeur le siège de ses sentiments (cf. 
„Gata este inima mea, Dumnezeule, gata este inima mea (n.s.)! Cânta-voi şi voi 
lăuda slava Ta”, 56:10), est un être élu, oint par Dieu et marqué de cette manière, 
distingué au sein de ses semblables, mais, dans une proportion égale, il est sanctifié 
et béni, grâce à sa propre oeuvre (consacrée au Seigneur) : „Şi a ales (n.s.) pe 
David robul Său şi l-a luat pe el de la turmele oilor” (77:76); „Aflat-am (n.s.) pe 
David, robul Meu; cu untdelemnul cel sfânt (n.s.) al Meu l-am uns pe el” (88:20).  

                                                 
37 Moins fréquemment, le psalmiste conjugue le verbe respectif à la première personne : „Nu voi 

muri, ci voi fi viu şi voi povesti (n.s.) lucrurile Domnului” (117:17).  
38 Les Psaumes portent fondamentalement l’empreinte du divin, plus exactement du Saint Esprit, 

en réalité, le principal auteur de ces créations vétérotestamentaires, aspect reconnu par le Roi et par le 
Prophète David : „Duhul Domnului (n.s.) grăieşte prin mine şi cuvântul lui este pe limba mea” (II 
Sam. 23:2). Une image similaire apparaît dans le psaume non-canonique (151), où David est ravi de 
ses troupeaux par l’Ange de Dieu (cf. infra). Le concept (de ‘poète inspiré’), cultivé plus tard dans 
l’Antiquité gréco-latine (voir, par exemple, la poésie horacienne de jeunesse), fera carrière dans la 
littérature romantique.  

39 Cf. Gombos, Psalmii.  

247

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Le texte psalmique met en scène une rhétorique de l’humilité40 du sujet lyrique, 
qui ne veut pas assumer pour soi-meme les mérites correspondant aux.... „droits 
d’auteur ; le mot valorisé sur le plan esthétique, c’est un don divin : „Domnul va da 
cuvântul (n.s.) celor ce vestesc cu putere multă (n.s.)” (67:12). Le psalmiste se 
substitue au disciple qui s’est fermement approprié la leçon enseignée par la 
divinité; sa condition actuelle de créateur artistique est tributaire au Yahvé : 
„Dumnezeule, m-ai învăţat (n.s.) din tinereţile mele şi eu şi astăzi vestesc minunile 
Tale” (70:18).  

Dans toute une série de contextes, le passage de la première personne, celle du 
moi lyrique (cf. „Limba mea (n.s.) este trestie de scriitor ce scrie iscusit”, 44:2), à 
la deuxième personne (cf. „Împodobit eşti cu frumuseţea mai mult decât fiii 
oamenilor; revărsatu-s-a har pe buzele tale (n.s.). Pentru aceasta te-a binecuvântat 
pe tine (n.s.) Dumnezeu, în veac”, 44:3) relève de la même stratégie qui correspond 
à une attitude de détachement et de méditation sur la condition du créateur : l’art 
représente un prétexte de dialogue avec l’Éternel, une chance de recevoir une partie 
de l’esprit divin aux tréfonds de son être humain41. 

La condition de l’artiste et son devenir dans ce sens sont magistralement 
évoqués  dans le dernier psaume où la remémoration crée des perspectives de 
lyrisme remarquables :  

„Mic eram între fraţii mei şi tânăr în casa tatălui meu; păşteam oile (n.s.) tatălui 
meu./Mâinile mele au făcut harpa (n.s.) şi degetele mele au întocmit psaltirea 
(n.s.)./Şi cine va vesti Domnului meu? Însuşi Domnul, Însuşi va auzi./ El a trimis 
pe îngerul Lui şi m-a luat de la oile tatălui meu şi m-a uns cu untdelemnul ungerii 
Lui (n.s.)./Fraţii mei erau buni şi mari şi nu a binevoit întru dânşii Domnul 
(n.s.)./Ieşit-am în întâmpinarea celui de alt neam şi m-a blestemat cu idolii lui./Iar 
eu, smulgându-i sabia, i-am tăiat capul şi am ridicat ocara de pe fiii lui Israel” 
(150:1-7).  

 
3.4. L’art comme une expression de la raison et de la techné 
La création artistique, bien qu’elle trouve son origine dans l’inspiration et dans 

la grâce divine, elle n’exclut pas, dans la vision du psalmiste, le rôle du rationnel 
associé au métier : „Gura mea va grăi înţelepciune (n.s.) şi cugetul inimii (n.s.) 
mele pricepere (n.s.)” (48:3). L’acte de création doit être cultivé consciemment 
(voir le verbe a se deştepta „se réveiller”) : „Deşteaptă-te, mărirea mea! Deşteaptă-
te psaltire şi alăută! Deştepta-mă-voi dimineaţa” (56:11). Une oeuvre 
authentique est celle qui sert un idéal esthétique, mais qui a également une 
finalité pragmatique, utilitaire, de nature éthique :  „Lăudaţi pe Domnul că bine 
este a cânta (n.s.); Dumnezeului nostru plăcută Îi este cântarea (n.s.)” (146:1). Un 
pareil acte ne peut procurer que de la joie, état qui équivaut au sentiment 
d’accomplissement, de satisfaction intérieure, d’harmonie : „Bucura-se-vor (n.s.) 
buzele mele când voi cânta Ţie şi sufletul pe care l-ai mântuit” (70:26).  
                                                 

40 Aspect discuté en détail en Teleoacă 2011.  
41 Chez Vasiloni, Teol. şi comunic. : „o şansă la îndumnezeire”. 

248

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Beaucoup plus tard (au premier siècle a. J.Chr.), dans le monde gréco-latin, 
Horace allait imposer aux artistes plusieurs exigences : qu’ils subissent un contrôle 
rationnel de la fantaisie créatrice, qu’ils composent des structures cohérentes, qu’ils 
restent fidèles à une forme unique. Le poète théoricien plaidait en faveur de 
l’association de la finalité utilitaire et du plasir (Ars, 99-l00; 333-334; 343-346)42, 
de la conjugation du talent (ingenium) avec des études solides (studium) et avec un 
métier (ars) bien maîtrisé (Ars, 289-298; 39l-476, 407-411). 

Le critère esthétique (cf. infra, l’adv. frumos « beau » et le subst. frumuseţe 
« beauté » ) est promu dans le texte psalmique comme un principe souverain, dans 
une création où l’inédit (cf. infra, l’adj. nouă « nouvelle ») devient l’emblème de la 
valeur et, implicitement, la garantie de l’institution du dialogue avec le 
transcendent :  „Cîntaţi-I Lui cântare nouă (n.s.), cîntaţi-I frumos (n.s.) cu strigăt de 
bucurie” (32:3); „Împodobit eşti cu frumuseţea (n.s.) mai mult decât fiii oamenilor” 
(44:3); „Dumnezeule, cântare nouă (n.s.) Îţi voi cânta Ţie” (143:9). L’épythète qui 
exprime d’une manière très suggestive la conception de l’art comme un métier est : 
iscusit « (fait) avec maîtrise » (cf. „Cuvânt bun a rostit inima mea; grăi-voi 
cântarea mea Împăratului./Limba mea este trestie de scriitor ce scrie iscusit (n.s.)” 
(44:1). La maîtrise du chant représente aussi un moyen de purification, un aspect 
qui illustre l’idéal d’un art cathartique : „Cânta-voi şi voi merge, cu pricepere, în 
cale fără prihană (n.s.)” (100:1).  

« Le renouvellement » de la poésie trouve son origine dans l’exploatation 
des connotations – des virtualités latentes des mots – ou, dans la terminologie 
d’Horace (Ars, 47-48), la callida iunctura « l’association des mots faite avec art ». 
L’essentiel de l’originalité ne réside pas de façon primordiale dans l’invention 
(dans la fantaisie), mais il réside surtout dans le raffinement de l’expression (cf. le 
lat. limae labor, Ars, 289-291) (Horace, Ars, 372-373). Une conception exprimée 
dans l’Antiquité, mais qui a autant de connexions avec le monde moderne ! En 
d’autres mots, il s’agit de l’habileté de l’artiste de façonner l’expression à un tel 
degré que les mots qui semblent uniformes deviennent, par leurs associations, aptes 
à exprimer la réalité dans tout ce qu’elle a de nouveau à chaque instant, mais tout 
cela, en conservant le caractère innovateur de ces mots43. Conçu de cette manière, 
l’acte esthétique est susceptible de préfigurer une seconde rencontre aurorale avec 
le monde et avec le Créateur de celui-ci dans l’espace d’une langue originaire 
universelle, qui s’articule et qui existe au-delà de la Tour de Babel, grâce à 
l’illumination intérieure. C’est la langue adamique44, dont l’existence se déroule 
au-delà du processus d’usage survenu, que suppose l’éloignement temporel de nos 
origines.  

                                                 
42Cf. Horace, Ars poetica, traduction par Ionel Marinescu, ap. 

www.referatele.net/referate~horatiu+ars+poetica.html.  
43 Voir Slama-Cazacu 1968: 76.  
44 Cf. Eco 2002: 13, qui définit ce type de langue comme étant intraduisible dans les mots des 

langues connues, mais ayant la qualité d’un code intelligible pour ceux qui possèdent la capacité 
d’accéder à un état de grâce.   

249

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

La seconde partie de notre étude, qui sera consacrée aux figures de style, 
constituera le cadre adéquat pour l’analyse concrète et détaillée du processus de 
renouvellement linguistique dans la création psalmique.  

 
3.5. Le contenu sémantique des créations psalmiques. L’intertextualité.  
La matière qui sera transfigurée45 vise fondamentalement la dimension du sacré 

et la relation entre le sujet humain et cette réalité. Les sentiments du psalmiste ne 
sont pas cachés, mais ils sont défoulés devant le public par leur conversion en un 
acte de création : „Dreptatea Ta n-am ascuns-o în inima mea, adevărul Tău şi 
mântuirea Ta am spus (n.s.)” (39:13); „N-am ascuns mila Ta şi adevărul 
(n.s.)Tău în adunare mare” (39:14) etc. 

La louange doit être adressée à l’Éternel sans cesse : il s’agit d’une continuité 
qui s’origine dans la conscience de la nécessité de connaître la vérité telle qu’elle 
était à ses origines, non-altérée par la fuite du temps (cf. „Nu s-au ascuns de la fiii 
lor, din neam în neam (n.s.),/Vestind laudele Domnului şi puterile Lui şi minunile 
pe care le-a făcut”, 77:4-5), mais il s’agit également d’un devoir sacré projeté vers 
l’avenir : „Fiii ce se vor naşte şi se vor ridica, şi le vor vesti fiilor lor (n.s.),/Ca să-şi 
pună în Dumnezeu nădejdea lor…” (77:8-9). Ce sont des aspects qui acquièrent de 
la signification dans la perspective d’un univers structuré par le mot (comme on l’a 
déjà souligné à plusieurs reprises, un mot transfiguré sur le plan esthétique et 
converti en littérature) ; le mot est la garantie de la remémoration éternelle : „Să se 
scrie (n.s.) acestea pentru neamul ce va să vină şi poporul ce se zideşte va lăuda pe 
Domnul” (101:19).   

L’idée de maintenir vif le dialogue avec des réalités antérieures au présent du 
psalmiste (des évènements, des personnages, des répliques) est exprimée au niveau  
intralinguistique, par le procédé de l’intertextualité,  une forme par laquelle 
s’actualise la plurivocité et  à travers laquelle sont évoqués d’autres textes (tout 
en faisant usage de clichés, de citations ou de symboles46). Cette technique est 
presque omniprésente dans les Psaumes, une preuve en ce sens étant le sous-sol des 
pages, qui abondent en titres (bibliques47), auxquels on fait allusion par l’évocation, 
dans le texte psalmique. C’est un aspect très bien illustré dans les psaumes 
« épiques » (voir, par exemple, les créations qui remémorent l’épisode d’Égypte)48.  

 
4. Remarques finales 
La genèse des Psaumes doit étre mise en relation avec les cercles de méditation 

biblique vétérotestamentaire : c’est uniquement par rapport à la Bible que le Livre 
                                                 

45 Dans le texte psalmique apparaît le verbe a tălmăci, unité lexicale douée d’une sémantique 
complexe, qui suppose, au-delà de la transposition d’un code à l’autre (du langage commun au 
langage artistique), une deuxième opération, simultanée à  la première, à savoir celle de décryptage et 
d’interprétation du texte respectif.  

46 Voir, par exemple, Vasilescu 2005: 780.  
47 Il s’agit des « livres » antérieurs, mai aussi postérieurs aux Psaumes. 
48 Mais il y a aussi d’autres moments historiques concrets, évoqués dans le but d’en extraire des 

jugements d’ordre moral. 

250

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

des Psaumes peut se définir dans son contexte naturel, au-delà duquel il perd sa 
signification veritable et, par conséquent, il ne s’actualise pas dans toute sa 
valeur49. C’est un exemple qui soutient la validité des théories de linguistes comme 
Lyons50 ou Coşeriu51, qui, tout en distinguant entre le sens et la signification, 
insistaient sur l’idée de la nécessité de reconnaître une relation fondamentale entre 
la partie et le tout : „Un vers din Divina Commedia nu semnifică în mod adecvat 
(n.s.) decât în relaţie cu întregul poem dantesc”52 (Coşeriu, l’oeuvre citée). Par 
conséquent, si l’on isole toute une série d’exemples (extraits de la littérature) par 
rapport à leurs contextes, on n’obtiendra que des énoncés doués de sens, mais qui 
sont non-significatifs. Il en découle que la signification couvre une aire supérieure 
à celle qui est spécifique au sens, grâce au degré de synthèse et d’abstractisation 
qu’elle suppose. Découvrir l’ensemble dans l’unité et, également, décoder l’unité 
par rapport au tout, voilà deux opérations qui plaident en faveur du caractère 
organique d’un texte esthétique, en faveur de l’unité stylistique53 qui est propre à 
l’oeuvre d’un certain écrivain.  

Les valeurs signifiantes de la création psalmique doivent être déchifrées, en 
dehors de l’interprétation littérale, par l’exploitation de l’aire de la réflexivité 
individuelle et, implicitement, de celle de la densité suggestive.  

Tout en présentant un code métalinguistique qui leur est propre, les Psaumes 
assument une ars poetica originale et complexe, dans laquelle la poésie est conçue 
comme un acte inspiré et son créateur comme un être élu par Dieu ; l’aspect 
mentionné n’exclut pas non plus le rôle de la raison et du métier dans l’art, tous 
ceux-ci étant des instruments mis au service de la connaisance.  

La conscience artistique, pleinement possédée, s’exprime dans la conviction de 
la nécessité de transfigurer le matériel brut (de la langue commune) afin de 
l’ennoblir par sa subordination à l’idéal esthétique. Le poète, homo aestheticus, est 
celui qui « traduit » d’une « langue » à l’autre, mais aussi l’instance qui, tout en 
prenant comme alliée fidèle la parabole, se définit également comme homo 
cogitans.  

Beacoup plus tôt avant Horace, le psaume davidique allait faire l’éloge d’un art 
authentique, l’expression de l’association harmonieuse entre l’utilitaire et 
l’esthétique.  

Le texte psalmique se construit d’une manière organique, tout en s’intégrant le 
plus naturellement possible dans l’ensemble plus vaste qui est le Livre Biblique. Il 
est relévant, à la lumière de ces assertions, le procédé de l’intertextualité, « le 
liant » structurel et de contenu des poèmes bibliques et également un emblème de 
                                                 

49 Voir Gombos, Psalmii. 
50 Cf. Lyons 1995: 463. 
51 Voir Coşeriu 2004: 329. 
52 « Un vers de Divina Commedia a une signification adéquate seulement en relation avec le 

poème dantesque considéré dans son ensemble ».  
53 Notion qui doit être corroborée à celle d’adéquation (concept visant le niveau de profondeur 

d’un texte, son message réel). 
 

251

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

la modernité de cette création antique. La littérature « de second degré » est 
intégrée harmonieusement à la structure « primaire » et valorisée (inclusivement) 
sur le plan esthetique. 
 
Bibliographie 
Biblia sau Sfânta Scriptură (tipărită sub îndrumarea şi cu purtarea de grijă a Prea Fericitului 

Părinte Teoctist, Patriarhul B.O.R., cu aprobarea Sf. Sinod), Bucureşti, Editura 
Institutului Biblic şi de Misiune al B.O.R., 1988 [BO 1988]  

 
Aldea, Traian, Povestea Smochinului. Cauzele conflictului în societatea iudaică din secolul 

I d. Hr., Bucureşti, Editura Academiei Române, 2006 [Aldea 2006] 
Bell, Roger T., Teoria şi practica traducerii, Iaşi, Polirom, 2000 (traducere de Cătălina 

Gazi) [Bell 2000] 
Chivu, Gh. Limba română, de la primele texte până la sfârşitul secolului al XVIII-lea. 

Variantele stilistice, Bucureşti, Univers Enciclopedic, 2000 [Chivu 2000] 
Coşeriu, Eugeniu, Determinare şi cadru, în Eugeniu Coşeriu, „Teoria limbajului şi 

lingvistica generală. Cinci studii”, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 2004, p. 287-239 
[Coşeriu 2004] 

Eco, Umberto, În căutarea limbii perfecte, Iaşi, Editura Polirom, 2002 (traducere din 
limba italiană de Dragoş Cojocaru) [Eco 2002] 

Gombos, Stelian, Psalmii veterotestamentari (ap. www.crestinortodox.ro/.../cartea-
psalmilor-spiritualitatea-ortodoxa-121200.html) [Gombos, Psalmii] 

Guiraud, Pierre Pierre, La sémantique, Paris, Presses Universitaires de France, 1964 
[Guiraud 1964] 

Irimia, Dumitru, Introducere în stilistică, Iaşi, Polirom, 1999 [Irimia 1999] 
Jakobson, Roman, Linguistique et poétique, în vol. „Essais de linguistique générale”, Paris, 

Éditions de Minuit, 1963 (traduit de l’anglais et préfacé par Nicolas Ruwet) [Jakobson 
1963] 

Lyons, J., Introducere în lingvistica teoretică, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1995 
(traducere românească de Alexandra Cornilescu şi Ioana Ştefănescu) [Lyons 1995] 

Papacioc, Arsenie, interviu în „Ortodoxia în mărturisiri contemporane”, Bucureşti, Sophia 
[Papacioc 1998] 

Popescu, Iulian, Stil şi mentalităţi (eseu), Constanţa, Editura Pontica, 1991 [Popescu 1991] 
Slama-Cazacu, Tatiana, Introducere în psiholingvistică, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1968 

[Slama-Cazacu 1968] 
Teleoacă, Dana-Luminiţa, Literatura veterotestamentară a Psalmilor: niveluri de analiză 

semiotico-pragmatică (II). Strategii discursive (sub tipar) [Teleoacă 2011] 
Vasilescu, Andra, Tipuri de discurs, în Gramatica limbii române (II), Enunţul, Bucureşti, 

Editura Academiei Române, 2005, p. 779–816 [Vasilescu 2005] 
Vasiloni, Trandafir Florin, Teologie şi comunicare. O perspectivă teologică asupra 

comunicării (ap. www.culturasicomunicare.com/v2/trand.pdf) [Vasiloni, Teol. şi 
comunic.] 

Zaleski, Philip; Zaleski, Carol, Prayer: A History, Boston, Houghton Mifflin Harcourt, 
2006 [Zaleski 2006] 

252

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-17 05:33:52 UTC)
BDD-A173 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

