
DACOROMANIA, serie nouă, XVII, 2012, nr. 1, Cluj-Napoca, p. 7–25 

 
 

ALEXANDRU  NICULESCU 
 
 

„BARBARII”  ŞI  IMPERIUL  ROMEI  –  OCCIDENTUL 
ŞI  ORIENTUL  EUROPEI  ROMANICE 

 
 

1. Una dintre sarcinile lingvisticii romanice este şi clarificarea epocii de tran-
ziţie de la latinitate la romanitate. Se ştie că această perioadă a durat – desfăşurân-
du-se lent şi, am spune, fără a se conştientiza trecerea de la o structură la cealaltă 
(vorbitorii având conştiinţa continuităţii aceluiaşi idiom) – până prin secolele VIII–IX. 
Dar când a început, data a quo, nu se poate stabili cu certitudine, cel puţin cu 
actualele noastre cunoştinţe lingvistice. Se poate presupune că este vorba de sec. V 
(sau chiar mai înainte) dacă ne gândim la textele latine „vulgare” (îndeosebi 
Peregrinatio Aetheriae), adică odată cu declinul Imperiului Romei, al instituţiilor 
lui politice şi, bineînţeles, al culturii de limbă latină. Anul 476, căderea capitalei 
imperiale occidentale sub sceptrul lui Odoacru, „regele” Skir al herulilor (de fapt, 
sub ordinele împăratului Zenon, 474–491, al Imperiului „de Orient”), şi tot ceea ce 
a urmat după aceea pot constitui o dată de referinţă. În sec. V, latina „vulgară” nu 
mai poate fi „corectată” sau stăvilită (cei care mai scriu în latina corectă sunt 
puţini), iar vorbitorii folosesc o limbă „coruptă”, incultă, o latină circa romançium, 
cum a denumit-o D’Arco Silvio Avalle, adăugând însă şi epitetele rustica romana 
(vezi Testi). 

2. În aceste timpuri decadente au loc şi invaziile populaţiilor migratoare din 
Nord-Estul şi Estul Europei asupra teritoriilor imperiale ale Romei. „Barbarii”! 
Conceptul – şi termenul – la origine grecesc, îi denumea în Elada pe cei ce nu erau 
autohtoni, adică nu se identificau cu locuitorii stabili din vechime pe pământul lor. 
Gr. varvarós, trecut în lat. barbarus, se definea în raport cu un establishment ce se 
considera a fi reprezentantul lumii civilizate.  

„Barbarul” era „străinul necivilizat”, „neomenos”, chiar „crud”, „urât” (fizic), 
cel care „nici măcar nu vorbea greceşte”(!). De altfel, prin var-var, onomatopeic, se 
insinua faptul că „barbarul” vorbea o limbă neînţeleasă1. 

Homer, în Iliada, foloseşte termenii varvarós şi varvarophones ca să-i 
caracterizeze pe locuitorii din Caria (lat. Cariens) aliaţi cu cei din Troia (vorbeau 

                                                      
1 În latină, barbarus a generat termenul berber (ber-ber), la origine, cu aceeaşi semnificaţie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

8 

„stricat” greceşte!)2. Termenul varvarós, lat. barbarus se opunea gr. elenós, lat. 
civis romanus. „Barbarii” nu aveau „drept de cetate”: cei nou-veniţi erau marginalizaţi 
şi desconsideraţi. 

„Barbarii” – în primul rând cei germanici – se năpustesc asupra teritoriilor 
imperiale ale Romei începând de prin sec. IV–V, atât în Occident (alamanii, 
francii, vandalii) cât şi, un secol mai devreme, în Orient (goţii). După o fericită 
expresie a istoricului polonez Karol Modželewski (2006), ia naştere L’Europe des 
Barbares.  

3. Problemele privind invaziile popoarelor migratoare nu au fost, credem, 
suficient de bine înţelese în cultura noastră istorică şi lingvistică, aşa cum merita 
importanţa lor. Este drept, aspectele cele mai semnificative rămân mereu incomplet 
cunoscute întrucât perioada Evului Mediu timpuriu (sec. IV–VIII) se găseşte 
adeseori off limits, dincolo de vizibilitatea surselor documentare. În ceea ce priveşte 
istoria limbii române, nu-l putem aminti decât pe Al. Rosetti (şi, întru câtva, pe G. 
Ivănescu), care a(u) luat în considerare ansamblul componentelor etnolingvistice 
ale populaţiilor migratoare asupra a ceea ce era – in statu nascendi – romanitatea 
românească. (Au lipsit, în cultura noastră, perspectivele istorico-lingvistice ale lui 
R. Menéndez Pidal, pentru spaniolă, şi analiza aprofundată a lui G. Devoto, pentru 
„la lingua di Roma”.) 

De fapt, nici în părţile occidentale ale Europei postlatine, de după sec. V, 
importanţa contribuţiei „barbarilor” (în speţă, germanici) nu a fost examinată în 
perspectivă social-politică şi culturală (rezultatele cercetărilor lingvistice erau 
considerate suficiente, iar „barbarii” se integraseră – dispărând – în comunităţile 
autohtone postlatine). A trebuit să intre – de curând – în circuitul occidental mai 
sus menţionata lucrare a lui K. Modželewski ca să se îndrepte atenţia istoricilor şi 
romaniştilor către Europa (occidentală) – ceea ce denumim Románia. Occidentul 
romanic nu este creaţia exclusivă a postlatinităţii subiacente (care continuă – 
demografic – să supravieţuiască, larvar sau lacunar). Contribuţia invaziilor „barba-
re” ale triburilor germanice a avut de asemeni un rol ce nu poate fi ignorat, nici 
diminuat.  

Trebuie să luăm în seamă faptul că, pe ruinele Imperiului Roman, au apărut, 
treptat, primele entităţi statale „europene” germanice, rezultate ale invaziilor goţi-
lor, vandalilor, francilor, vizigoţilor, burgunzilor, ostrogoţilor (create în sec. V–VI). 
Este drept, un rol important a avut prestigiul Romei, devenite centrul creştinismului 
care se extindea în jurul Mediteranei înspre Europa (pe axa sudică est–vest,  
sud–nord), care a condus la creştinarea „invadatorilor”. Actul de supunere 
                                                      

2 Până şi Sf. Apostol Paul (Pavel), în prima Epistolă către Corinteni (14 : 10–11) scrie : „În 
lume sunt nu ştiu câte feluri de limbi, dar niciuna din ele nu-i fără semn [= „sens”, „sunet”]. Deci, 
dacă nu voi şti înţelesul semnului, eu voi fi barbar [barbar are aici sensul „vorbitor al unei limbi de 
neînţeles”] pentru cel ce vorbeşte, iar cel ce vorbeşte va fi barbar pentru mine” (Biblia sau Sfânta 
Scriptură (versiunea Anania), Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 
Ortodoxe Române, 2001, p. 1651). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



„BARBARII”  ŞI  IMPERIUL  ROMEI 
 

9 

spirituală faţă de religia Romei a constituit o primă LEGITIMIZARE a acestei noi 
configuraţii politice a Europei postlatine. Subliniem: germanice, în Occident ! 

4. Iată de ce – după importanta lucrare a lui Karol Modželewski – avem şi noi 
datoria de a examina situaţia creată de invaziile „barbare” în părţile orientale ale 
Imperiului Roman – adică situaţia romanităţii orientale (carpato-danubiano-
balcanice). „Barbarii lor”, adică cei care au ajuns dincolo de Pannonia, Norricum şi 
Illyricum, în Europa occidentală, au trecut, în parte (sarmaţii, goţii, îndeosebi, iar 
ulterior, şi gepizii), prin teritoriile noastre, din Sud-Estul european. Ceea ce ne 
obligă a ne ocupa de „barbarii” Orientului. Aceştia din urmă au însă o caracteristică 
principală:ei nu se abat asupra unei puteri imperiale în disoluţie politică, precum 
aceea a Romei, ci se înfruntă cu un imperiu încă puternic. Imperiul Roman de 
Răsărit (roman, nu latin !) stăpânea încă – aşa cum putea – regiunile balcanice sud-
dunărene (cele nord-dunărene fuseseră abandonate – parţial – de Roma în sec. III), 
adică Moesiile, Macedonia, Thracia, Scythia Minor, Illyricum şi, bineînţeles, 
Grecia. Altfel spus, în aceste zone, latinitatea nu numai că supravieţuia, precum în 
Occident, ci era, în plus, r e c u n o s c u t ă  demografic de Imperiul „Roman 
Oriental” (trebuie înţeles: greco-latin). Cu toate acestea, în perspectivă occidentală, 
pentru autorităţile centrale din Urbs (= Roma), aceste regiuni erau denumite 
Barbaricum (prin sec. III–IV): de bună seamă, pentru ei, dinspre Orient năvăleau 
„barbarii”! 

5. Luptele Imperiului cu „barbarii” au fost aspre şi sângeroase – şi în Vest, şi 
în Est. Au început în sec. II, în Occident (când romanii încercau să oprească invazia 
unor triburi ale germanicilor veniţi din Nord), şi s-au continuat, în Orient, în 
regiunile din sud-est, în Moldova şi la Dunărea de Jos, contra triburilor sarmaţilor 
(despre care vorbeşte şi Ovidiu, exilat şi mort la Tomis, în Tristia şi Epistulae ex 
Ponto). Aceştia se aliază cu dacii autohtoni (Daci rebellantes), carpii, roxolanii – şi 
atacau frecvent frontierele nordice, danubiene, ale Imperiului. După ei, urmează, în 
sec. III, goţii – cu care luptă împăratul Decius (249–251), ucis în confruntările cu ei 
(Decius bate chiar monede cu inscripţia Dacia felix), dar nu mai poate opri declinul 
prezenţei imperiale în provincie. Sunt, în aceste împrejurări, ocazii de război, dar şi 
de pax romana, pacificări succesive care nu au împiedicat câtuşi de puţin ulterioare 
invazii antiromane. În zadar îşi atribuiau împăraţii Romei (din sec. III) titluri de 
glorie, în luptele cu dacii „liberi” (rebellantes) şi cu aliaţii lor, goţii şi alanii – în 
Est – sau cu alamanii şi francii – în Vest! Niciunul nu reuşeşte a-i opri pe 
invadatori, nici a stopa, în Occident, decadenţa şi dispariţia puterii imperiale 
romane. Dacicus, Gothicus Maximus sunt vane gloriole înscrise pe monede! După 
împăraţii Gallienus (253–268) şi Claudius II (Gothicus) (268–270), Aurelian (270–
275) este obligat să-şi retragă trupele romane cum provincialibus din Dacia romană 
nord-dunăreană şi, pentru a nu o abandona întru totul, a găsit formula „alianţei” cu 
invadatorii goţi (foederati). Duşmanii (germanici) care contribuiseră la înfrângerea 
supremaţiei imperiale în spaţiul Dunării inferioare „colaborează” cu Roma! Ceea ce 
a urmat – invaziile francilor, alamanilor şi vandalilor în nordul Italiei, precum şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

10 

invadarea Galliei superioare de către franci şi alamani (275), luptele împăratului 
Valens (328–378) cu goţii (care îl şi ucid) – sunt evidente trepte ale decăderii 
ireversibile a puterii Imperiului Roman. Ceea ce îl determină pe Theodosie I (379–
395) să încheie alt tratat de… „alianţă” cu goţii (vizigoţi) în anul 382. Roma nu mai 
avea, începând din sec. III–IV, forţa armatelor sale, iar odată cu această decadenţă 
apar, drept comandanţi ai trupelor imperiale, generali de origine germanică (goţi şi 
franci). „Barbarii” occidentali – integrându-se în sistem – au biruit Roma 
imperială! Ceea ce coincide (sec. III) cu urcarea pe tronul Imperiului a unor 
împăraţi nonitalici (din Illyricum şi Thracia). 

6. După cum ştim, masele migratoare ale „barbarilor” atacă, succedându-se în 
timp şi în spaţiu, limes-ul roman şi în Occident, şi în Orientul Imperiului. Cei din 
Vest trec Rinul. Cei din Est trec Dunărea, mai întâi în incursiuni scurte şi 
furtunoase (sec. II–III), după aceea în migraţii războinice distructive, masive  
(sec. IV–V). În cea de-a doua perioadă, migraţiile „barbare” pătrund uşor în părţile 
occidentale ale Imperiului Romei, în stare decadentă, în timp ce în Orient ele au de 
înfruntat opoziţia forţei armatelor Imperiului Roman de Răsărit. În secolele IV–V, 
vizigoţii (395) ajung până în Peloponez (de unde se îndreaptă către Peninsula 
Italică), iar ostrogoţii sub conducerea lui Theodoric I (493–526) trec prin Moesia şi 
Illyricum în aceeaşi direcţie, a Romei, „căzute” în anul 476 sub stăpânirea herulilor 
lui Odoacru. Regatul ostrogot al lui Theodoric se întemeiază în 489–493, reuşind a 
atrage chiar colaborarea vechii aristocraţii (patricienii) a Romei. Dar, ca şi în cazul 
lui Odoacru, gloria acestui alt „regat” germanic şi a lui Theodoric personal era 
legată tot de Imperiul Roman de Răsărit şi de acelaşi împărat bizantin Zenon, pe 
care invadatorii pretindeau a-l „reprezenta”. Theodoric I, crescut şi educat la 
Constantinopol, a fost supranumit „cel mare”. Îşi instalează la Ravenna curtea 
regală şi încearcă o restabilire a anticei ordo romanus, repunând în funcţie 
instituţiile Romei imperiale. Dependent de Imperiul de Orient (mai ales la 
începutul domniei) şi stabilit în Imperiul de Occident, Theodoric căuta să refacă – 
vană iluzie! – o unitate imperială ireală. Constantinopolul bizantin devine refugiul 
unei „a doua Rome”. Odată cu moartea lui Theodoric în 526, regatul decade, iar 
ostrogoţii sunt alungaţi de longobarzii din nordul Peninsulei Italice, în 568. 

7. La toate aceste invazii mai mult sau mai puţin războinice (treptat, devenite 
migraţii) trebuie să adăugăm nimicitoarele năvăliri ale hunilor (sec. V), care au 
înspăimântat Europa, atât în Vest cât şi în Est. Hunii devastează prin 440–452 
Balcanii şi Grecia (sunt învinşi la Thermopilae, în 447), bântuie prin Europa 
occidentală, dar înaintarea lor spre sud-vestul Europei este oprită de ultimele trupe 
romane aliate cu francii şi vizigoţii, în 451, pe Câmpiile Catalaunice. Ceea ce nu-l 
împiedică deloc pe Attila să irumpă în Peninsula Italică (452–453) şi să ajungă la 
porţile Romei, unde este oprit de Papa Ioan I (440–461) şi de un sobor de preoţi 
creştini în mirifice odăjdii sacre cu crucea ostentativ arătată (Ecce crux Domini. 
Fugite partes adversae – stă scris pe obeliscul din Piaţa San Pietro din Roma). 
Attila moare în 453, iar triburile hunice se liniştesc, aşezându-se în Pannonia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



„BARBARII”  ŞI  IMPERIUL  ROMEI 
 

11 

8. În acelaşi secol V se întemeiază, treptat, în Europa occidentală, primele 
entităţi statale postromane ale „barbarilor” germanici: Imperiul Roman se 
fărâmiţează în unităţi politico-administrative (cvasitribale), pe care istoricii din 
Vest le-au denumit „regate” (Regnum). Apar astfel pe harta politică a Europei 
secolelor V–VI „regatul” alamanilor (a cărui constituire „confederată” începe în 
sec. III şi acoperă Germania superioară centrală, Elveţia, Alsacia), ce durează până 
când Carloman, regele franc, fiul lui Carol Martel, îi distruge elita nobiliară, 
„regatul” vizigoţilor (418–711), al burgunzilor (443–524), al francilor (481–537), 
pe lângă altele (precum al suebilor) de mai mică însemnătate. Singurul mare şi 
important „regat” este cel al ostrogoţilor (489–536), care acoperea provincia 
romană Illyricum şi Peninsula Italică. Vandalii, după ce invadează Gallia şi  
sud-estul Hispaniei (406–409), se stabilesc în nordul Africii, unde îşi întemeiază 
„regatul” ce durează între 455–533. 

9. În această perioadă (sec. V–VI) intră pe scena politică a „barbarilor” religia 
creştină. În Peninsula Italică creşte influenţa Romei creştine şi a Episcopului de Roma, 
devenit Pontifex Maximus (Papa Ioan I, 523–526, pare a fi fost implicat în 
confruntările interne de la curtea ostrogotă a lui Theodoric). Creştinismul Romei 
devine creştinism latin (componentele greceşti, limba greacă de cult sunt abandonate), 
iar „ereziile” orientale – precum ideile teologice ale lui Arius din Alexandria – sunt 
condamnate (prin Conciliul de la Niceea din 325)3. Intruziunea creştinismului latin 
al Romei în statele germanice nou-create are consecinţe importante. Mai întâi, după 
cum spuneam mai sus,  l e g i t i m i z a r e a  nou-veniţilor d’ailleurs pe teritoriile 
fostului Imperiu Roman (din Occident). Astfel, în sec. VI–VII, multiplele state 
„barbare” intră sub jurisdicţia moral-politică a Romei creştine, id est latine. 
Locuitorii lor, creştinându-se, adoptă cultura şi instituţiile romane, iar 
convieţuirea cu populaţia autohtonă latinofonă (romanică, in fieri) conduce 
treptat la  o  f u z i u n e  latino-germanică datorită căreia structurile statale se 
influenţează reciproc (de ex. jurisprudenţa, clivajele sociale etc.). Garanţia morală a 
acestei simbioze occidentale este prestigiul Romei de altădată, reprezentate, în 
noua epocă, de Sancta Romana Ecclesia. Regalitatea militară primitiv-agresivă a 
germanicilor şi tradiţia republicană pacifistă a romanilor post sec. V se 
neutralizează într-o nouă unitate, într-o nouă epocă, sub egida creştinismului latin 
al Romei. Antica latinitate pe cale de extincţie în sec. V este continuată de 
neolatinitatea germanică („barbară”!) din secolele următoare (VI–VII). Expresia 
majoră finală a acestei noi identităţi etnopolitice este „Sfântul Imperiu Romano-

                                                      
3 Cu toate acestea, goţii, în toate regiunile în care se găseau, în Orient ca şi în Occident, erau 

creştini (încă din sec. III), adepţi ai lui Arius – arieni –, ceea ce nu putea fi admis de creştinismul 
„oficial”. Intervenţiile Papei Ioan I la curtea lui Theodoric erau determinate şi de aceste dispute 
teologice de origine orientală (la curtea lui Theodoric exista o facţiune progotică, ariană, şi alta 
proromana ecclesia). De altfel, Wulfila, autorul traducerii Bibliei în gotică (sec. IV), fusese episcop 
„în ţara goţilor”, consacrat în Antiohia. Ca şi Auxentius, episcop de Durostorum. Şi tot ca acesta, 
adept al arianismului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

12 

Germanic” al lui Carol cel Mare. Trebuie recunoscut faptul că Biserica Romei 
creştine a reuşit să conserve latinitatea şi să constituie o primă identitate cultural-
teologică în Europa occidentală4. Suntem în epoca premergătoare constituirii 
limbilor „neolatine”, romanice. Sau, cu o fericită expresie a romanistului italian 
Angelo Monteverdi (1952), all’alba delle lingue romanze. 

10. Trecând, comparativ, la evenimentele corespunzătoare din părţile 
orientale ale fostului Imperiu al Romei, deosebirile sunt evidente. În Imperiul 
Roman de Răsărit, din zona carpato-danubiană până în Peninsula Balcanică 
(Grecia, inclusă), se găsea, de secole, o străveche populaţie de limbă greacă. Mai 
ales pe ţărmurile Mării Pontice (Scythia Minor), cât şi în interiorul teritoriului 
fostei Dacia Romana. Bibliografia problemei este vastă. C. Diculescu (1924–1926), 
Alexandru Philippide (1905), Haralambie Mihăescu (1966), D. Marmeliuc (1959, 
p. 29 şi urm.) etc. – au atras de multă vreme atenţia asupra acestui important 
substrat elen preroman, precum şi asupra elementelor latino-greceşti din perioadele 
romană şi postromană din Dacia. Latinitatea orientală s-a grefat pe o grecitate 
anterioară, milenar existentă. În spaţiul geografic sud-oriental al Europei 
predomina – măreţ şi prea puţin stingherit – Imperiul Bizantin. Acesta era 
apărătorul zonelor danubiene. Sub stăpânirea Bizanţului, cetăţile de pe malul 
nordic al Dunării (Turris, Sucidava, Daphne etc.) îşi menţineau elementele 
civilizaţiei provinciale romane, dar… din ce în ce mai elenizate. După cum era de 
aşteptat, de Bizanţ, şi latin, şi grec, şi-a legat, continuu, soarta cultura şi civilizaţia 
populaţiei multietnice balcanice, până în zona carpato-ponto-danubiană.  

11. De fapt, această dependenţă era tot mai evidentă încă din sec. V, după 
despărţirea (din 395) a Romei de nou creata – pe ruinele Bizanţului – metropolă 
orientală, Constantinopol. Imperiul occidental devenise „latin”, cel din 
Constantinopol era un imperiu  r o m a n.  Acesta din urmă se individualizează 
treptat – cu ajutorul Bisericii creştine greceşti – elenizându-se. Numai că această 
capitală romană se grecizează treptat. Începând cu sec. VII, sub împăratul Phocas 
(602–610), elenizarea este nu numai teologică, ci şi administrativă.  

Se adaugă aici acţiunile împăraţilor romano-bizantini din sec. V–VI (mai ales 
ale lui Justinian I, între 527–565) care au consolidat, menţinând sub fermă stăpâ-
nire, cetăţile mai înainte menţionate. Acestea (Oescus, Novae, Durostorum) au de-
venit, ulterior, centre de iradiere a religiei creştine greco-bizantine, conduse de la 
Constantinopol. Jurisdicţia bizantină se extindea însă şi în Transilvania, şi în Banat 
(Alburnus Maior, Napoca, Apulum, Tibiscum etc.), acolo unde existau conducători 
supuşi – aliaţi cu Bizanţul (în aceste părţi arheologii au descoperit vestigii latine 
creştine anterioare chiar acestei perioade). Centrele religioase romano-bizantine 
erau, în acelaşi timp, puncte de rezistenţă în care se menţinea romanitatea post-
Dacia Romana (comunităţile latinofone locale deveneau, treptat, entităţi etnice 
subordonate imperiului constantinopolitan). Cât priveşte zona de la est de Carpaţi – 
                                                      

4 De aceea nu greşesc cei care, astăzi, susţin – în frunte cu Vaticanul – ideea originilor creştine 
ale Europei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



„BARBARII”  ŞI  IMPERIUL  ROMEI 
 

13 

despre care Dan Gh. Teodor (1981, p. 13–15) afirmă că arheologii ar fi descoperit 
„vestigii latine” din aceste secole, dovedind existenţa unor populaţii autohtone, 
identice cu cele din restul teritoriului carpato-dunărean” –, dubiile nu sunt încă 
eliminate. Pentru simplul fapt că o continuitate materială, chiar dovedită arheo-
logic, poate dăinui multă vreme, rezistând chiar după extincţia populaţiei care a 
construit monumente „aere perenius”… 

12. Ajungem astfel la problema binecunoscută a continuităţii daco-romane (şi 
latino-romanice). În alţi termeni, a etnogenezei şi a persistenţei comunităţilor româ-
nofone (latinofone) autohtone, în aceste zone ale romanităţii orientale. Ne găsim, în 
această privinţă, în dezacord cu o serie de afirmaţii recente privitoare la ceea ce, în 
cultura noastră, s-a denumit continuitatea daco-romană. Creştinarea populaţiei 
autohtone – în Scythia Minor, mai întâi, şi ulterior (sec. IV) în părţile de vest ale 
fostei Dacia Romana – nu poate dovedi continuitatea etnolingvistică a unor comu-
nităţi „daco-romane” autohtone în Dacia post-romană (despre originile creştinis-
mului românesc am scris în Niculescu 2003, p. 171–253). Nimic nu ne îngăduie a 
afirma că primii creştini în zonele danubiene-pontice-carpatice ar fi fost daco-
romani autohtoni ; este mai probabil să fi adoptat noua religie orientală mai întâi 
grecii şi goţii in loco, de bună seamă împreună cu autohtoni romanofoni  (a t â ţ i a  
câţi erau). Am arătat, în aceleaşi pagini antecitate, că religia lui Iisus Hristos a 
ajuns pe meleagurile Scythiei Minor şi la nord de Dunăre  î n a i n t e  de etno-
geneza românilor. Creştinarea noastră se petrece mai întâi pe ţărmul Mării Negre 
(cetăţile greceşti) şi abia în sec. IV la comunităţi locale romanofone în vestul 
transilvan al teritoriului Daciei, ceea ce se poate dovedi lingvistic (lat. basilica, 
Domine deus). 

Istoricul Alexandru Madgearu (2010, p. 61–62), raliindu-se la ideea 
concordanţei dintre creştinarea comunităţilor din Dacia şi continuitatea „daco-
romană”, susţine că abandonarea cetăţenilor romani din Dacia (sec. III) şi, mai 
târziu, a celor din provinciile latinofone sud-dunărene (sec. VII), odată cu 
instalarea acolo a „barbarilor” slavi, ar fi avut ca „efect” transformarea numelui 
romanus dintr-un nume politic-administrativ într-un etnonim (substantivizat). Ne 
înscriem în opoziţie faţă de o asemenea afirmaţie. După cum se ştie – au scris 
despre această problemă istorici şi lingvişti, întemeindu-se pe atestările unor scrieri 
bizantine –, evoluţia semantică s-a petrecut în Imperiul Roman de Răsărit. În acest 
mare imperiu plurietnic, comunităţile romanofone erau distincte de celelalte etnii 
prin denumirea lor dublă: cea pe care le-o dădeau străinii şi cea pe care şi-o dădeau 
ei lor înşişi. În secolele X–XI, în vremurile împăratului Vasile II Bulgaroctonul, 
romanofonii erau denumiţi v(a)lachóï (de la slav. vlah) – termen care s-a extins, 
ulterior, în cultura Europei medievale (gr. blachoï, lat. blachi, valachi etc.). În sec. 
XI, cronicarul (militar) Katakon Kekaumenos scrie în Strategikon că „ţara Vlahilor” 
(Palaïovlachoï, sl. Stari Vlah) se găseşte în Thessalia (Brezeanu 1999, p. 105). 
Acesta era deci numele dat de străini romanofonilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

14 

Celălalt apelativ este derivat din romanus, romani, un nume tradiţional, pe 
care întotdeauna şi pretutindeni şi-l dădeau, intracomunitar, vorbitorii limbii 
postlatine. O asemenea „recunoaştere” a continuităţii latino-romane a afirmat-o 
împăratul Constantin VII Porfirogenetul (912–959) în lucrarea sa De administrando 
imperio. Scriind despre interpenetraţia paleoslavă şi protoromanică din imperiul 
său, el introducea numele rhomanoï pentru aceste populaţii pe care le consideră 
urmaşe ale colonilor implantaţi de împăratul Caius Aurelius Diocleţian (284–305) 
de origine dalmată. Împăratul Constantin VII specifică: „Ei se numeau romani 
(rhomanoï) şi acest nume l-au păstrat până acum” (Armbruster 1977, p. 23). Astfel 
se instituie distincţia dintre rhomaïoï (rhomei) şi rhumanoï. Primul nume este dat 
locuitorilor de origine şi limbă greacă din Imperiul „Roman”, celălalt nume fiind 
destinat acelor homines Latini, adică populaţiei romanofone, reintrată în Imperiu în 
sec. X şi XI odată cu recucerirea Macedoniei (Brezeanu 1999, p. 168).  

În Imperiul Roman de Răsărit, plurilingv şi plurietnic, a putut să se 
transforme romanus–romani în apelativ etnic al romanofonilor. Cu acest nume 
(rhomanoï) au venit primii romanofoni sud-dunăreni la nord de Dunăre. Acolo însă 
a predominat termenul slav vlah (gr. blachoï), preluat în urma contactelor cu 
comunităţile slavofone instalate anterior în această regiune5.  

Trebuie însă menţionat că, în istoriografia bizantină, termenul Rhomaïoï 
(Rhomei) are accepţii şi utilizări diverse. El desemnează, bunăoară, pe Romanii din 
Roma (pólis Rhomaïon), pe „Rhomeii de acum”, pe „Romanii creştini” ai „Noii 
Rome” etc. Stelian Brezeanu (1999, p. 168–170) încearcă a face lumină în această 
omonimie etnică, căutînd a explica şi toponimele Palaïoï Rhomaïoï, Palaïoïvlachoï 
şi slav. Stari Vlah, în lumea antică slavo-elenică. 

13. Problemele legate de persistenţa unei populaţii daco-romane în Dacia 
postromană sunt multiple şi greu de înţeles dacă ne întemeiem – precum istoricii – 
numai pe descoperiri arheologice. Regretatul bizantinolog Alexandru Elian, într-o 
comunicare prezentată la Conferinţa de Studii Bizantine (Praga, 1957) a arătat, 
preluând unele idei ale lui N. Iorga, că, vorbind despre populaţii romanice 
(postlatine), trebuie să avem în vedere mai multe zone ale teritoriilor nord-
dunărene. Cea mai importantă este frontiera danubiană a Imperiului Bizantin şi în 
Scythia Minor (Dobrogea), unde există numeroase atestări de inscripţii în greacă 
(până prin sec. XIV, în timpul despotului Dobrotici şi al urmaşilor săi). Până 
atunci, singurele atestări bizantine ale prezenţei „vlahilor” rămân în sudul Dunării 
(începând din sec. X). Nicolae Iorga şi, după el, N. Bănescu, urmând unele 
afirmaţii ale istoricilor bizantini din sec. XI M. Attaliate (gr. Attalelates) şi Anna de 
Comnen (1083–1148), care, contemporani fiind cu revoltele locuitorilor din 
centrele urbane de pe limes-ul danubian (în Thema Paristrion), au menţionat că, 

                                                      
5 Aceste precizări fac inutile afirmaţiile lui Alexandru Madgearu privitoare la „agresiunile 

continue ale migratorilor”, care ar fi „generat o identitate a apartenenţei la romanitate” a populaţiilor 
autohtone. Adică „barbarii” – în trecere – ar fi generat conştiinţa apartenenţei la romanitate! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



„BARBARII”  ŞI  IMPERIUL  ROMEI 
 

15 

printre cei ce se răsculau în nordul peninsulei împotriva Imperiului se găseau şi 
„vlahi” (poate chiar un şef „barbar” – român !), amestecaţi cu o populaţie scitică. 
Era vorba de o „populaţie” alcătuită din cumani şi „vlahi”. Se pare însă că aceştia 
din urmă dispuneau de o organizaţie militară proprie. Astfel de centre urbane cu 
populaţii care includeau şi români au fost considerate de N. Iorga – cu sau fără 
dreptate – drept primele „cristalizări” de entităţi statale româneşti. Prezenţele româ-
neşti „ascunse” sub numele sciţilor, ale „barbarilor” (ulterior, în sec. XIII, va fi 
vorba şi de cumani) în unele aglomeraţii „urbane” din zona danubiano-pontică nu 
pot fi însă scoase de sub semnele dubiului. 

În schimb, cu totul alta este situaţia populaţiilor din zona transilvană, din 
interiorul arcului carpatic. Se ştie că, în Banat (Tibiscum, Morisenna), în Bihor, 
sunt atestări, încă din sec. X, ale unor formaţiuni statale coordonate de Achtum, 
Menumorut, Gelu, Glad (numele celui din urmă este românesc). Acestea aveau 
drept „domn” şi stăpân pe împăratul Bizanţului (fiind creştinaţi, la Vidin, în ritul 
grecesc – opus creştinismului latin al maghiarilor). Între Tisa şi Carpaţi se recu-
noştea autoritatea Bizanţului încă înainte de sec. XIV: puterea Imperiului Bizantin 
şi a împăratului era – în zone largi nord-dunărene – recunoscută politic – ipso facto 
confesional religios. 

14. Teritoriile intracarpatine au intrat mai târziu în calea „barbarilor” (sec. V:  
gepizii). Să nu uităm că invaziile „barbare” contra Imperiului au început în Orient, 
în zona Dunării de Jos (în afara Transilvaniei), încă din sec. III şi au avut drept 
consecinţe creştinarea goţilor (primii „barbari” creştinaţi !), de bună seamă şi 
pentru că, în conflictele cu Imperiul, printre prizonierii capturaţi din incursiunile 
lor balcanice (până în Asia Mică) se găseau soldaţi bizantini creştini (foarte 
probabil, adepţi ai arianismului). Wulfila însuşi fusese consacrat „episcop în ţara 
goţilor”, în anul 341; el se refugiază, în anul 348, peste Dunăre, în Moesia, la 
Auxentius de Durostorum, şi acesta, cum am arătat, tot un adept al lui Arius. 
Regiunile nord-balcanice (Moesia, Scythia Minor) şi, probabil, comunităţi 
romanofone autohtone, câte mai rămăseseră pe linia Dunării, împreună cu resturi 
ale „barbarilor” (goţi, sciţi, sarmaţi), îşi leagă durabil destinele de cultura politic şi 
religios dominantă a Imperiului Bizantin. Care devine treptat un „substitut” al 
Romei („Noua Romă”) şi, ulterior, un opozant oriental-grec al latinităţii creştine 
din Occident (în sec. V–VI, prin „regatul” ostrogoţilor al lui Theodoric încearcă 
chiar să recucerească Peninsula Italică). Bizanţul era un imperiu „roman” politic, 
dar şi centrul confesional considerat „ecumenic” al creştinătăţii de rit grecesc. 
Dacă, în Europa occidentală, „barbarii” au fost obligaţi să recunoască autoritatea 
Romei creştine-l a t i n e , în Orient, Imperiul „Roman” era atotstăpânitor (gr. Panto-
crátor) în numele lui Iisus Hristos. Cine se creştina, în Occident, se latiniza, în timp 
ce, în Orient, cei care aderau la religia creştină îşi asumau cultura şi civilizaţia 
greco-bizantină. După cum scrie Al. Rosetti (1986, p. 193), „Popoarelor  
balcanice care se organizau în State, Bizanţul le-a dăruit elenismul şi ortodoxia, 
adică, pe lângă o civilizaţie cu baze străvechi, însăşi noţiunea de Stat”. Această 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

16 

dicotomie se complică însă, în unele cazuri ale „barbarilor”. Le-am examinat mai 
înainte. Odoacru, cuceritorul, în 476, al Romei, se considera un „rege” supus 
împăratului Zenon din Constantinopol (căruia i-a trimis chiar insignele imperiale!). 
Următorul stăpân „barbar” al Romei, Theodoric, „rege” al ostrogoţilor, este şi el 
„rege” în numele aceluiaşi împărat, Zenon al Bizanţului, drept care intră în conflict 
confesional cu Papa Ioan I de la Roma. Altfel spus, apetenţele cuceritoare – spre 
Peninsula Italică – ale Imperiului Roman de Răsărit nu încetau să umbrească 
jurisdicţia ecleziastică a Romei latine. Ceea ce a avut o consecinţă majoră: sepa-
rarea treptată a „barbarilor” occidentali de cei ce aveau legături cu Imperiul 
„roman” al Orientului. 

15. Altfel s-au petrecut evenimentele „barbarilor” în zonele orientale ale fos-
tului Imperiu al Romei. Invaziile „barbarilor” au aici alte configuraţii. Până prin 
sec. VI–VII sunt „năvăliri” impetuoase, dar trecătoare. „Barbarii” soseau, treceau 
totul prin foc şi sabie, silind populaţiile care mai rămăseseră in loco să se refugieze 
(în păduri, în munţi) din calea lor. De-a lungul înaintării lor, mulţi autohtoni au fost 
pur şi simplu nimiciţi, în luptele aprige ce aveau loc. Nimic nu rămânea în urma 
lor, cu atât mai puţin elemente de cultură materială, probabil cu o singură excepţie: 
sarmaţii, o etnie „barbară” de origine iranică, aliaţi cu dacii rebeli. Cercetările 
arheologice au descoperit, în mormintele sarmatice, obiecte de lut şi de bronz, 
podoabe rituale, specifice regiunilor Golfului Persic (şi cultura autohtonă a traco-
dacilor avea oarecare legături cu Orientul iranian, „tratatul” medicului grec 
Dioscoride despre plantele medicinale orientale putând fi o dovadă). 

16. În aceste circumstanţe, zonele danubiene – şi, implicit, cele din imediata 
lor apropiere spre nord, se orientează tot mai evident spre Imperiul Bizantin. Altfel 
spus, comunităţile etnice din aceste spaţii – cele romanofone printre ele – îşi înscriu 
o existenţă mai apărată spre sud, în Peninsula Balcanică. Romanitatea postlatină 
din Dacia îşi caută şi îşi găseşte, în sfârşit, „adăpost” în Imperiul constantinopolitan 
greco-roman. Rezultatul: se încheagă o comunitate etnolingvistică, dar şi 
confesională a romanităţii balcanice. Românii şi limba română nu mai au drept 
„patrie primitivă” numai Dacia traiană, ci se deschid spre sud şi sud-vest, într-un 
vast spaţiu geografic ce cuprinde, pe larg, o parte din Pannonia şi unele zone 
carpatine transilvane, dar şi cele două Moesiae şi părţi de sud-vest din Illyricum 
dinaric (Bosnia, Muntenegru) până la Marea Adriatică (Papacostea 1984)6. 

17. Pe la sfârşitul sec. V şi începutul sec. VI îşi fac apariţia triburi slave ale 
unor populaţii migratoare denumite de romani veneţi (Venethi), anţi (Antes) şi 
sclavini, care coboară către Dunărea mijlocie şi inferioară. Şi cu aceştia au diferite 
ciocniri armatele bizantine, până prin sec. VII. Împăraţii Anastasios I (491–518), 
Justin I (518–527) şi Justinian (527–565) au avut de luptat, spre a le stăvili incur-
                                                      

6 Silviu Dragomir a fost cel care – cu cea mai mare credibilitate ştiinţifică – a încercat să 
stabilească „patria străromânilor”: „vechea Moesie Superioară, cu Dardania şi cu ambele Dacii 
transdanubiene” (cf. Pop, Şipoş  2009, p. 67). Autorii se referă şi la studiul lui Dragomir 1944. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



„BARBARII”  ŞI  IMPERIUL  ROMEI 
 

17 

siunile în Imperiu, cu „barbarii” sclavini şi anţi. Alt împărat, Tiberius Constantin II 
(578–582), se aliază temporar cu avarii împotriva sclavinilor, ceea ce nu a împie-
dicat, ulterior, atacuri avare-slave asupra Imperiului Bizantin. Dar imperiul nu 
putea fi învins! 

La începutul sec. VII, concomitent cu răscoale ale trupelor imperiale, 
presiunea slavilor nu mai poate fi ţinută sub control. Slavii pătrund masiv peste 
Dunăre, până în Munţii Balcani, dislocând populaţiile romanizate spre nord, peste 
Dunăre, sau spre sud: romanitatea sud-dunăreană îşi slăbeşte importanţa, scade 
numeric, iar teritoriul de la nordul Dunării devine zona principală a romanităţii, atât 
a celei din Dacia (ex-Dacia Romană), cât şi a celei din Moesia. Altfel spus, 
teritoriile de la nord de Munţii Balcani încetează de a mai aparţine Bizanţului: 
slavii, interpunându-se, întrerup, parţial, legăturile directe cu Imperiul Bizantin. La 
nord, populaţia slavă devine mai rară şi convieţuieşte cu autohtonii – ceea ce a 
dus la o îmbinare a culturii romanice cu cultura slavilor. Dar, peste slavii din 
sudul Dunării, se suprapune invazia bulgarilor, o populaţie de origine turanică. 
„Protobulgarii” sunt însă absorbiţi şi asimilaţi de slavi. Primul „ţarat” bulgar 
constituit în prima jumătate a sec. VII (618–1018) este recunoscut de Bizanţ (de 
către Constantin IV Pogonat, 668–685). Prin aceste importante evenimente, 
stabilizarea statului bulgarilor la sudul Dunării a izolat teritoriul Daciei nord-
dunărene de lumea bizantină. Acest stat protobulgar se extinde, în sec. IX (803–
814), cu mult dincolo de Dunăre, ajungând până la Tisa, acoperind teritorii 
intra- şi extracarpatice ale Daciei: se constituia ceea ce istoricii au numit 
„Bulgaria Mare”. 

18. Apariţia triburilor slavilor în Peninsula Balcanică clarifică situaţia social-
politică în zonele imperiului roman bizantin. Începând din sec. VI–VII şi cu insta-
larea lor definitivă, se creează clivaje sociale între „cuceritori” şi autohtonii roma-
nofoni din regiunile ocupate de ei, se schimbă raporturile demografice interetnice şi 
se configurează faţă de Occident mai bine Imperiul de Răsărit, plurietnic, reunind 
în interiorul lui comunităţi greco- şi romanofone, învecinate cu regiunile ocupate 
de slavi7. 

Frontiera danubiană a Imperiului se prăbuşeşte (sub împăratul Mauriciu 
Tiberiu 592–602). Singura legătură cu zonele de nord se făcea pe mare, prin flotă, 
pentru că gurile Dunării – braţul Chilia – rămăsese sub stăpânire bizantină. Astfel, 
în Scythia Minor mai dăinuia prezenţa Bizanţului creştin. 

În secolele VII–VIII, populaţiile autohtone (câte mai rămăseseră în Scythia 
Minor şi la Dunărea de Jos) încep să „convieţuiască” cu „barbarii” slavi (de fapt, 
avaro-slavo-bulgari) sub stăpânirea cărora se găseau. Ceea ce mai târziu a luat 
numele de „simbioză”. Treptat, începe să se refacă şi o viaţă economică, agrară. 

                                                      
7 Coexistenţa slavo-română în zonele romanităţii româneşti trebuie considerată însă în termeni 

sociali: invadatorii beneficiau de preeminenţă social-politică. Ei erau cuceritorii! Terminologia slavă 
din română confirmă această realitate (boier, slugă, bogat, sărac, rob, stăpîn etc. etc.). În opoziţie cu 
romanus > rumîn „adscriptus glebae”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

18 

Conflictele armate ale slavilor cu bizantinii se atenuează, relaţiile cu Imperiul fiind 
de acum înainte paşnice. Una dintre cauze este definirea şi recunoaşterea unor noi 
identităţi statale etnice, la care aspirau cei nou-veniţi. 

Şi în Orientul balcanic, ca şi în Europa occidentală, „barbarii”  îş i   căutau  
legit imizarea.  Singura posibilitate existentă era referinţa la Imperiul Bizantin, 
care cuprindea atât puterea politică, cât şi pe cea religioasă „ecumenică”. 

Creştinându-se în rit bizantin, comunităţile slave se deschid, larg, către 
Imperiul constantinopolitan. El revine în forţă până la Dunăre, în toată Peninsula 
Balcanică, restabilind, prin religie, ceea ce pierduse politic. În acelaşi timp, 
„elenizarea” bulgarilor şi a sârbilor asigură pătrunderea limbii, culturii şi 
civilizaţiei greceşti în Balcani. În sec. IX (864–865), „hanul” Boris (852–889) 
decide să se creştineze sub autoritatea Bisericii Orientale bizantine; el însuşi 
primeşte numele Mihail şi îşi atribuie – ca şi „cezarul” din Constantinopol – titlul 
de ţar (probabil derivat din Caesar). Această creştinare a bulgarilor este un 
eveniment important pentru toată Europa orientală. Ea a condus la slavizarea 
culturii religioase creştine (limba slavonă devine limbă de cult, alături de greacă şi 
de latină), la crearea alfabetului slavon glagolitic al lui Chiril şi Metodiu şi, 
ulterior, a alfabetului chirilic alcătuit de discipolii lor, către sfârşitul sec. IX. 
Alfabetul chirilic este generalizat în Bulgaria şi adoptat, ulterior, în toate regiunile 
orientale dependente de Biserica greacă din Constantinopol, „ecumenică”, 
autodenumită ortodoxă (în slavonă, pravoslavnică). Românii, prin elitele bulgaro-
slave care stăpâneau teritoriile nord-dunărene, au adoptat, ca şi alte popoare slave 
(sârbi, ruşi, ucrainieni) liturghia în slavonă şi alfabetul chirilic, înscriindu-se astfel, 
prin ortodoxie, în cultura slavonă. 

19. Dar comunităţile romanofone din zonele nord- şi sud-danubiene, pontice 
şi intracarpatice erau de mai multă vreme creştinate (prin cele două procese de 
cristalizare, în Scythia Minor şi în Transilvania) – încă din epoca greacă-latină a 
Imperiului (sec. III–IV). Această intrare a românilor în cultura slavonă în sec. X–XI a 
însemnat însă şi o indirectă legătură cultural-religioasă cu Bizanţul, întreruptă cu 2-
3 secole mai înainte. Atunci când ţarul Boris-Mihail reuşeşte să creeze – după 
tratative ezitante între Roma şi Bizanţ – o Biserică bulgară autonomă, el optează, 
doctrinal şi ierarhic, pentru dependenţa de patriarhul grec de la Constantinopol. În 
slavonă se traduc textele sacre scrise în limba greacă, ritualul slav urmează întru 
totul pe cel grecesc. Dar... din momentul marii schisme (1054), biserica bulgară, 
împreună cu bisericile slave aferente (şi cu cea românească), trec de partea 
ortodoxiei greceşti. Fides graeca! În consecinţă, creştinismul românesc devine ipso 
facto un creştinism greco-slavon. Ceea ce dădea dreptul românilor să aibă chiar  d o 
u ă,  inegal utilizate, limbi de cult (greaca şi slavona), de fapt, amândouă, 
ininteligibile şi inutilizabile pentru poporul credincios romanofon. Slavona era o 
limbă a cultului ortodox din regiunile nord-dunărene ale romanităţii, circumscrisă 
strict culturii religioase. Ea nu avea utilizări colocviale.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



„BARBARII”  ŞI  IMPERIUL  ROMEI 
 

19 

Limba greacă avea însă alt statut: era o limbă vie, vorbită în Grecia, în 
Peninsula Balcanică. Mai mult decât atât – în Delta Dunării, dar şi în ţările româ-
neşti (şi în Dobrogea) pe ţărmul Pontului Euxin, dăinuiau cetăţile portuare şi  
comunităţile lor grecofone importante care se creştinaseră, cum am văzut, în 
secolele precedente. 

Iată deci că, odată cu creştinarea slavilor sud-dunăreni bulgari, încep să se 
reia şi relaţiile directe cu Bizanţul ale comunităţilor romanofone nord-dunărene. În 
acelaşi timp, „barbarii” slavi meridionali acceptau superioritatea ecleziastică 
creştină dominantă a Bizanţului, adică a Imperiului Roman de Răsărit grecizat. 
Imperiul era, din nou, victorios, printr-o victorie intermediată de „barbari”. 

20. Situaţia „barbarilor” din Occident este diferită de aceea din Orientul Europei. 
Prin convieţuirea cu populaţia autohtonă din Imperiul Romei, „barbarii” germanici 
au adoptat cultura, instituţiile şi religia latinilor, într-o  fuziune  care a dat naştere 
unor structuri politice echivalente cu denumiri germanice („barbare”). „Barbarii” 
occidentali sunt supuşi, confesional (cel puţin în primele secole), Bisericii Catolice 
a Romei. Limba latină vorbită a fost infiltrată – îndeosebi lexical – în idiomurile 
germanice. Bineînţeles, între autohtoni şi „barbari” au apărut şi discontinuităţi, 
atunci când tradiţia politică a republicii romane a intrat în conflict cu regalitatea 
militară primitivă a noilor veniţi care erau supuşi, tribal, unui conducător cu 
drepturi depline absolute (sociale, economice, politice, militare). Dar „amalga-
marea” a reuşit! 

21. Spre deosebire de ei, în Orient, slavii meridionali şi-au păstrat structurile 
sociale tradiţionale: zadruga (familia) era nucleul vieţii economice rurale (agricul-
tură, păstorit, pescuit), iar grad-urile şi mai târziu târgurile erau centre semiurbane, 
unde se concentrau comerţul şi meseriile. Convieţuirea cu autohtonii a fost uşoară, 
pentru că şi ei trăiau în aceleaşi condiţii social-economice (agricultura şi păstoritul, 
în primul rând, precum şi proprietatea „obştească” caracterizau viaţa lor). Aşa-
numita „simbioză” s-a putut realiza mai ales atunci când slavii au adoptat 
creştinismul oriental bizantin. Structurile societăţii bizantine au fost imitate mai 
întâi de Statul din sudul Dunării şi apoi în „Bulgaria Mare”, în nord, în zonele 
slavo-romane (sec. X–XII).  

Astfel, relaţiile romanofonilor nord- şi sud-dunăreni cu Bizanţul au suferit o 
intermediere slavă. Cultura – mai ales cea religioasă – devenea slavo-bizantină. 
După o fericită expresie a lui N. Cartojan, cultura românească religioasă era 
grecească prin filieră slavă. (Într-un astfel de creştinism balcanic a trebuit să intre şi 
romanitatea românească.) 

22. Dar, după cum au arătat deopotrivă istoricii şi lingviştii, în aceeaşi 
perioadă a sec. VIII–IX, până prin sec. X se petrece şi procesul de constituire a 
limbii romanice româneşti, la nordul şi la sudul Dunării, în contact direct (o 
convieţuire) cu slavitatea şi cu grecitatea sud-danubiană. Structura latină 
conservată ca act identitar etnic a acceptat şi asimilat, prin succesive procese de 
aculturaţie, elemente nonlatine, pentru a deveni, treptat, o limbă romanică. Se 
petreceau în Orientul Europei aceleaşi fenomene care, în aceeaşi perioadă de timp, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

20 

au avut loc şi în părţile occidentale ale fostului Imperiu al Romei: apăreau limbi 
„neolatine” din latina vorbită, „vulgară”, rămasă fără farurile călăuzitoare ale 
culturii latine clasice (ceea ce, în Orient nu a rămas fără consecinţe). Odată cu 
restaurarea Sfântului Imperiu Roman şi cu celebrul capitulare al lui Carol cel Mare 
(De litteris calendis), începând din sec. VIII, în Occident, ia naştere acţiunea de 
refacere a limbii şi culturii latine. Subliniem: solicitată cu necesitate (şi respect 
cultural) de către un „barbar”, împăratul franc Carol cel Mare! „Renaşterea 
carolingiană” se manifestă mai întâi la Schola Palatina de la Acquisgrance 
(Aachen – Aix-la-Chapelle) – la curtea imperială! – şi se extinde treptat în nordul 
Franţei, prin traducerea Bibliei şi a altor scrieri creştine, cu ajutorul Bisericii 
(Romei). 

Este evident deci că în Occidentul fostului Imperiu al Romei, creştinarea 
„barbarilor” a condus la acceptarea superiorităţii limbii şi culturii latine, dar, ulte-
rior, ea a condus la constituirea limbilor „neolatine”. Dar – este drept – Biserica 
creştină a Romei a ştiut şi a reuşit să conserve cât mai intact latinitatea – cel puţin 
ca un act de identitate occidentală. S-a produs, atunci, dihotomia latin/ romanic, în 
cultura occidentală a Evului Mediu incipient. Latina aparţinea Bisericii şi elitelor 
intelectuale, vorbirea „romanică”, restului societăţii. Se scria (şi se vorbea) cum scria 
în Roman de Renart (sec. XII–XIII) „moitié roman, moitié latin”8. 

23. Aceste circumstanţe culturale au lipsit cu desăvârşire romanităţii 
româneşti in statu nascendi. În fosta Dacia romana şi la sud de Dunăre, în 
Peninsula Balcanică, limba latină era cvasiinexistentă. Imperiul „Roman” bizantin 
însuşi o abandonase, iar cei care vorbeau un fel de latină „circa romançium” (după 
fericita expresie a lui D’Arco Silvio Avallo) erau acei romanoï răspândiţi prin 
zonele greceşti muntoase ale Pindului, ale Balcanilor şi în Dalmaţia din Munţii 
Dinarici. Unitatea acestor disparate ţinuturi în care trăiau „vlahii” era creştinismul 
de rit grecesc, inculcat, condus şi menţinut de Constantinopol. Din aceste 
comunităţi romanofone de origine latină, dar de confesiune grecească, nu au apărut, 
la sud sau la nord de Dunăre, „modele” culturale latine, contacte cu latinitatea 
Romei, iniţiative culte etc. care să „refacă” o limbă latină „corectă”. De aceea, 
poate, Sextil Puşcariu atribuia constituirii limbii române o dată anterioară 
„formării” limbilor romanice occidentale (probabil, sec. VII). Fiind româna o 
„rustica romana lingua”, fără ingerinţe „rectificatoare” postlatine, şi-a putut 
constitui, în izolare, structuri romanice autonome. 

24. În zonele romanităţii româneşti – în această „altă romanitate” – 
creştinarea slavilor bulgari din sec. IX a fost evenimentul cel mai important, cu 
grave consecinţe. Fiind impusă – în Biserică şi în Administraţia laică – de către 
elite ale „Bulgariei Mari”, limba slavonă, neinteligibilă şi total străină de limba 
romanică românească vorbită de popor. Au fost slavizate (prin bulgari) centrele 
creştine de-a lungul Dunării, din care, trimişi în nordul fluviului, misionarii 
                                                      

8 Pentru întreaga problemă – studiată de valoroşi latinişti şi romanişti – vezi Niculescu 1978, 
p. 28–51 (cap. Latin vs. romanic). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



„BARBARII”  ŞI  IMPERIUL  ROMEI 
 

21 

teologici care-i „instruiau” (cum puteau!) pe preoţi şi, bineînţeles, difuzau cărţi de 
cult în slavonă (de citit în biserică, la „slujbe”; cf. cetanie şi (a) citi)). Dar aceste 
texte erau traduse din greacă! „Bulgaria Mare” îşi construia, şi la nord, o arie 
cultural-teologică ortodoxă slav(on)ă, cu instrumente greceşti. Dar ortodoxia greco-
slav(on)ă intra în acţiuni organizatoare într-o zonă creştinată cu mai multe secole 
înainte… 

Reacţia creştinilor (şi a Bisericii) din spaţiul carpato-danubian-pontic a fost 
cea aşteptată: un apel al românofonilor la creştinismul originar grecesc, la Biserica 
din Grecia. S-a „sărit” peste zidul slav înconjurător şi s-a instituit, prin adresarea la 
sursele creştinătăţii (şi nu la creştini recent creştinaţi, precum slavii bulgari), cu o 
dualitate culturală (şi bisericească) slavă şi grecească. Consecinţa: ortodoxia româ-
nească a fost multă vreme bipolară şi bilingvă.  

25. S-a petrecut aşadar, şi în Orientul romanic, ce s-a întâmplat în Occident: 
religia lui Iisus, instaurată liber, începând din sec. IV în Imperiul Roman de 
Răsărit, i-a „cucerit” pe „barbari”, integrându-i prin creştinism în istoria milenară a 
Europei mediteraneene. Adică, aşa cum arătam,  leg it imând  existenţa lor statală, 
social-politică. Dar... În regiunile carpato-balcanice, culturile identitare ale 
„barbarilor” nu au dispărut. Deşi erau, cu toţii, creştini de rit greco-bizantin (orto-
dox), „osmoza” lor, prin creştinare, nu s-a produs, ca în Occident. „Barbarii” din 
regiunile sud-est europene au rămas fideli propriilor identităţi etnice şi au creat 
state proprii, în care creştinismul, subordonat ortodoxiei Bizanţului, rămânea doar 
un fapt teologic-cultural, o decizie politică, care nu atingea esenţele originare. 
Slavii sud-dunăreni au reuşit să nu se asimileze, să nu-şi piardă limba şi chiar să-şi 
păstreze diviziunile intertribale. Au impus chiar, creştinaţi fiind în rit bizantin şi su-
puşi Patriarhatului greco-ortodox constantinopolitan, o Patriarhie autonomă la 
Ohrida (la frontiera de astăzi dintre Albania şi Macedonia) în sec. XII–XIII, ceea ce 
reprezintă o replică slavă la creştinismul grecesc atotputernic şi omniprezent în 
Balcani. În acest fel, creştinismul slavilor de sud, realizat prin decizii „de sus în 
jos”, de la ţar şi nobilime către poporul obedient, a fost întotdeauna un element de 
ordine dominantă a politicii de stat. Nicidecum o „alternativă” spirituală nouă, o 
recunoaştere a superiorităţii divine a creştinismului! Un altfel de ataşament faţă de 
religia Bizanţului, unul necesar, pe care comunităţile etnice „barbare” din Balcani 
trebuia să îl îndeplinească. Ar fi de remarcat, mai ales la Slavi, faptul că ortodoxia 
a constituit o istoricizare, o intrare în istorie, nicidecum o identitate, precum în 
Occident. 

Fiecare dintre comunităţile slave creştinate în rit greco-bizantin îşi păstra pro-
priile structuri moral-etnice individuale. Aderenţa la spiritualitatea bizantină era 
diversificată. Creştinismul ortodox bulgar este diferit de cel sârbesc, creştinismul 
ruşilor, evanghelizaţi în 988, este mult deosebit de cel balcanic (de altfel, „Rusiile” 
au năzuit a deveni o „a treia Romă”). Între slavii ortodocşi şi comunităţile roma-
nofone ortodoxe există unele deosebiri, după cum se găsesc la nord sau la sud de 
Dunăre. La nord, ortodoxia este alcătuită din elemente vechi latine şi greco-latine, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

22 

la care se adaugă elemente slavone şi elementele greceşti, cele noi. În limbile slave 
din sud, chiar şi în dialectele româneşti acolo vorbite, apare, în terminologie, o 
fidelitate evidentă faţă de ritul bizantin, dar îndeosebi neogrecesc. Creştinarea 
anterioară, timpurie (sec. III–IV) a zonelor dunărene se comporta conform tradiţiei 
sale străvechi, altfel decât nou-încreştinatele popoare balcanice. 

26. Comparând situaţia „barbarilor” din Occidentul Europei cu ceea ce s-a 
întâmplat în Orient, descoperim diferenţe demne de luat în seamă. „Barbarii” 
germanici în Occidentul meridional al Europei (Italia, Gallia, Hispania) atunci când 
au acceptat creştinismul latin al Romei (învinse), s-au amalgamat cu populaţiile 
autohtone cucerite, au introdus chiar elemente ale structurii lor instituţionale şi şi-
au  dizolvat   identitatea etnică. Au devenit creştini „romanici”: ostrogoţii, 
longobarzii, vizigoţii etc. 

Există însă unele comunităţi germanice (şi slave) din Europa de nord – după 
cum a arătat Karol Modželewski (2006, p. 378) care au opus – temporar – rezis-
tenţă încercărilor de creştinare, alungându-i chiar pe misionari (probabil, romani!). 
Multă vreme, aceşti „barbari” şi-au păstrat zeităţile străbune şi, odată cu acestea, şi 
individualitatea etnică. Până la urmă însă au intrat şi ei în ordinea catolică romană a 
Occidentului Europei. Cu toate acestea, germanicii din centrul şi nordul Europei, 
precum şi slavii, aflându-se dincolo de limes-ul roman de nord, au evoluat în afara 
creştinismului latin. (Nu este deloc întâmplător faptul că din aceste zone ale 
Europei a pornit Reforma!) 

În Orient, „barbarii” s-au creştinat sub egida Constantinopolului bizantin. 
Acest fapt a fost un act politic şi cultural al claselor sociale dominante, fără mari 
consecinţe religioase asupra populaţiei şi, mai ales, fără să le atingă individualitatea 
etnică. Victoria „barbarilor” slavi este evidentă. Biserica orientală a Bizanţului nu a 
putut îndeplini ceea ce Biserica latină a Romei a reuşit: unitatea, continuitatea şi 
centralizarea creştinătăţii. „Barbarii” germanici s-au reunit în Europa meridională – în 
spaţiul dominat de Biserica latină a Occidentului. În Orientul creştin bizantin, 
„barbarii” şi-au menţinut clivajele lor etnolingvistice, în interiorul ortodoxiei din 
Peninsula Balcanică. Ortodoxia nu a creat o unitate religioasă supraetnică. Consecinţa 
a fost  descentral izarea  creştinismului balcanic. Şi, implicit, ţin, în sud-estul 
Europei, de  d o u ă  spaţii ortodoxe: cel grecesc şi cel slav. 

27. Grecitatea preromană, autohtonă şi slavitatea „barbarilor” au „alterat” 
însă şi creştinismul originar al romanităţii româneşti: peste stratul primitiv latin (şi 
grec) constituit până în sec. III–IV, s-au suprapus – în ţările româneşti – organizări 
ecleziastice slave şi puternice infiltraţii greceşti-bizantine. Rezultatul: izolarea 
comunităţilor românofone (româneşti) într-un spaţiu politic şi cultural non-romanic 
oriental (în care a existat şi pericolul pierderii identităţii; cf. dubletul etnic vlah / 
român). Europa, ideile şi luminile ei erau din ce în ce mai departe. A trebuit să se 
ajungă în sec. XVIII–XIX, prin contribuţii mittel-europene şi occidentale (italiene, 
franceze), pentru ca romanitatea românească să-şi reia locul cuvenit în lumea 
(postlatină) a romanităţii, dar… aparţinând, religios, Bizanţului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



„BARBARII”  ŞI  IMPERIUL  ROMEI 
 

23 

„Barbarii” orientali, construind o diversificată zonă ortodoxă greco-slavă, 
întemeindu-se pe contradicţiile grave dintre fides graeca şi fides latina,   
au  reuşi t   să  întârzie  cu mai multe veacuri şi integrarea noastră în 
Occidentul european. Europa a fost cunoscută, de către români, multe veacuri de-a 
rândul, sub numele greco-slav Evropa! Nu în zadar călătorii români din ţările 
româneşti, pe la începutul sec. XIX, îşi caracterizau voiajul în „Evropa”, dincolo de 
„Becs” (Viena) ca o călătorie „înăuntru” (ei considerându-se… „în afară”!). Dacă 
mai adăugăm şi episodul istoric otoman – dominaţia totală (în Ţara Românească şi 
în Moldova) a turcilor şi a fanarioţilor, din sec. XVI–XVIII – se înţelege mai uşor 
mutaţia fundamentală a mentalităţii atunci când, la începutul sec. XIX, un tânăr 
poet se adresa unui bătrân boier autohton, cu anteriu oriental: „Nu-mi vorbi turco-
greceşte / Că-ţi răspund evropeneşte”. Începea occidentalizarea! 

28. „Barbarii” au determinat, în primul rând,  a l t e r i t a t e a  romanităţii 
româneşti, „cealaltă latinitate” (l’altra latinità), cum am denumit-o în lucrări 
precedente. În condiţii istorice care au favorizat legăturile milenare cu Orientul, cu 
grecitatea, fie ea preromană, bizantină şi postbizantină, româna s-a constituit înte-
meindu-se pe greco-latinitate. Formula Byzance après Byzance a lui N. Iorga defi-
neşte o realitate. Dar, chiar cu această indelebilă pecete istorică, romanitatea româ-
nească a reuşit să-şi  r e c â ş t i g e  locul (şi prestigiul) latinităţii europene. 

 
* 

29. Se poate deci afirma, împreună cu Karol Modželewski, că „barbarii” 
germanici au contribuit mai mult decât creştinismul Romei la construcţia Europei 
(occidentale). Dar tot atât de adevărată poate fi şi concluzia că, în Orient, a avut loc 
o victorie a „barbarilor”: slavii n u s-au supus total confesiunii greco-ortodoxe şi nu 
au creat o zonă unitar creştină. Faima autoritar-pragmatică a Romei a fost mai 
puternică decât atracţia religioasă, abstractă, a Bizanţului. 

Cunoscând mai îndeaproape aceste circumstanţe istorice, putem mai bine 
defini romanitatea românească. Chiar dacă ea începe cu Imperiul Romei, în Dacia 
Felix trebuie să se ţină seamă de contribuţia importantă a Orientului bizantino-slav 
al „Barbarilor”. Aceasta este identitatea noastră etnolingvistică. De aceea, poate, 
unii istorici orientalişti cred că „locul Românilor era într-o Europă în care s-au 
format”, mai degrabă decât „într-altă Europă, spre care privesc!”. 

BIBLIOGRAFIE 

Armbruster 1977 = Adolf Armbruster, La romanité des Roumains. Histoire d’une idée, Bucureşti, 
Editura Academiei RSR, 1977. 

Brezeanu 1999 = Stelian Brezeanu, Romanitatea orientală în Evul Mediu, Bucureşti, Editura All, 
1999. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

24 

Diculescu = C. Diculescu, Elementele vechi greceşti din limba română, în DR, IV, 1924–1926, p. 
354 şi urm. 

Dragomir 1944 = Silviu Dragomir, La patrie primitive des Roumains et ses frontières historiques, în 
„Balcania”, VII, 1944, nr. 1, p. 1–41. 

Madgearu 2010 = Alexandru Madgearu, intervenţie în Mihai E. Ionescu, Sergiu Iosipescu (ed.), 
Bizanţ versus Bizanţ, Bucureşti, Editura Militară, 2010. 

Marmeliuc 1959 = D. Marmeliuc, Cuvinte de origine greacă în limba română, în LR, VIII, 1959, 
nr. 1, p. 29 şi urm. 

Mihăescu 1966 = Haralambie Mihăescu, Influenţa grecească asupra limbii române până în secolul al 
XV-lea, Bucureşti, Editura Academiei RPR, 1966. 

Modželewski 2006 = Karol Modželewski, L’Europe des Barbares. Germains et Slaves face aux 
héritiers de Rome, Paris, Aubin – Flammarion, 2006. 

Monteverdi 1952 = Angelo Monteverdi, Manuale di avviamento agli studi romanzi, Milano, 
Francesco Vallardi, 1952. 

Niculescu 1978, 2003 = Alexandru Niculescu, Individualitatea limbii române, vol. II, Bucureşti, 
Editura Ştiinţifică, 1978 ; vol. IV, Cluj-Napoca, Editura Clusium, 2003. 

Papacostea 1984 = Victor Papacostea, La Roumanie et les études balcaniques, în RESEE, XXII, 
1984, nr. 3, p. 229–232. 

Philippide 1905 = Alexandru Philippide, Altgriechische Elemente în Rumänischen, in Bausteine zur 
Romanischen Philologie. Festgabe für A. Mussafia, Halle, 1905. 

Pop, Şipoş 2009 = Ioan-Aurel Pop, Sorin Şipoş, Silviu Dragomir şi dosarul Diplomei Cavalerilor 
Ioaniţi, Cluj-Napoca, Centrul de Studii Transilvane, 2009 (în special cap. Romanitatea  
nord-balcanică, p. 64–76). 

Rosetti 1986 = Al. Rosetti, Istoria limbii române. [...] Ediţie definitivă, Bucureşti, Editura Ştiinţifică 
şi Enciclopedică, 1986. 

Testi = Latino „circa romançum” e „rustica romana lingua”. Testi del sec. VII, VIII e IX secolo, 
Padova, 1965 (ed. a II-a, 1983). 

Teodor 1981 = Dan Gh. Teodor, Romanitatea carpato-dunăreană şi Bizanţul în veacurile V–XI e.n., 
Iaşi, Editura Junimea, 1981. 

 
“THE  BARBARIANS”  AND  THE  ROMAN  EMPIRE  –  THE  WEST   

AND  EAST  OF  THE  ROMANIC  EUROPE 
(Abstract) 

  
The article’s purpose is to clarify certain aspects of the transition from Latinity to Romance 

during the decadent times of the migratory populations’ invasions from the North-East and the East 
of Europe into the Roman Empire territories. We highlighted the idea that the “barbarians” 
determined, first of all, the alterity of the Romanian Romanity, namely “the other Latinity” (l’altra 
latinità). The Romanian language constituted itself based, firstly, on the Greek and Latin cultures, 
due to the historical conditions that supported the millenary connection to the Orient, the Greek 
culture, pre-Roman, Byzantine or post-Byzantine. Having as a starting point Karol Modželewski’s 
book, L’Europe des Barbares, the author accepts the idea that the Germanic “barbarians” contributed 
more than the Christianity to the construction of the (Western) Rome. 

The “barbarians” were also victorious in the East: the Slavs did not subject completely to the 
Greek-Orthodox confession and did not create a unitary Christian area. Rome’s domineering-
pragmatic fame was stronger than the Byzantium’s abstract religious attraction. Closely knowing 
these historical circumstances, we can define better the Romanian Romanity, whose main feature is 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei



„BARBARII”  ŞI  IMPERIUL  ROMEI 
 

25 

ambiguity of a double affiliation. It began under the Rome’s Empire in Dacia Felix but it constantly 
benefited from the important contribution of the Byzantium-Slavic East, namely from the long lasting 
presence of the “barbarians”. Thus, our ethno-linguistic identity is eastern-western. 

 
Cuvinte-cheie: tranziţie de la latinitate la romanitate, rolul „barbarilor”, dubla apartenenţă est-

vest a remanităţii româneşti 
Keywords: transition from Latinity to Romanity, the role of the „barbarians”, the double 

affiliation eastern-western of the Romanian Romanity 
 

 Università degli Studi 
Istituto di Filologia Romanza 

Udine, Via Mazzini, 3 
Italia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 11:33:16 UTC)
BDD-A1720 © 2012 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

