
DACOROMANIA, serie nouă, XVIII, 2013, nr. 2, Cluj-Napoca, p. 138–147 

CRISTIAN  IOAN  BAUMGARTEN 
 
 

APULEIUS,  METAMORFOZE. 
ELEMENTE  DE  NARATIVITATE 

 
 

Romanul antic a fost considerat fie o expresie secularizată a legendelor de 
mistere – Xenophon şi Achille Tatius fac referinţă, ca şi Apuleius, la cultul lui Isis, 
Longus, la cultul sau misterele lui Dionysos, Heliodorus, la cultul soarelui, Iamblichos, 
la cultul lui Mithra1 –, fie rezultatul unui raport intenţional şi funcţional cu cultele de 
mistere2, deşi independent de mitul aferent misterelor, unde povestirile sunt texte 
alcătuite în scop de cult al căror caracter esoteric necesita decodificare.  

Prin urmare, romanul poate fi un subtip al literaturii religioase alegorice, cu 
rezervele de rigoare faţă de o categorizare strictă. În context misteric, tipul escato-
logic este, din punct de vedere funcţional, dar nu şi modal, similar celui propus de 
creştinism: redempţiunea nu se referă la o condiţie post-mortem cu implicaţii 
transcendentale, ci la o condiţie terestră, o viaţă îndelungată caracterizată de bună-
stare. Cultul de mistere continuă, prin exacerbarea laturii lui personaliste, modelul 
cultului public. Iniţierile rituale aveau însă un caracter individual, voluntar şi se-
cret, vizând o mutatio mentis ca urmare a experienţei sacrului3. Iniţierea nu era con-
siderată o însuşire de noi cunoştinţe, ci experienţă a pătimirii (paq˜ein, p£scw), 
conferind o expresie intensă trăirii individuale psihice şi fizice. Romanul este un 
construct artistic, nu ritual şi are ca premise imaginaţia nutrită de experienţa 
întâlnirii cu divinul. 

Metamorfozele sunt un sistem literar elaborat, ideea romanului neputându-şi 
avea originea în legendele populare locale, ci rezidând mai degrabă în crezul filo-
sofic al autorului4, un expert vulgarizator de concepte filosofice, care demonstrea-
ză, în raport cu doctrina platonismului eclectizant, dexteritate literară şi speculativă, 
                                                 

1 Kerényi 1962, p. 166. 
2 Merkelbach 1962, cap. Psyche, p. 1–18; în privinţa originii romanului, autorul subliniază 

elementul fundamental al aretalogilor, povestitori ambulanţi, subliniind că relaţia dintre roman şi 
cultul de mistere este una funcţională şi intenţională: „Eine zentrale Bedeutung für die Entwicklung 
der neuen Gattung haben die mündliche Geschichtenerzähler im Dienst der Götter, die Aretalogen 
(ibidem, p. 333); „dass bei der Einweihung auch Geschichten erzählt wurden, darf als sicher 
eingenommen werden” (ibidem, p. 334); naraţiunea sau „povestirea” lui Lucius este văzută ca o 
formă de penitenţă publică (ibidem, p. 334), Apuleius parodiind un vechi roman de tip misteric 
(ibidem, p. 338). 

3 Cf. Beck 1996, p. 132–133. 
4 Ibidem, p. 96. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 23:45:53 UTC)
BDD-A1719 © 2013 Editura Academiei



APULEIUS,  METAMORFOZE.  ELEMENTE  DE  NARATIVITATE 139 

de pildă descrierea căutărilor sufletului ca aventură a cunoaşterii sau exploatarea 
situaţiilor inexplicabile provocate de capricioasa Fortuna, care călăuzeşte totul cu 
ajutorul potenţelor intermediare pentru a asigura ordinea universului şi care oferă 
sufletului şansa eliberării de lumea iraţională sau materială. 

La rândul ei, nuvelistica de tip milesian îşi alege temele din viaţa privată, 
comună, excluzând aspectul miraculos sau patetic5, tradiţia populară care a servit 
ca suport povestirilor fantastice fiind legată în mare măsură de motivul călătoriilor 
în lumea de dincolo. Genul propriu milesian, romanul de dragoste, provine din 
îmbinarea fabulisticii de călătorie cu cea erotică. În cazul Metamorfozelor, la baza 
unor scene cum este cea a istoriei şi suferinţelor lui Charite, care are similitudini cu 
povestirile lui Xenophon, ar sta un vechi model al nuvelei erotice6. Motivul 
digresiunilor, frecvente de altfel, nu se bazează exclusiv pe modelul romanului de 
dragoste, anticiparea morţii rituale a iniţiatului regăsindu-se şi în romanul grec. Ne-
considerând satisfăcătoare această argumentare, F. Wehrli îşi motivează rezervele 
pe baza existenţei multiplelor funcţii narative şi origini istorico-literare, deşi nu 
exclude motivul comun al morţii aparente din istoriile despre şamani din literatura 
populară arhaică, sau evocarea figurilor cu capacităţi miraculoase, înzestrate cu 
putere de exorcizare7. În motivul amintit, ponderea farsei şi a grotescului este prea 
mare pentru acceptarea unei chei de lectură religioase. În privinţa punctului de 
vedere şi a digresiunilor implicite nu există la Apuleius amplificări necontrolate de 
pathos sau interogări radicale, finalul trădând atenta supraveghere a conţinuturilor, 
ci o instrumentalizare a datelor contextului cultural, indiferent de lectura materiei 
literare primare. 

Romanul nu este de provenienţă nuvelistică, această tradiţie fiind prea apro-
piată de folclorul epic ale cărui motive se pot regăsi în substraturile religioase. De 
aceea, Metamorfozele pot fi numite numai în mod impropriu roman, rezistând la 
încercările de încadrare în nuvelistica târzie, a cărei structură primară este de tip 
comic8. Dimpotrivă, nuvela poate fi considerată o prelucrare mimetică cu inserţii 
erotico-comice a romanului de aventuri şi de dragoste, caracterizată de digresiuni şi 
de prezenţa unor episoade disparate.  

Titlul romanului se referă la pluralitatea de pasaje de la o condiţie la alta, atât 
fizică, cât şi spirituală, de la animalizare la umanizare sacramentală, specifică 
pentru imaginarul secolului II. În revenirea la forma umană, precum şi în iniţierea 
care îi urmează recunoaştem tipul de discurs şi motivele generice ale aretalogiei: 
transformarea miraculoasă, atitudinea favorabilă a unui zeu, aprecierea destinului 
individual oferită unui personaj sacru, admiraţia mulţimii, sentimentul de recunoş-

                                                 
5 Wehrli 1965, p. 133. 
6 Ibidem, p. 141. 
7 Vezi, de pildă, Heraclit Ponticul, fr. 76–89, p. 27–32, în special comentariul de la p. 86–90. 
8 B. E. Perry, Chariton and His Romance from a Literary-Historical Point of View, în „The 

American Journal of Philology”, LI, 1930, p. 114, apud Wehrli 1965, p. 152. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 23:45:53 UTC)
BDD-A1719 © 2013 Editura Academiei



CRISTIAN  IOAN  BAUMGARTEN 140 

tinţă al beneficiarului faţă de divinitate. Aretalogii propriu-zise sunt secvenţele care 
conţin rugăciunea din fragmentele Metam. XI, 2 şi XI, 5–6. O dată atinsă limita 
ultimă şi cea mai sensibil religioasă a aretalogiei, naratorul devine propriul său 
exeget. Aretalogia de tip autoencomiastic, aşa cum o întâlnim şi la Apuleius, pierde 
din efectul ei religios pe care romanul lui Alexandru îl mai conserva, devenind un 
pretext pentru exersarea unor figuri retorice precum ironia. Critica de specialitate 
include în cadrul prozei narative şi tipurile narative care conţin biografii spirituale 
sau sacre mai cu seamă din tradiţia creştină. Alături de nuvelistica sofiştilor 
Longus, Achille Tatius şi Heliodorus sunt considerate biografii populare şi Faptele 
Apostolilor, legenda despre Pavel şi Tecla, Pseudo-Clementinele. Acestea prezintă 
un model paideic, de instrucţie şi edificare religioasă9.  

Deşi povestirile trimit la iniţieri misterice, ele sunt numai forme alegorice – 
cartea a XI-a este o densă alegorie a peregrinărilor de purificare a sufletului, cu o 
valoare compensatorie în raport cu restul celorlalte zece cărţi. Nu putem totuşi con-
sidera cea mai mare parte a romanului numai prin prisma unui raport de subordonare 
faţă de cartea a XI-a, nici că aceasta ultimă ar fi numai punerea în aplicare a unei 
strategii epideictice din celelalte cărţi. La baza ei se află o legendă populară 
exploatată literar în celelalte versiuni ale romanului (Lucian, Lukios), în ciuda 
absenţei elementului religios din acestea. Prin demistificare, Apuleius este mai fidel 
canonului popular decât ceilalţi autori. Metamorfozele au în mare măsură trăsături de 
roman misteric, dar nu sunt un text sacru autoreferenţial, indiferent de statutul de 
iniţiat10, al lui Apuleius, controversat de altfel. În roman, autorul ia distanţă faţă de 
datele autobiografice, unde accentele satirice devin acute. Cu toate că tentează o 
prezentare cât mai pioasă a zeiţei Isis11, aceasta nu îi reuşeşte datorită unui spirit polemic 
până la subversiune. În ciuda tratării caricaturale a conţinutului religios, în cartea a XI-a 
asistăm la sublimarea sentimentului de inconsistenţă a lumii în plan mistic. 

Cu toate că textul Metamorfozelor a fost considerat un Entwicklungsroman, 
unitatea sa nu se datorează unei construcţii sistematice12, ci raportului antitetic 
constituit de pseudo-iniţierile lui Lucius în magie din cartea a III-a şi iniţierile 
descrise în cartea a XI-a. Dacă Daphnis şi Chloe, de pildă, din dubla perspectivă 
analitică: poezia bucolică şi romanul de dragoste, se referă la misterele lui 
Dionysos, Metamorfozele, a căror încadrare în genul milesian le justifică conţinutul 
licenţios, elementele picareşti sau motivele magice, trimit la misterele lui Isis. Ceea 
ce surprinde este descrierea etapelor iniţierii, al căror caracter este fără îndoială 
                                                 

 9 Ibidem, p. 142 şi 143, nota 49. 
10 Vezi Apol. 5, 5 şi Metam. III, 15, unde Fotis i se adresează lui Lucius: sacris pluribus initiatus. 
11 Bohm 1973, p. 228–231. 
12 Wlosok 1969, p. 68–84, subliniază unitatea romanului ca rezultat al antitezei dintre 

curiositas şi revelaţie, revelaţie confirmată de preot în cadrul iniţierii, şi al diferenţei dintre religie şi 
magie, ultima fiind o formă pervertită a celei dintâi. Curiositas este un motiv literar care, la Apuleius, 
îşi are rădăcinile în tematica gnostico-elenistică. De altfel, Wlosok raportează conceptul de curiositas 
la Filon Alexandrinul şi la literatura hermetică iudaică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 23:45:53 UTC)
BDD-A1719 © 2013 Editura Academiei



APULEIUS,  METAMORFOZE.  ELEMENTE  DE  NARATIVITATE 141 

esoteric. Deşi expuse mai pe larg decât în episodul în care Lucius intră în templu, 
dar la acelaşi nivel de stilizare literară, detalii specifice se regăsesc în iniţierea fiicei 
preotului Aseneth de către înger. Epifania îngerului sau a zeiţei este citită ca 
promisiune iniţiatică în noua credinţă. Manifestare fortuită a divinului, epifania este 
numită astfel în mod impropriu, având în vedere că în roman ea apare ca o 
consecinţă firească a convertirii; viceversa, convertirea ca şi condiţie a epifaniei 
este un nonsens. Din varianta ritualului de iniţiere prezentată de Apuleius la limita 
cu parodicul sunt absente substanţa religioasă şi fondul misteric, autorul urmărind 
mai degrabă demonstrarea unei virtuozităţi de stil şi respectarea criteriilor literar-
estetice ale timpului. Detaliile descriptive nu sunt însă lipsite de autenticitate, in-
tenţia autorului depăşind limitele simplei redări a unei atmosfere de cult anume13. 
La Apuleius, promovarea figurii dominante a lui Isis ca sinteză a formelor alterna-
tive de religiozitate este similară propagandei şi prozelitismului heterodoxiei iuda-
ice din diaspora în cazul asimilării divinităţilor egiptene Aseneth şi Neth.  

Deşi Metamorfozele se inspiră din folclor şi din literatura populară, prin 
procedeele sintactice şi stilistice folosite sunt o operă forjată în tiparele literare 
tradiţionale. Sursa acestora poate fi detectată şi pe filiera acelui circulator, 
fabulator sau aretalogus, povestitor ambulant de „istorii” la limita cu ficţiunea, a 
cărui figură nu îşi revendică apartenenţa la o anumită clasă socială, apariţia sa 
ţinând de contexte diferite: de la reuniunile spontane14 la cele organizate ad hoc15. 
Episodul promisiunii unui ex voto în cazul eliberării fecioarei de către un măgar16 
face referire la o temă similară din literatura creştină apocrifă, preluată de tradiţia 
populară. 

Povestirea este însă de ordinul fabulae, nu historiae. Prin redarea unor super-
stiţii populare într-un cadru narativ literar17, Apuleius nu viza o reambientare, ci re-
liefarea psihologiei unui personaj angoasat prezentat într-o lumină comică, cum 
este, de pildă, Aristomene şi aventura sa cu vrăjitoarea Meroe18. Cu toate că 
Apuleius lua à rebours convenţia narativă, încercând să transpună aventuri ima-
ginare în parametri realişti, episodul din Metam. IX,14 face excepţie prin reluarea 
unui subiect frecvent de propagandă, pe care îl redă într-o mise en abîme ale cărei 
scopuri deşi aparent comice, sunt vădit polemice. 

Romanul evoluează pe orbita unei ficţiuni cu caracter veridic19 datorită mesa-
jului religios al cărţii a XI-a. Discursul Metamorfozelor, oscilant între historia, 
                                                 

13 Geyer 1977, p. 179–196 vede o structură similară cu cea a Metamorfozelor în romanul 
iudaic alexandrin de limbă greacă, Iosif şi Aseneth. 

14 Metam. VIII, 1. 
15 Ibidem, IX, 4. 
16 Ibidem, VI, 29. 
17 În ansamblu, o combinaţie de credinţe populare (legende mitologice) şi teme folclorice (povestiri). 
18 Metam. I, 7–19. 
19 J. R. Morgan, Make-believe and Make Believe: The Fictionality of the Greek Novels, în  

C. Gill, T. P. Wiseman (eds.) Lies and Fiction in the Ancient World, University of Exeter Press,  
p. 217, apud  Puccini-Delbey 2006, p. 147. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 23:45:53 UTC)
BDD-A1719 © 2013 Editura Academiei



CRISTIAN  IOAN  BAUMGARTEN 142 

fabula şi argumentum, frizează paradoxul: o ficţiune a cărei plauzibilitate îşi află 
premisele şi justificarea în autodemistificare. A susţine caracterul extraordinar, fa-
bulos, dacă nu improbabil al unor circumstanţe, este o manieră indirectă de a le 
afirma existenţa, cum reiese din Metam. I, 3, unde se afirmă că, din obtuzitate, 
mintea poate respinge ceea ce nu cunoaşte. Acel pact necesar, fides, dintre narator 
şi destinatar, respectiv cititor, este prefigurat de termenul introductiv permulceo20 
din Metam. I, 1 şi 7. Regăsim promisiunea în Metam. IV, 27: narrationibus lepidis 
sau în Metam. VI, 25: tam bellam fabulam, delectarea fiind unul dintre efectele 
scontate ale povestirii. Indiferent de persoana la care are loc povestirea, cititorului i 
se sugerează verificarea credibilităţii acţiunii, având în vedere că romanul nu are în 
autor unicul eu narator. De pildă, în scena epifaniei de la Cenchrea21 în care, după 
prima rugăciune, Isis îi apare în vis lui Lucius, textul oferă numai iluzia prezenţei 
auctoriale prin descrierea detaliilor epifaniei22, episodul găsindu-şi justificarea într-
o secvenţă oraculară precedentă: Nunc enim gloriam satis floridam, nunc historiam 
magnam et incredundam fabulam et libros me futurum23. 

Unde se află însă limita dintre historia şi fabula? Apuleius pare să insereze 
elemente autobiografice, sensul şi conţinutul episoadelor iniţiatice fiind pretexte 
pentru autoreferenţialitate şi autodescriere, cum este, de pildă, apariţia lui Osiris lui 
Asinius Marcellus24 pentru a prevesti strălucita carieră în „litere” a lui Lucius. Însă, 
garantul veridicităţii discursului narativ este vocea providenţei: Veritatis arbitrium 
in divinam providentiam reponamus25. O particularitate a ultimei cărţi a Metamorfozelor 
este tranziţia de la sermo, fabula, narratio la rugă ca semn al unei mutaţii de 
intenţie şi de conţinut26, însă prezenţa clişeelor, intenţionat literaturizantă, infirmă 
descrierea unei experienţe autentice. Prezumţia ficţiunii pure se referă şi la ultima 
carte, în pofida simbolisticii discursului „profetic” al pastoforilor sau al lui Lucius. 
Eşecul retoric din episodul Risus Festival27 este urmat de imposibilitatea articulării 
verbale şi lipsa de discernământ datorate condiţiei de animal. Saltul la forme 
elevate de discurs are loc ca urmare a prezenţei divine – discursul rămâne registrul 
predilect al piruetelor retorice ale autorului, teren al artificiului prin excelenţă. 
Efectul ultim al iniţierii este reintegrarea şi ascensiunea socială, Lucius urmând să 
                                                 

20 A seduce, a linişti spiritele. 
21 Metam. XI, 1. 
22 Cf. Puccini-Delbey 2006, p. 148–149. 
23 Metam. II, 12, ediţia Măgarul de aur. Metamorfoze, I. Teodorescu (trad.), Bucureşti, Editura 

de Stat pentru Literatură şi Artă, 1958, p. 45: „[...] aci că voi avea un renume nespus de strălucit, aci 
că voi deveni subiectul unei lungi poveşti, al unui basm de necrezut şi că voi ajunge eroul unei cărţi”. 

24 Metam. XI, 27. 
25 Ibidem, II, 28. 
26 Dacă una dintre cauzele conflictelor interioare şi exterioare este atitudinea pseudo-religioasă, 

considerată deviantă, aceste conflicte sunt dezamorsate odată cu invocarea divinităţii prin rugăciune, 
împlinirea cererilor în viaţa de aici garantând o condiţie fericită în cea de dincolo. 

27 Metam. II, 31–III, 11. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 23:45:53 UTC)
BDD-A1719 © 2013 Editura Academiei



APULEIUS,  METAMORFOZE.  ELEMENTE  DE  NARATIVITATE 143 

practice avocatura. Rolul retoricii ca instrument de manipulare este reafirmat, 
dimensiunea religioasă servind ca pretext şi mijloc literar. 

Prin urmare, între tehnicile narative identificate în basm (Metam. IV, 28–VI, 
24) şi în cartea a XI-a, problematice sunt punctul de vedere, anticiparea simbolică, 
timpul narativ şi timpul narat28. Îmbinarea acestora până la quasi fuzionare le face 
dificil de distins. Punctul de vedere distinge o latură auctorială, o latură personală 
şi una de Ich-Roman29. În cadrul celei dintâi, Lucius din Corint este vocea personi-
ficată a autorului, care frizează tipul unreliable narrator. În privinţa laturii perso-
nale, autorul concepe lumea prin ochii diferitelor personaje; este o tehnică de foca-
lizare intermediară, în spatele persoanei a treia făcându-se frecvent auzită vocea 
autorului. Stilul indirect pare liber, asemeni unui erlebte Rede. La ultimul nivel, cel 
al tehnicii Ich-Roman-lui, deşi pseudo-autodiegetic, naratorul are un rol voalat, cu 
o perspectivă redusă. Eul narativ este alternativ protagonist, martor sau participant 
discret. Prezenţa secvenţelor retrospective implică participarea efectivă a eului 
narativ30. Ca şi în cadrul nuvelei picareşti, punctul de vedere, bazat pe experienţa 
nemijlocită, nu implică prezenţa auctorială. Scilicet31 impune sublinierea şi 
menţinerea din partea autorului a unei perspective limitate.  

Uzul emfatic al pronumelor32 face parte din jocul locutorului, care îşi mas-
chează ubicuitatea prin absenţa ficţională, fără a-şi stabili sau expune poziţia. 
Parantezele cu predicate incidentale fac parte din constructul narativ al eului, 
oricâtă distanţare de sine ar reclama. Pe măsura sporirii intensităţii relatării 
evenimentului, are loc o diminuare a distanţei dintre narator şi protagonist33. Eul 
narator este obligat să se repoziţioneze, să restabilească punctele de sprijin care 
sunt narantul (ca subiect) şi naratul (ca obiect). Din această dedublare a eului 
narator este de exclus orice intenţie autobiografică sau religioasă, publicul eterogen 
din punct de vedere cultural-ideologic constituind un motiv de autocenzură şi 
prudenţă pentru Apuleius – din raţiuni de aliniere la moda timpului, Apuleius alege 
o formă literară minoră, ponderea şi materialul diferitelor genuri literare 
întrebuinţate fiind reduse substanţial, datorită publicului-ţintă, familiarizat înainte 
de toate cu patrimoniul literar tradiţional34. Referinţele temporale şi spaţiale cu care 
                                                 

28 Cfr. Hägg 1971. 
29 Stanzel 1987, p. 16–17. 
30 Sintagma potrivită acestui procedeu este cea de vision avec, lansată de Jean Pouillon, Temps 

et Roman, în capitolul Les modes de la compréhension, Paris, Gallimard, 1946, p. 74–85: „En realité, 
le dernier (situaţia narativă de tip personal – subl. n.) est central non parce qu’il serait vu au centre, 
mais en ce que c’est toujours à partir de lui que nous voyons les autres. C’est avec lui que nous 
voyons les autres protagonistes, c’est avec lui que nous vivons les événements raccontés” (p. 75). 

31 „Se pare că”. 
32 Vezi Poccetti, Poli, Santini 1999, p. 436. 
33 Bahtin 1981, p. 199. 
34 Generalizarea sistemului educativ de stat în paralel cu activitatea de divulgare ideologică a 

celei de-a doua sofistici au accelerat procesul de alfabetizare, ceea ce a contribuit la creşterea 
nivelului cultural al clasei medii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 23:45:53 UTC)
BDD-A1719 © 2013 Editura Academiei



CRISTIAN  IOAN  BAUMGARTEN 144 

debutează basmul sunt redate prin termeni desprinşi din lumea socială şi juridică 
romană: pulvinaria35 sau nuptiae legitimae36.  

Spre deosebire de timpul narat, timpul narativ al primelor zece cărţi are un 
ritm uniform. Acolo unde dialogul este relatat, timpul narativ se întrepătrunde cu 
cel narat. Din perspectiva timpului narativ, sfârşitul cărţii a X-a – când Lucius 
adoarme în portul Cenchrea, pe malul mării – coincide cu începutul primăverii, 
primele zile ale lui martie. Arcul de timp în care se desfăşoară primele zece cărţi 
este de un an. Timpul narat al cărţii a XI-a începe odată cu ivirea lunii, urmată de 
rugăciunea lui Lucius. Este timpul narativ al visului, deşi episoadele care redau 
evenimentele iniţierilor survin de-a lungul timpului narat, în interval de un an – 
inclusiv iniţierile romane ale lui Lucius. În ciuda funcţiei lui anticipative în privinţa 
destinului lui Lucius, ca flashforward simbolic, inserţia basmului poate fi şi o 
modalitate de proiectare a unei imagini distorsionate a destinului viitor al eroului, căci 
Lucius suferă datorită deficienţei sale identitare, nefiind nici uman, nici animal.  

La nivel intradiegetic, în raport cu perspectiva limitată a lui Lucius de focali-
zator extern, bătrâna povestitoare are rolul de narator. Istoria bătrânei narratrix 
anticipează încercările şi sfârşitul lui Lucius făcând legătura cu naratorul principal. 
Rolul acestei anus (bătrâne) permite alternarea planului interior, al gândurilor şi 
sentimentelor personajelor, cu cel exterior.  

Intensificarea redării misterului este obţinută prin reluarea unor teme; devan-
sarea finalului, prin tehnica prefigurării şi prin suspendarea acţiunii37. Cum se ex-
plică digresiunea lui Lucius-măgar la auzul poveştii bătrânei adresate lui Charite? 
Lucius pare implicat, sugestia fiind discretă, aproape echivocă: astans non procul 
(nu departe de)38. Lucius este prezent la relatarea basmului, dar în acelaşi timp se 
face simţită o altă prezenţă, trimiţând la o posibilă focalizare zero sau la o inadver-
tenţă de perspectivă a autorului39. Aceeaşi situaţie narativă este reperabilă în relata-
rea conversaţiei dintre soţia morarului şi vrăjitoare40, când prezenţa lui Lucius este 
discutabilă, ca şi rolul lui heterodiegetic. Episodul pare o inserţie de tip flashback, 
eul narativ prevalând asupra eului-subiect al experienţei illo et tunc. Alternarea 
tehnicii eului auctorial cu cea a eului narativ este o basculare în jurul problemei 
autenticităţii. Prin vocea naratorului, autorul anticipează evenimentele, dar nu în 
manieră explicită, nici exhaustivă. Ekphrasis-ul din Metam. II, 4 – descrierea 
grupului statuar Acteon şi Diana – are rolul de a prezenta o „istorie în istorie”41, 
deşi cuvintele Byrhenei, tua sunt cuncta quae vides42, înseamnă „tot ceea ce vezi îţi 
                                                 

35 Metam. IV, 29. 
36 Ibidem, VI, 23. 
37 Cfr. Sandy 1973, p. 232–235. 
38 Metam. VI, 25. 
39 Vezi şi nedumerirea lui Rudolf Helm, în Helm (ed.), p. 25. 
40 Metam. IX, 9. 
41 Norwood 1956, p. 9. 
42 Metam. II, 28. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 23:45:53 UTC)
BDD-A1719 © 2013 Editura Academiei



APULEIUS,  METAMORFOZE.  ELEMENTE  DE  NARATIVITATE 145 

aparţine” cu sensul de „ceea ce vezi este însuşi destinul tău” – acestea nu au o 
referinţă implicită, deşi coincidenţa nu este inocentă. Mesajul este decriptabil la 
nivel simbolic ca premonitoriu, povestirea-cadru sporind tensiunea discursului prin 
devansarea finalului sau relaxarea ritmului narativ. Deşi nu este o digresiune în 
economia romanului, legătura organică a basmului cu cartea a XI-a fiind demon-
strată, „Amor şi Psyche” conţine numeroase elemente religioase care nu permit o 
lectură exclusiv literară. La acest nivel, prezenţa auctorială devine manifestă. Un 
exemplu potrivit este fragmentul în care Lucius permite vocii naratorului să se facă 
auzită pentru prima dată, în contextul povestirii lui Aristomenes43, cu rolul de a 
anticipa evenimentele viitoare.  

Ca descriere literară a unei forme vizuale44, ekphrasis-ul sincopează discursul 
narativ. Deşi digresiunile de tip ekphrasis nu sunt frecvente în textul lui Apuleius, 
fiind concentrate în basm şi absente din cartea a XI-a, ca ancilla narrationis, des-
crierea este aici un instrument, nu o formă desprinsă sau emancipată de naraţiune, 
ci o altă faţetă a realităţii ficţionale45. Inserarea unei descrieri în cadrul unei nara-
ţiuni este condiţionată de figura celui care observă, autonomia obiectului descris 
fiind iluzorie. Semnificaţia nu este un dat textual, fiind produsă în diferite forme în 
contexte diferite care reconstruiesc obiectul descris ca text46. Ca formulare retorică, 
ekphrasis-ul este o figură de tipul inversiunii de perspectivă47. Nefiind exclusiv 
decorativă, ea este integrată naraţiunii la nivel simbolic, autorul orientând lectura 
prin referinţele alegorice şi intenţia polemică.  

Mesajul ecfrastic se reduce la context48, fiind paradigmatic pentru generaţia 
intelectuală a secolului II, din care făcea parte Apuleius. Deşi matricea creaţiei sale 
nu este imediat evidentă în privinţa apartenenţei la tradiţie, aceasta nu este origi-
nală, autorul declinându-şi sporadic identitatea şi valorile fără a şi le impune, 
permiţându-ne să-l surprindem legitimat de şi în istorie. Tezele care văd în roman o 
                                                 

43 Ibidem, I, 3. 
44 Dintre numeroasele definiţii, vezi Heffernan 1994, p. 3–4. 
45 Genette 1969, p. 57. În privinţa diferenţelor dintre descriere şi naraţie: „La narration 

s’attache à des actions ou des événements considérés comme purs procès, et par là même elle met 
l’accent sur l’aspect temporel et dramatique du récit; la description au contraire, parce qu’elle 
s’attarde sur des objets et des êtres considérés dans leur simultanéité, et qu’elle envisage les procès 
eux-mêmes comme des spectacles, semble suspendre le cours du temps et contribue à étaler le récit 
dans l’espace”. (ibidem, p. 59–60). Ca reprezentare, cele două tipuri de discurs nu sunt antitetice, 
relatarea unui eveniment şi descrierea unui obiect fiind operaţiuni similare; naraţiunea restituie 
evenimentele în succesiunea lor temporală, în timp ce descrierea redă obiectele aşa cum sunt ele 
situate în spaţiu: „Le langage narrative se distinguerait ainsi par une sorte de coïncidence temporelle 
avec son objet dont le langage descriptiv serait au contraire irrémediablement privé” (ibidem, p. 60). 

46 E. W. Leach, The Rhetoric of Space: Literary and Artistic Representations of Landscape in 
Republican and Augustan Rome, Princeton University Press, 1988, p. 323–333 nota 32, apud Fowler 
1991, p. 33, nota 54; vezi şi p. 31, nota 32: „Reading narrative art is relinearization”. 

47 Perutelli 1978. 
48 Fowler 1991, p. 34. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 23:45:53 UTC)
BDD-A1719 © 2013 Editura Academiei



CRISTIAN  IOAN  BAUMGARTEN 146 

splendoare egală şi rece pierd din vedere accentul pus pe vertiginosul clipei, pe 
confuzia, dacă nu chiar pe angoasa ei subsecventă, în drumul căutării de sensuri. 

 
 

BIBLIOGRAFIE 
 

Helm (ed.) = Apuleius, Metamorphosen oder Der goldene Esel, Rudolf Helm (ed.), Darmstadt, 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1970. 

Heraclid Ponticul = F. Wehrli (ed.), Herakleidos Pontikos, fr. 76–89, seria Die Schule des Aristoteles. 
Texte und Kommentar, Basel, Benno Schwabe Verlag, 1953. 

* 

Bahtin 1981 = M. M. Bakhtin, The Dialogic imagination. Four Essays, M. Holquist (ed.), Austin, 
University of Texas Press. 

Beck 1996 = R. Beck, Mystery Religions, Aretalogy and the Ancient Novel, în G. Schmeling (ed.), 
The Novel in the Ancient World, Leiden, E. J. Brill. 

Bohm 1973 = R. K. Bohm, The Isis Episode in Apuleius, în „The Classical Journal”, LXVIII, nr. 3,  
p. 228–231. 

Fowler 1991 = D. P. Fowler, Narrate and Describe: The Problem of Ekphrasis, în „The Journal of 
Roman Studies”, LXXXI, p. 25–35. 

Genette 1969 = G. Genette, Figures II, Paris, Éditions du Seuil. 
Geyer 1977 = G. Angelika, Roman und Mysterienritual. Zum Problem eines Bezugs zum dionysischen 

Mysterienritual im Roman des Longos, în „Würzburger Jahrbücher für die Altertumswissenschaft”, 
III, p. 179–196. 

Hägg 1971 = Thomas Hägg, Narrative Technique in Ancient Greek Romances, Stockholm, Almqvist 
& Wiksell. 

Heffernan 1994 = J. Heffernan, The Museum of Words: The Poetics of Ekphrasis from Homer to 
Ashberry, Chicago, University of Chicago Press. 

Kerényi 1962 = K. Kerényi, Die griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher 
Beleuchtung, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Merkelbach 1962 = R. Merkelbach, Roman und Mysterium in der Antike, München, Beck. 
Norwood 1956 = F. Norwood, The magic pilgrimage of Apuleius, în „Phoenix”, X, nr. 1, p. 1–12. 
Perutelli 1978 = A. Perutelli, L’inversione speculare. Per una retorica dell’ecphrasis, în „MD 

(Materiali e Discussioni per l’Analisi dei Testi Classici)”, I, p. 87–98. 
Poccetti, Poli, Santini 1999 = P. Poccetti, D. Poli, C. Santini, Una storia della lingua latina. 

Formazione. Usi. Comunicazione, Roma, Carrocci Editore. 
Puccini-Delbey 2006 = Géraldine Puccini-Delbey, Les Discours dans les Métamorphoses d’Apulée: 

Vérité ou Mensonge, ou faut-il croire celui qui parle?, în B. Pouderon, J. Peigney (eds.), 
Discours et débats dans l’Ancien Roman. Actes du Colloque de Tours, 21–23 oct. 2004, Lyon,  
p. 141–160. 

Sandy 1973 = G. Sandy, Foreshadowing and Suspense in Apuleius’ Metamorphoses, în „The 
Classical Journal”, LXVIII, nr. 3, p. 232–235. 

Stanzel 1987 = Franz K. Stanzel, Typische Formen des Romans, ediţia a 11-a, Göttingen, 
Vandenhoeck & Ruprecht. 

Wehrli 1965 = F. Wehrli, Einheit und Vorgeschichte der griechisch-römischen Romanliteratur,  
în „Museum Helveticum”, XXII, nr. 3, p. 133–154. 

Wlosok 1969 = A. Wlosok, Zur Einheit der Metamorphosen des Apuleius, în „Philologus”, CXIII,  
p. 68–84. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 23:45:53 UTC)
BDD-A1719 © 2013 Editura Academiei



APULEIUS,  METAMORFOZE.  ELEMENTE  DE  NARATIVITATE 147 

 
 

APULEIUS,  METAMORFOSES.  ELEMENTS  OF  NARRATION 
(Abstract) 

 
Whereas ancient novel was considered a secular expression of mystery legends, Metamorphoses 

is an artistic, allegoric not ritual construct, where imagination fed by the experience of the divine is 
one of its premises. Apuleius’ novel is a literary system whose idea originates not in local folklore, 
but in its author’s philosophic beliefs who demonstrates speculative and literary dexterity with 
reference to eclectic Platonism. Metamorphoses are a so called novel as regards the rezistance to the 
attempts to situate it within the frame of late ancient narrative, whose primary structure is of a comic 
type. On the contrary, it is to be considered a mimetic elaboration of the picaresque novel abondant in 
erotico-comical inserts. Though it was said to be an Entwicklungsroman, its unity is not dued to a 
systematic construction, but to the antithetic relation between Lucius’ initiations in magic of the IIIrd 
Book and those depicted in the XIth Book. 

 
Cuvinte-cheie: Apuleius, Metamorfoze, naraţiuni vechi, alegorie, roman picaresc, fabula 

milesia, cultul misterelor, Isis. 
Keywords: Apuleius, Metamorphoses, ancient narrative, allegory, picaresque novel, fabula 

milesia, mystery cults, Isis. 
 

Universitatea „Babeş-Bolyai” 
Facultatea de Litere 

Cluj-Napoca, str. Horea, 31 
cristianioan@yahoo.com 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 23:45:53 UTC)
BDD-A1719 © 2013 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

